

تسالین کارگران

6,78

دُكِنُودُ فِي الفكسَفة عُضِوَّ بِحَسَمَع اللنَّة العَرَبَيَّة فِي القَاهِرَمُ عُصْبُوالِجَسَمَع المسُلِيل العَرَبِيُّ فِي دُمْسِقْ عُصْبُوجَعِيّة البِحُوْثِ الاسْدُلامِيَّة فِي بومَبَايُ

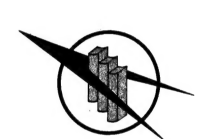
دار العام الماليين

ص.ب: ۱۰۸۵ - بنیروت متلکس: ۲۲۱۶۱ - لبنان

## دار العام الملايين

مؤسَّسَة ثَمْسَافِيَّة السَّنَّ الْمِيهُ وَالسَّرْجَسَةِ وَالنَّشْر شَّسَادِع مِسَادِ المِسَاسِّ - خَلفْ شُّسَخَنَة الحَمْلُو ص ١٨٥٠ - سَلغون : ٢٤٤١٥ - ٢١٦٢٩٨ برقسًا: مسَلائِين - تلكنَّ: ٢٢١٦٦ مسَلائِين

بيروت - لهنان



## جميع الحقوق محغوظة

الطبعَة الأولى ١٩٧٢ الطبعة الرابعـَة نيسان (ابريل) ١٩٨٣

# اللإهنارك

قبل الحرب العالمية الاولى كان نصف العرب في الاستعمار. وبعد تلك الحرب خَضَعَ الباقون من العرب لاستعمار مباشر او أقيمت لهم د ويلات كانت شكلاً من اشكال الاستعمار الحديث. أمسا العرب أنفسهم فكانوا في تلك الفترة التي تلك الحرب العالمية الاولى كتلاً بشربة لا ثقل لها في الميزان الدولي ولا قبمة لها في تاريخ الحضارة. وأما الافراد الذين كانوا يسمون مرق بعد مرة ، من قبل ومن بعد ، ليوحدوا صفوف الامة العربية فلم يكتب لهم النجاح كاملاً ، ذلك لأن جمهور الأمه أنفسهم كانوا لا يزالون عاجزين عن الاستجابة للدعوة الى التحرر والتقدم.

ونحن نرجو أن يعمل الزمن والعيلم عملتها في الأمة العربية المعاصرة فيتسع الوعي في نفوس أهليها وينجح القادة المخلصون في جمع الأمة على الجيهاد ، فيسلنك العرب في طريق الحرية ليبندأوا عصراً من الاستقلال الصحيح ثم يُصبحوا أمة ذات ثيقل بالغ في الميزان الدولي وذات قيمة فعالة في تاريخ الحضارة .

فإلى الأمّة العربية المُتَحَفِّزَة في كل مكان إلى نهضة أصيلة ، وإلى المُخلصين من قادة العرب حيث كانوا من أجزاء الوطن العربي الكبير ، أهدي هذا الكتاب الذي وليد في إبّان الثورة العربية ومنع استقلال الجزائر وفي غنّمرة من الكفاح الذي نرجو أن يجمع العرب على بلوغ آمالهم .

## مقيرمته

غرض هذا الكتاب أن يتتبع تاريخ الفكر عند العرب في بيئاته الطبيعية والاجتماعية منذ نشأته الى أيام ابن خلدون. ومع أن الفكر نفسه لا يكون عربياً ولا افرنجياً، ولا شرقياً أو غربياً، فإن المفكرين أنفسهم لا يستطيعون عادة أن ينفلتوا من قيود بيئاتهم. من أجل ذلك تتأثر آراء المفكر بعوامل من البيئة الطبيعية والاجتماعية، فإذا نحن أقلنا: تاريخ الفكر العربي، أو تاريخ الفكر اليوناني، أو تاريخ الفكر اليوناني، أو تاريخ الفكر المهدي، فإننا لا نقصد النسبة الى الجنس ولا الى الدولة؛ وأنما نقصد الاشارة الى العوامل الاجتماعية. وتاريخ الفكر عند العرب كان مثالاً صحيحاً لهذه الحقيقة: ان الفارابي تركي والغزالي فارسي والمعري عربي وابن باجة فرنجي والمهدي بن تومرت هرغي من البربر، ومع والمعري عربي وابن باجة فرنجي والمهدي بن تومرت هرغي من البربر، ومع ذلك فقد كتبوا كلهم باللغة العربية واتفقوا في أشياء ثم اختلفوا في أشياء غير ان اتفاقهم وخلافهم لم يكونا بعامل من الجنس الذي كانوا ينتمون في الاصل اليه، بل بعوامل من البيئة والعصر الذي عاش كل واحد منهم فيهما وبعناصر اليه، بل بعوامل من البيئة والعصر الذي عاش كل واحد منهم فيهما وبعناصر اليه، بل بعوامل من البيئة والعصر الذي عاش كل واحد منهم فيهما وبعناصر اليه، بل بعوامل من البيئة والعصر الذي عاش كل واحد منهم فيهما وبعناصر اليه، بل بعوامل من البيئة والعصر الذي عاش كل واحد منهم فيهما وبعناصر اليه، بل بعوامل من البيئة والعصر الذي عاش كل واحد منهم فيهما وبعناصر الدي من الاستعداد الفيطري لا يد كيه المجنس فيه .

وتعلق الفارابي وابن سينا بأفلاطون وأرسطو ، وبين ذينك وهذين بُعدُ المشرقين وسبعة قرون ؛ ثم مس ابن حزم العربي نظرية المعرفة مسا صحيحاً قبل عمانوئيل كنط Kant الذي جاء بعد ابن حزم بثمانية قرون أو تقل قليلا . وكذلك بسط ابن خلدون العربي الافريقي فلسفة الاجتماع قبل مونتسكيو وتارد ودوركهايم الفرنسيين الاوروبيين بثلاثة قرون أو خمسة قرون . وإن البراهين التي جاء بها الغزالي المسلم الاسيوي للدفاع عن الايمان قد تبناها القديس توما المشيحي الاوروبي : إن البراهين التي كسبت للغزالي لقب حُجة الاسلام

قد كسبَّت لتوما الاكويني لقب قيدّيس.

والفكر حركة عقلية لا تجري في التاريخ مستقلة. وكما أن القمر مثلاً لا يجري في سماء الأرض مستقلاً عن القوى الجاذبة في الشمس والأرض والكواكب الانخر، نان المفكر أيضاً لا يمكن أن يجري وَحداً في معَزْل عن الحركات الاجتماعية التي تنشط من كل جانب.

ان أثر الباطنية بارز جداً في فلسفة الغزّالي ، كما كان لسلطان الفقهاء وفورات العامّة أثر بالغ في تفلسف ابن طفيل وابن رشد. من أجل ذلك أوْلَيْتُ الاحوال السياسية اهتماماً يستحقه أثرُها في الحركة الفكرية . ثم انني لم أجعل الفلسفة قاصرة على الالهيات ، بل ضممت فيها جوانب من تاريخ العلم مما يتُغفله مؤرّخو الفلسفة عندنا عادة .

وأخطة في هذا الكتاب أن تأتي خصائص الأعصر ثم تليها التراجم التابعة لكل عصر ، متوالية على وقيات أصحابها . اذا ذكرت العصر بدأت بايجاز أحواله السياسية ثم أتيت بخصائصه الفكرية . بعدئذ آتي بتراجم العلماء والفلاسفة منسوقة نسقاً تاريخياً على سني الوفاة . ثم يكون هنالك رجال لا يمكن أن تكمل صورة العصر الا اذا ذكروا أو ذكر نفر منهم ؛ إلا أن هولاء قد لا يبلغون في تاريخ الفكر الى ان تُفرد لكل واحد منهم ترجمة ، أو لا يكونون ممن هم فلاسفة أو علماء على الحصر . فالحطة أن أورد هولاء مع خصائصهم موجزة في الفصل الذي يتناول صورة العصر أو في فصول لاحقة مستقلة أسميها أعقاب الحركة الفكرية في العصور المعينة . في هذه الفصول قد يرد اسم الرجل مَع سطرين أو ثلاثة أسطر أو أربعة ، أو مع صفحة أو صفحتين أو أكثر أحياناً .

أما في فصول التراجم فتأتي الترجمة موجزةً قلىر الإمكان، ثم تأتي أسماء الكتب التي هي لصاحب الترجمة مع ذكر خصائص صاحب الترجمة ومقامه في تاريخ الفلسفة قبل ثبّت كتبه أو بعده. ثم يأتي مجمل فلسفته موجزة أو مبسوطة بقدر ما له من آراءً معروفة تتعلّق بالموضوع الذي نحن بسبيله. ثم

لا بُدَّ أحياناً من شيء من المختارات تكثر أو تَـقَـِل بِحسب طبيعة البحث المطروق وبحسب الحباجة الى التمثيل على أغراض العاليم أو الفيلسوف .

ولم أشأ أن أجعل هذا الكتاب نُبتاً قاموسياً بأسماء العلماء والفلاسفة أسردها سرداً آليتاً يستوعب القسم الأعظم من أصحاب التراجم على سبيل الاحصاء ان مثل هذه الثبوت موجودة في كتب كثيرة مثل اخبار العلماء للقفطي وطبقات الاطباء لابن أبي أصيبعة وحكماء الاسلام للبيهقي ، وفي طبقات الأمم لصاعد ووفييات الأعيان لابن خلكان . ثم انك واجد مثل هذه الثبوت في تاريخ الآداب العربية لجورجي زيدان . أما اذا اردت الاستيفاء القاموسي لأسماء العلماء والفلاسفة فانك ستجد ذلك على أوفى ما يمكن أن يصنعه واحد تعاونه جماعة من الدارسين في كتاب المستشرق الالماني كارل بروكلمن (تساريخ العربي) أو في كتاب المستشرق الاميركي جورج سارطون (مقدمة الى تاريخ العلم) ، أو في كتاب المستشرق الفرنسي اللغة ألدو ميالي (العلم العربي ودوره في التطور العلمي في العالم) . إن غاية كتابي هذا أن يتعرض الآراء ثم ينقد ها أحياناً ؛ وأن يرى صلة بعض الآراء ببعض وصلتها بالاتجاه الفكري ما أمكن .

ولعل القارىء يلاحظ أحياناً أنني خصصت صاحب الترجمة بعدد من الصفحات أو أوردت له عدداً من النصوص اكثر مما نُقَدَّر له عادة ، كما نرى مثلاً في ترجمة المعري وفي ترجمة ابن الفارض وترجمة ابن عربي . لقد فعلت ذلك لشهرة هؤلاء وأمثالهم أحياناً .

ولعل القارىء سيلاحظ أيضاً قلة الحواشي وقلة أسماء المراجع في هذا الكتاب. ان عدداً كبيراً من فصول هذا الكتاب قد ظهرت من قبل موسعة في كتب مستقلة كأبي العلاء المعري واخوان الصفا وابن باجة ، وكان كل شيء في تلك الكتب مقيداً بالحواشي تقييداً وافياً ، فأثبت في هذا الكتاب ما لا بد منه من تلك الحواشي . وثم ان الحواشي غايتها أن ترد القارىء الى التثبت مما اختلف فيه ، وأنا لم أفرط في ذلك . وأما المراجع لمواصلة البحث فأثبت في الحرابية في المراجع لمواصلة البحث فأثبت المراجع لمواصلة البحث فأثبت

منها ما وصلت إليه يدي. ثم إنّني أحببت أن ادرس خصائص الفيلسوف في المرتبة الاولى من كتبه هو لا من أقوال أصحاب المراجع ، ومع ذلك فانّني كنت أثبت عدداً من أقوال أصحاب المراجع حيناً بعد حين مقيدة بمظانّها.

وفي ثنايا التراجم آتي بأسماء نخبة من مؤلفات صاحب الترجمة ـ سواء أكانت تلك المؤلفات باقية لنا كلها أو كانت قد ضاعت كلها أو ضاع بعضها . وفي كثير من الاحيان أشير الى محتويات هذه المؤلفات إشارة عارضة أو إشارة فيها تفصيل كبير ، وربسماكان قسم كبير من ترجمة المفكر استعراضاً لآرائه في كتبه ، كما نرى مثلاً في ترجمة الغزّالي (ص ٤٩٢ وما بعدها) .

ثم إنتي رأيت أن أضيف الى كل فصل – سواء أكان دراسة لعصر أو أو ترجمة لمفكر – عدداً من المصادر والمراجع بَرَّجعُ إليها القارىء اذا أراد التوسّع في أمر معيّن أو أراد المطالعة العامة. والطريقة في ذلك أن أقد م المصادر في السرد على المراجع. أما المصدر فهو الكتاب الذي ألقه صاحبه وتناول فيه العصر الذي عاش هو فيه ، أو هو الكتاب الذي ألقه صاحبه الترجمة نفسه. أما المرجع فهو كتاب ألقه صاحبه عن عصر سبق أو عن مفكر سابق.

ولقلو اقتصرت عموماً على المصادر والمراجع المتعلقة بالعصر أو المفكر المخصوصين تعلقاً مباشراً قدر الامكان، ولم أخرج الى الكتب العامة ( إلا في الكتب التي تأتي بعد العصور، لأن العصر نفسه يكون متعدد الأوجه فوجب أن تكون المصادر والمراجع للأعصر متعددة الجوانب أيضاً). أما المصادر والمراجع المتعلقة بالمفكرين فاكتفيت منها بالكتب التي أما المصادر والمراجع مقيت وطبعت. وربتما ذكرت من كل كتاب التي طبعة واحدة، وربتما ذكرت عدداً من الطبعات اذا كان ذكر ذلك يفيد في البحث، أو لأتبح للقارىء أن يصل الى طبعة منها على الاقل .

والصورة التي ذكرت عليها كتب المفكر هي الآتية عموماً (راجع ، تحت . ص ٤٦٠ ، مثلاً ) :

رسالة الغفران ، القاهرة (مطبعة هندية) ١٩٠٣م ؛ (نشرها كامل كيلاني ) ، القاهرة (مطبعة المعارف ومكتبتها ) ١٩٤٢م ؛ (نشرتها عائشة عبد الرحمن )، القاهرة (دار المعارف) ١٩٦٣م؛ (تجديد خليل هنداوي ) ، بيروت (دار الآداب ) ١٩٦٥م.

ــ ملقى السبيل (عني بنشره حسن حسني عبد الوهناب)، دمشق (مطبعة المقتبس) ١٣٢٩ ه.

ان كتاب «رسالة الغفران» وكتاب «ملقى السبيل» لأبي العلاء المعرّي لأنهما يجيئان مباشرة بعد ترجمته (فلا ضرورة لاثبات اسمه بعد عنو الهما للدلالة على أنه مؤلّفهما).

أما الاسم الذي يأتي بين هلالين بعد اسم الكتاب فهو اسم ناشر الكتاب أو الواقف على نشره أو مصحّحه الخ. وقد لا يكون للكتاب ناشر معروف أو مصحّح مشرف على الطبع. أما اسم البلد (القاهرة، دمشق، الخ) فاسم المكان الذي طبع فيه الكتاب. وأما الاسم الذي يلي اسم البلد بين هلالين فهو اسم المكتبة أو المطبعة أو دار النشر التي تولّت طبع الكتاب. وقد لا يكون هنالك أيضاً دار نشر أو مكتبة أو مطبعة معروفة تولّت نشر الكتاب. ثم يأتي تاريخ النشر. ولقد حرّصت على أن أثبت بعد كلّ تاريخ حرفاً هو هر دلالة على السنة الهجرية) أو م (دلالة على العام الميلادي). وقد يأتي التاريخان معاً، وقد لا يكون على الكتاب تاريخ ابداً.

ونلاحظ في كتاب «رسالة الغفران» أنه طبع مراراً في أماكن مختلفة وأنه قد أشرف على طبعه محرّرون مختلفون.

وبعد المجيء بجميع الكتب المطبوعة لصاحب الترجمة ، بحسب ما وصل اليه علمي أو ُجهدي ، تأتي الكتب التي ألفها المؤلفون عن المفكر . والعمل هنا أشد صعوبة . إنتني قد ألزمت نفسي أن آتي فقط بالكتب التي ألفت في صاحب الترجمة على الحصر ولم أتخط الى الكتب التي ألفت في جماعة منهم

صاحب الترجمة. ثم اذا كانت الكتب المؤلفة في صاحب الترجمة المخصوصة كتباً كثيرة وعلى مستويات مختلفة من الجودة فقد سمحت لنفسي بالتخير أثبت ما أجتهد في قيمته. ولم ألجأ الى مقال في مجلة الا عند الضرورة: اذا كان المقال جيداً قيماً. على أنني لا أدّعي أنني استنفدت ما جاء في المجلات العلمية من المقالات الجياد القيدات.

وبعد ، فان ذكر هذه المصادر والمراجع انّما هي للاشارة والدلالة وليست للاستنفاد .

وكذلك يلاحظ القارىء أنني مقتصد جداً في إبداء رأيي. ان الفلسفة الاسلامية لا تزال الى اليوم في حاجة الى عرض صحيح: الى معرفة آراء الفلاسفة أنفسهم قبل أن نعرف آراءنا فيهم، وهذا الذي كنت أحاوله. على أن هذا لم يمنع من ايراد شيء من النقد أو الترجيح ولا من الاستشهاد بأقوال نفز من القدماء والمتأخرين.

لا ريب في أن الدراسات في الفلسفة الاسلامية قد كَثُرِت ؟ كما كثر نشر الاصول الفلسفية . ويجب أن يقال إن عدداً غير قليل من هذه النشور والدراسات جيد جداً ، ولكن حاجتنا لا تزال ماسة ، قبل البدء بالتفلسف الاصيل ، الى استكمال تلك النشور والدراسات والى عرض صحيح واف لآراء فلاسفتنا . وكذلك يحسن أن يشار الى أن فلاسفتنا قد بَرَعواً في الجانب العلمي من الحركة الفكرية (في الرياضيات والفلك والطب) أكثر مما برعوا في الجانب النظري (في المنطق وما وراء الطبيعة) ، ولكن عناية الدارسين كانت دائماً منصرفة الى الجانب النظري (في المنطق وما وراء الطبيعة) ، غير أن نفراً منسا قد عندوا أخيراً بالجانب العلمي لا يزال عنداً الكتاب فالجانب العلمي لا يزال قليلاً لسبين :

١ -- ان هذا الكتاب « تاريخ الفكر العربي » : صورة الجهود التي بذلت ؛
 وتلك الجهود تعلقت بالجانب النظري أكثر مميًّا تعلقت بالجانب العملي .

<sup>(</sup>۱) صدر للمؤلف: « تاريخ العلوم عند العرب » بيروت ( دار العلم للملايين ) ۱۳۹۰ هـ ـ ۱۹۷۰ م ۰

٢ — ان الفلسفة الاسلامية بلغت أوجتها في العصور الوسطى الاوروبية يوم كان الدين هو الحط الفاصل بين الافراد والحماعات ، ويوم كان الدين هو الغاية المقصودة من حياة أولئك الأفراد وتلك الحماعات : لقد كانت غاية التفكير ، في الاسلام والنصرانية ، ان يتبجه التفكير الى الدفاع عن العقيدة والى السلوك بحسب ما تقضى تلك العقيدة .

ويحسن أن أذكر أن ما ذكرته أنا في هذا الكتاب من باب العلم لم يكن دراسات أصيلة ، فان ذلك الباب بعيد جداً عن بابتي . غير أنني قد اعتمدت في ذلك دراسات لغيري من أهل الاختصاص ، وأرجو أن أكون فهماً وأميناً لما نقلت عنهم ، وان كان هذا لم يمنعني من أن أفستر بالنزر اليسير مما أعلمه من ذلك العلم بعض ما قاله أولئك العلماء .

وأنا أعتقد أيضاً أن القارىء سيلاحظ عدداً من المهنات والهَفَوات والاخطاء ووجوه النقص في هذا الكتاب ، من حيث المادة ألمجموعة أحياناً ومن حيث الشكل المختار أحياناً . وليثق القارىء أنني أدرك من ذلك شيئاً كثيراً . ولو أن مؤلفاً أراد ألا يتخرُرج كتابه الى الناس الا بعد أن يتخلُو من كل نقص وخطأ وهفوة وهنة لما خرج الى الناس كتاب قطاً!

وهنالك غاية لا بُد أن أختم بها هذه المقدمة الموجزة: ان نفراً مسن المؤلّفين العرب في موضوع الفلسفة الاسلامية، أو الفلسفة العربية، لا مذهبون مذهب العلم في تأليفهم: يخلطون العلم بالسياسة وبالعاطفة والمصلحة، ويقولون في الفلسفة الاسلامية، أو الفلسفة العربية، غير قول الحق. وان هذه الفلسفة عندهم مرة تقليد، ومرة متخلّفة، ومرة رجعية؛ كما يقول نفر من الافرنج. ان هذا الكتاب يريد أن يرد لكل ذي حق حقه؛ ولعله فاعل، ان شاء الله.

فعسى أن أكون قد وفيت بما شرطته على نفسي وقد مت القارىء صورة صحيحة قدر الامكان قريبة ما أمكن القربُ للفكر العربي في أعصره التي مرت . وعسى أن يكون في ذلك حافز الى أن يتخطؤ الفكر عند العرب في المستقبل القريب كما يخطو في أيامنا هذه عند غير العرب .

# فِهْرِئِهِ الْمُوضِوعَات

| الفلسفة : تعريفها ، غايتها ، أنواعها وأقسامها ، الفلسفة والعلم ، |
|------------------------------------------------------------------|
| ازدهار الفلسفة اليونانية ، قيمة الفلسفة اليونانيـــة ،           |
| ادوار الفكر العربي ، ماذا نسمّي هذه الفلسفة ؟ ١٧                 |
| الفلسفة القديمة في الشرق خاصّة :التفكير القديم ، في مصر ، في ما  |
| بين النهرين ، في بابل ، الفينيقيون ، أُشور ، الكلدانيون ،        |
| التوحيد العبراني ، الآريون : التناسخ الهندي ، الثنوية            |
| الايرانية ، الفلسفة العملية عند الصينيين ، نصف العالم الغربي ٣٠  |
| بهضة الفلسفة اليونانية : الايونيون : ثاليس ، أناكسمندروس ،       |
| أنكسميانس، هيراكليطوس ٧٥                                         |
| المذهب الفيئاغوري                                                |
| المذهب الايلي: أكسنوفانس ، برمينيذس ، زينون ٧١                   |
| الفلاسفة الطبيعيون المحدثون: انبذقليس، أنكساغوراس، ديموقراطيس ٨٧ |
| السفسطائيون : موضوعاتهم ؛ بروثاغوراس ، غورجياس ، بروديكوس ٨٦     |
| فروة الفلسفة اليونانية : سقراط                                   |
| أفلاطون                                                          |
| أدسطو                                                            |
| المذاهب المغلّبة : اقليدس الماغاري ، أنطسثانس ، أرسطبّوس ،       |
| ثاوًفرسطـــوس ثاوًفرسطـــوس                                      |
| العصر الهلانيِّ : الرواقيون (زينون القبرسي ) ، أفيغورس           |

| 177          | •    | •          | •        | •           | •      | •       | •          | •      | ني           | لداأ          | یکند | الإد  | لب    | والمذه     | انية  | لنصرا           |
|--------------|------|------------|----------|-------------|--------|---------|------------|--------|--------------|---------------|------|-------|-------|------------|-------|-----------------|
| 121          | •    | •          | •        | •           | •      | •       | •          | •      | •            | •             |      | •     |       | (          | انيون | لعر ف           |
| 104          | •    | •          | •        | •           | •      | ÷       | •          | •      | ق            | الشر          | الى  | رب    | ن الغ | فة مز      | الفلس | انتقال          |
| 104          | •    | •          | •        | •           | •      | •       | •          | •      |              | •             | ية   | لحاها | ا ر   | ب ۋ        | العود | لقافة           |
| 171          | •    |            | •        | •           |        |         | •          | •      |              |               |      |       |       |            |       | الإس            |
| ۱۸۳          |      |            |          |             |        | •       | ب          | طال    | أبي          | ن بن          | على  | ن :   |       |            |       | دولة            |
| 147          | •    | •          | •        | •           |        |         |            | •      |              |               | •    | •     |       |            |       | الدولة          |
| (            | جثة. | ، المر     | نيعة     | أة الث      | وغلا   | بيعة    | ، الث      | . ج    | لحوار        | 1_            | شأته | ، وز  |       |            |       | علم             |
|              |      |            |          |             |        |         |            |        |              |               |      |       |       | ،<br>قدريا |       | '               |
|              |      |            |          |             |        |         |            |        |              |               |      |       |       | مذهد       |       |                 |
| <b>Y • Y</b> |      |            |          |             |        |         |            |        | *            |               | -    |       |       | نرو پ      |       |                 |
|              | شو ء | ٠<br>ن ن   | تماع     | الاج        | ة و    | عضار    |            |        |              |               |      |       |       |            |       | العصر           |
|              |      |            |          |             |        |         |            |        |              |               |      |       |       | لداهم      |       |                 |
| 747          |      | •          |          |             |        |         |            |        |              |               |      |       |       | لدخيل      |       |                 |
| <b>7</b> 77  |      |            |          |             |        | _       | _          |        | •            |               | 1 -  |       |       |            |       | جعفو            |
|              |      | ۔<br>منہ ن | ب د      | نقا<br>لنقا | بقتا ا | -<br>ط، | ۔<br>نلة ، | ، النة | بقات         | ، ط           | نقا  | ث ال  | ساع   |            |       | برسر<br>النقل   |
|              |      |            |          |             |        |         |            |        |              |               |      |       |       | سحق        |       |                 |
| ۲۷۰          |      |            | <u>,</u> |             |        |         |            |        |              |               |      |       |       | سنان       |       |                 |
|              |      | ١          | ·<br>1   | iti.        | · fi   |         |            |        |              |               |      |       |       |            |       | la.             |
| ,<br>144     | 4.7  | י פיא      |          |             |        |         |            |        |              |               |      |       |       |            |       | علم             |
| ** 1         | •    | •          | سم       | ر س         | ייאָ   | اي      | ابحب       | •      | <b>13-</b> 0 | <b>-</b> -1 ( | ۲,   | וניבב | , ,   | لعلاف      |       | 1.21            |
| ***          | •    | •          | •        | •           | •      | •       | •          | •      | •            | •             | •    | •     | •     | پ          |       | الخوا.<br>ااک   |
| *14          | •    | •          | •        | •           | •      | •       | •          | •      | •            | •             | •    | •     | •     | •          |       | الكنسه          |
| *11          | •    | •          | •        | •           | •      | •       | •          | •      | •            | •             | •    | •     | •     | •<br>:( ft |       | البتــــا<br>أن |
| 444          | •    | •          | •        | •           | •      | •       | •          | •      | •            | •             | •    | •     |       |            |       | أبو<br>ااك      |
| 11           | •    | •          | •        | •           | •      | •       | •          | •      | •            | •             | •    | •     | - 4   | حاسب       | حی ۱۰ | الكر            |

| 440                      | •                         | •                             | •                               | •                         | •                               | •                                     | •                           | •                              | •                      | •             | •                   | •                                       | •                                                   |                                                                  | مسكو                                          | _                    |
|--------------------------|---------------------------|-------------------------------|---------------------------------|---------------------------|---------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------|--------------------------------|------------------------|---------------|---------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|----------------------|
|                          | نة                        | الس                           | أهل                             | رل                        | أصو                             | ، ر                                   | ريدي                        | الماتر                         | ډر                     | عاوي          | الطح                | : 4                                     | شعريا                                               | والان                                                            | ري                                            | الاشع                |
| 441                      |                           |                               | •                               | •                         | :                               |                                       | •                           | دم :                           | الكا                   | علم           | بايا ،              | ، قف                                    | اعة :                                               | الجم                                                             | ,                                             |                      |
| 401                      | •                         | •                             | •                               | •                         | •                               | •                                     |                             | •                              |                        | •             | •                   | •                                       | •                                                   | •                                                                |                                               | الفسار               |
| **                       | •                         | •                             | •                               | •                         |                                 | •                                     | •                           |                                |                        |               | . •                 | •                                       | •                                                   | بلفا                                                             | ن الم                                         | اخوا                 |
| 1.1                      | •                         | •                             | •                               | •                         | •                               |                                       | •                           | •                              | •                      |               |                     | اني                                     | زحا                                                 | البو                                                             | الوفاء                                        | ابو                  |
| 2.4                      |                           | •                             | •                               |                           |                                 |                                       | •                           | •                              | •                      |               |                     |                                         |                                                     |                                                                  | بونس                                          |                      |
| 1.0                      | •                         |                               | •                               | •                         | •                               | •                                     |                             | •                              |                        |               |                     |                                         |                                                     |                                                                  | سينا                                          |                      |
| 177                      |                           |                               |                                 | •                         | •                               |                                       |                             |                                |                        |               |                     |                                         |                                                     |                                                                  | الهيئم                                        |                      |
| 244                      |                           | •                             | •                               | •                         | •                               |                                       | •                           |                                |                        | •             | •                   |                                         |                                                     |                                                                  | رني ا                                         |                      |
| 244                      |                           |                               |                                 | •                         | ,                               |                                       | •                           |                                | •                      | •             |                     |                                         |                                                     |                                                                  | العلاء                                        |                      |
| 244                      | 6                         | .هبية                         | المذ                            | لفتن                      | 1 6                             |                                       | صليبي                       |                                |                        |               |                     |                                         |                                                     |                                                                  | الغز"                                         |                      |
| 274                      |                           |                               |                                 |                           |                                 |                                       |                             |                                | _                      |               |                     |                                         | ال                                                  | -                                                                | -                                             |                      |
|                          | هه ،                      | حقاث                          |                                 |                           |                                 |                                       |                             |                                |                        |               |                     |                                         |                                                     |                                                                  | رّف                                           | التصر                |
| ٤٧٠                      |                           |                               |                                 |                           |                                 |                                       |                             |                                |                        |               |                     |                                         |                                                     |                                                                  |                                               | _                    |
|                          | 45                        | المعر                         | 6 6                             | حواد                      | وادا                            |                                       | ~~~                         | 1 6                            | ر يو                   | ועם           | عیه ،               | - 444                                   | J. 7                                                | نعباح                                                            | 1                                             |                      |
| ٤٨٥                      | •                         | المعر                         | ٠.                              | حوار                      | و اد -                          |                                       |                             |                                | ىرىق                   | ועם           | عيه ،               |                                         |                                                     |                                                                  |                                               | حد                   |
|                          | •                         | المعر<br>•                    | ٠.                              | حوار                      | و اد ·<br>•                     |                                       | •                           | •                              | بریق<br>•              | •             | •                   | الي                                     | الغز                                                | للام                                                             | ة الاد                                        |                      |
| ٤٨٥                      | •                         | المعر                         | •                               | حوار                      | •                               | •                                     | •                           | •                              | ریں<br>•<br>•          | •             | •                   | الي                                     | الغز"<br>ف                                          | ملام<br>المتطرً                                                  | ة الار<br>رّف ا                               | التصر                |
| 110<br>110               | •                         | المعر                         |                                 | حوار                      | •                               |                                       | •                           | •                              | ریق<br>•<br>•          | •             | •                   | الي                                     | الغز"<br>بف<br>س                                    | ملام<br>المتطرّ<br>الهار ف                                       | ة الاد<br>رّف ا<br>بن اأ                      | التصر<br>عمر         |
| 6A3<br>710<br>710<br>710 | •                         | •                             | •                               | •                         | •                               | •                                     | •                           | •                              | •                      | •             | •                   | الي<br>بي                               | الغز<br>ب<br>ب<br>س<br>س<br>عو                      | ملام<br>المتطوّ<br>لفار ف<br>ن بن                                | ة الاس<br>رّف ا<br>بن اأ<br>بلاير             | التصر<br>عمر<br>محيى |
| 6A3<br>710<br>710<br>710 | لمباريا                   | ن الم                         | ٠.                              |                           | التبري                          |                                       | اجقة!                       | السلا                          |                        |               | ن ني                | الي<br>بي<br>كريا                       | الغز"<br>ف<br>س<br>س<br>عر<br>الفرا                 | سلام<br>المتطرّ<br>الهار ف<br>الهار ف<br>الهركة                  | ة الاد<br>رق ا<br>بن اأ<br>ب الدير<br>ب الدير | التصر<br>عمر<br>محيى |
| 6A3<br>710<br>710<br>710 | •<br>•<br>•<br>•<br>• • • | ن الم                         | ، ابر<br>العك                   | زي                        | •<br>التبري                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ا <b>جقة</b><br>مماد        | السلا<br>، ال                  | ٠<br>٠<br>٠<br>ښل      | عر            | د في<br>اضي         | الي<br>كريا<br>كريا                     | الغز<br>ف<br>س<br>س<br>عو<br>س<br>الف<br>ر          | ملام<br>المتطرّ<br>الهار ف<br>الهار ف<br>العركة<br>الانبار       | ة الأد<br>رّف ا<br>بن اأ<br>ب الدير<br>ب ا-   | التصر<br>عمر<br>محيى |
| 6A3<br>710<br>710<br>710 | ، ،                       | ن الم<br>لبري<br>لابي         | ، اب<br>العك<br>العك            | •<br>ني ،<br>يع الا       | التبري<br>سفها<br>البد          | :<br>الاد                             | ا <b>جقة</b><br>مماد<br>شرع | السلا<br>، ال                  | ٠<br>٠<br>٠<br>ضل<br>، | الفا<br>لاثير | د في<br>اضي<br>ن ال | الي<br>كريا<br>، القا                   | الغز<br>ف<br>س<br>م عو<br>م<br>الله<br>الله<br>الله | ملام<br>المتطرّ<br>فارخ<br>فركة<br>لانبار<br>ضياء                | ة الأس<br>رق ا<br>بن ال<br>ب الدير<br>ا       | التصر<br>عمر<br>محيى |
| 6A3<br>710<br>710<br>710 | ، ،<br>، ،                | ن الم<br>ببري<br>لابي<br>رازي | ، ابر<br>العكر<br>إسطر<br>ين ال | ني ،<br>يع الا<br>فر الله | التبري<br>سفها:<br>البد<br>البد | : ا<br>الاه<br>ب ،                    | ا <b>جقة</b><br>مماد<br>شري | السلا<br>، الد<br>الزيخ<br>ابن | ٠<br>٠<br>٠<br>ضل<br>، | الفا<br>لاثير | افي<br>اضي<br>ن ال  | الي<br>كرين<br>، القا<br>ن ب            | الغز<br>ف<br>ف<br>عو<br>ف<br>الله<br>اللي<br>ستاني  | ملام<br>المتطوّ<br>في بن<br>فوكة<br>لانباه<br>ضياء<br>لشهر       | ة الأس<br>بن اأ<br>ب الدير<br>ب ا-            | التصر<br>عمر<br>محيى |
| 6A3<br>710<br>710<br>710 | ، ،<br>، ،                | ن الم<br>ببري<br>لابي<br>رازي | ، اب<br>العك<br>العك            | ني ،<br>يع الا<br>فر الله | التبري<br>سفها:<br>البد<br>البد | : ا<br>الاه<br>ب ،                    | ا <b>جقة</b><br>مماد<br>شري | السلا<br>، الد<br>الزيخ<br>ابن | ٠<br>٠<br>٠<br>ضل<br>، | الفا<br>لاثير | افي<br>اضي<br>ن ال  | الي<br>كرين<br>، القا<br>ن بر<br>، البا | الغز<br>ف<br>ف<br>عو<br>ف<br>الله<br>اللي<br>ستاني  | للام<br>المتطور<br>ن بن بن<br>فوكة<br>فوياء<br>ضياء<br>عبداللهور | ة الأس<br>رق ا<br>بن الدير<br>الدير<br>ا      | التصر<br>عمر<br>محيى |

| ٥٤٧ | •     | •   |     | •   | •   | •    | •   | •     | •         | •   | •     | بر    | والت   | اليك    | الما  | دولة   |
|-----|-------|-----|-----|-----|-----|------|-----|-------|-----------|-----|-------|-------|--------|---------|-------|--------|
| ٥٥٠ | •     |     |     | •   | •   |      |     | •     | •         | •   | •     | سي    | الطو   | ،ين     | الد   | نصير   |
| 001 |       |     |     | •   |     | •    | •   | •     |           |     |       | •     | •      | یسی     | النف  | این    |
|     | بعة ، | أصي | أبي | ابن | : , | والت | بك  | لمال  | ہد ا      | ge  | ة في  | كرية  | الف    | لحركة   | ٠ ا   | أعقاب  |
|     |       |     |     |     |     |      |     |       |           |     |       |       |        | ابن ــٰ |       |        |
|     |       |     |     |     |     |      |     |       |           |     |       |       |        | تيمية   |       |        |
| ۸٥٥ | • `   | •   |     |     |     |      | بك  | (     | <br>او لغ | )   | وغ    | أوا   | ي ،    | الكاش   |       |        |
| ۲۲٥ |       | •   |     |     | •   |      | ( , | لدلسر | والان     | ب , | المغر | بة وا | فريق   | 1)      | ب :   | المغرب |
|     |       |     |     |     |     |      |     |       |           |     |       |       |        | كرية    |       |        |
|     |       |     |     |     |     |      |     |       |           |     |       |       |        | حبيب    |       |        |
|     |       |     |     |     |     |      |     |       |           |     |       |       |        | ابن م   |       |        |
|     |       |     |     |     |     |      |     |       |           |     |       |       |        | القاسم  |       |        |
| ۲۸٥ |       |     |     |     |     |      |     |       |           |     |       |       |        | ابن و   |       |        |
| ०९६ | •     | •   | •   | •   | •   | •    | •   |       | •         | •   | •     | •     | •      | •       |       | ابن .  |
| 7.4 | •     |     |     | •   | •   | •    | •   | •     | •         | •   | •     | ي     | لمليوه | البع    | السيد | ابن    |
| 7.4 | •     | •   | •   |     | •   | •    | •   | •     | •         | •   | •     | •     | •      | •       | اجته  | ابن با |
| 774 |       | •   | •   | •   | •   | •    | •   | •     | •         | •   | •     | •     | •      | •       | لفيل  | ابن ط  |
| 727 | •     |     |     |     |     |      |     |       | •         | •   | •     | •     | •      | •       | رشد   | ابن ر  |
| ٦٨٤ | •     | •   | •   | •   | •   | •    | •   | •     | •         | •   | ئد    | ن ریا | مد اب  | علم ب   | ة وال | لفلسف  |
| 444 |       |     |     |     |     |      |     |       |           |     |       |       |        | 75      | خاله  | •,4    |

## الفئلسفة

### تعريفهسا

اختلف تعريفُ الفلسفة في اثناء العصور ، ففي العصور القديمة لم تكن الفلسفةُ سوى البحث في العلوم الطبيعية . ثم اتسع مدلولُها حتى شملت جميع المعارف الانسانية . واخيراً استقر المتأخرون على ألا تقتصر الفلسفة على علم دون علم ولا ان تتناول جميع الوجوه في كل علم ، بل ان تعالج طبيعة الوجود والقوانين السائدة فيها والصلات بين اعيان الموجودات ، وان تتناول ايضاً أسس السلوك والمعرفة . وعلى هذا تكون «الفلسفة علم مبادىء الوجود » (١١) .

وعرّف الفارابي الفلسفة تعريفاً لغويـاً في الاكثر حينما قال (طبقات الاطبـّاء ٢ : ١٣٤) : «اسم الفلسفة يوناني ومعناه إيثارُ الحكمة . والفيلسوف معناه المؤثر للحكمة . والمؤثر للحكمة هو الذي يجعل الوُكئد من حياته والغرض من عمره الحكمة ». ثم ان له تعريفاً للفلسفة أوجز وأدل هو (الجمع بين رأيي الحكيمين ٨٠) : «الفلسفة حد ها وماهيستها أنها العلم بالموجودات بما هي موجودة » (٢).

أما ابن سينا فعرّف الفلسفة تعريفاً معنوياً شاملاً حينما قال (تسع رسائل ٧١): «الحكمة صناعة فظر يستفيد منها الانسان تحصيل ما عليه الوجود كله في نفسه وما عليه الواجّب مما ينبغي أن يكسبه فعله لتَشْرُفَ بذلك نفسه وتصير عالماً معقولا مضاهياً للوجود ، وتستعد للسعادة

<sup>(1)</sup> Vgl. Ueberweg I 1.

Enc. Isl. (2 ed ed..) II 769 f. : (۲)

القصوى بالآخرة ؛ وذلك بحسب الطاقة الانسانية ، .

وأما ابن رشد فأوجز في تعريفها وجعلها معرفة الصلّة بين الموجود وبين مُوجد محينما قال (فصل المقال ٢٧): «فعلُ الفلسفة ليس شيئاً اكثر من النظر في الموجودات من جيهة دكالتها على الصانع .... وكلّما كانت المعرفة بصانعها أثم "...

#### غايتها

والفلسفة غاية واحدة: البحث عن الحقيقة. وعلى الباحث عن الحقيقة ان يُجرد بحثه من الغايات الصغرى من عاطفية واجتماعية ومادية: عليه ان ينطلق في البحث على سمّت واحد معيّن ثم يقبل ما يؤديه اليسه بحث مهما كانت النتيجة التي سيصل اليها.

## أنواعها وأقسامها

تساهل بعضهم في إطلاق اسم الفلسفة على فنون تَسُت إلى الفلسفة بصلة أو لا تمت إليها، فقالوا: الفلسفة الدينية والفلسفة الاخلاقية، والفلسفة الاجتماعية ... وفلسفة الموسيقى وما إلى ذلك. على أننا نود أن نتناول الدين والاخلاق والاجتماع من نواحيها المطلقة، وان نجعل هذه النواحي كلها مُنطوية في الفلسفة عموماً. وهكذا نعني نحن هنا بالفلسفة الفلسفة العقلية وحدها.

وتقبيّل العرب التقسيم اليوناني للفلسفة وجعلوها اربعة أقسام : الرياضيات والمنطق والطبيعيات والآلهيات . والفلك والموسيقى داخلان في الرياضيات . وأما أما قُوى النفس (أي الحواس وعملية التفكير) ففي الطبيعيّات . وأما أصل النفس ومصيرها فمن الإلهيّات ، وان كان ابن سينا قد أشار اليهما في الطبيعيات (النجاة ٢٠٠٠ – ٣١٠) وفي الآلهيات (النجاة ٢٧٠ – ٤٨٠)

#### كلمة فلسفة

ان كلمة «فلسفة » متأخرة في تاريخ التفكير الانساني . هي يونانية الاصل منحوتة من «فيلو » بمعنى محب او صديق و «صوفيا » بمعنى الحكمة . ولقد كان المستعمل في اول الامر كلمة «صوفيا » وحدكا . فإن كلمة «صوفوس – الحكيم » قد اطاقها هوميروس في الإلياذة «على النجار البارع » (صانع السفن) . على انها أطلقت ايضاً على كل بارع في فن ما . أبارع » استعظم العقلاء ان يُسمّوا احدكم «صوفوس = حكيماً » فجعلوا يُسمّونه «فيلوصوفوس = صديق الحكمة = فيلسوف » . إلا ان هدا الاسم كان يدل اولا على «تهذيب النفس » ، ثم جاء فيثاغوراس (ت الاسم كان يدل اولا على «تهذيب النفس » ، ثم جاء فيثاغوراس (ت

#### الفلسفة والعلم

تتناول الفلسفة الناحية النظرية من البحث في مظاهر الوجود. اما العلم فهو الانتفاع بالنتائج الصحيحة التي وصلت اليها الفلسفة. حينماكان الاقدمون يتكلمون على تركيب المادة من الذرات او من العناصر كانوا يتفلسفون ؛ فلما استطاع المعاصرون لنا ان يستخدموا الطاقة الذرية في أغراض الحرب والسلم أصبحوا علماء.

#### الفيلسوف

على اننا نحن اليوم لا نسمي المفكر وفيلسوفاً و إلا إذا امتاز بأربع خصائص :

- ١ ــ ان يبحثَ عن الحقيقة بحثاً مجرداً ؛
- ٢ ــ ان يكون بحثُه هذا نظرياً شاملاً لمظاهر الوجود كلها ؛
- ٣ ــ ان يجريَ هو في بحثه على أُسسِ من المُنطيق المؤيَّد بالبراهين ؛

<sup>(</sup>۱) الفهرست ۲۶۲ – ۲۶۲ – ۱۵ الفهرست

٤ ــ وان يُوجد ﴿ نظاما ﴾ متماسكاً خاصاً به ، ثم يستطيع ان يفسر لنا بهذا النظام مظاهر الوجود .

أما اذا فَهَلَدَ المفكّرُ خاصةً من هذه الحصائص فهو «حكيم».

#### نشأة الفلسفة

نشأت الفلسفة من متجريتين مهمين في الطبيعة البشرية: الفيضول والحوف من الموت. أما الفيضول نقد دفع الانسان الى ان يتساءل عن اسباب المظاهر الطبيعية، فاستيقظ العقل الانساني لـما حوله وحاول الانسان أن يوجد لاعماله وسلوكه نظاماً ثابتاً؛ وهكذا نشأت الفلسفة الطبيعية. اما الحوف من الموت فقد اعطانا فلسفة ما وراء الطبيعة: حينما ادرك الانسان ان الموت سيقطع حياته في هذه الدنيا عز عليه ان يصير الى العدم فأخذ يبحث في نفسه عن مصيره بعد الموت وعن القوة التي تسيطر عليه هنا وفيما بعد . وكذلك احب ان يتعرف الغيب فنشأت العرافة والكهانة، وجعل الانسان يتعرف منه، فعرف ألغيب مظاهر الطبيعة الجاثحة كالانهار الكثيرة لكل ما يخاف منه، فعرف المؤذية والسباع المفترسة والاخيلة الغريبة الفيضان والصواعق والحيات المؤذية والسباع المفترسة والاخيلة الغريبة (كالشياطين).

ولا شك في ان هذا كله نشأ في زمن بالغ في القدم وقبل بِعثة الانبياء عليهمُ السلام .

#### الفلسفة القدعة

تعني بالفلسفة القديمة الفلسفة َ التي ازدهرت قبل ظهور الاسلام ، في الشرق وفي الغرب .

اما الفلسفة الصحيحة في الشرق فكانت قليلة جداً ، ذلك لأن الدين كان آخذاً من النفوس مأخذه ، فلم يستطع المفكرون الشرقيون ان يقوموا ببحث معزول عن الدين في نفوسهم . وهنالك سبب آخر ، هو اهتمام الشرقيين بالبحث العلمي في العلوم المختلفة كالفلك والطب والرياضيات ، وهذا جعلهم علماء لا فلاسفة . على ان الهنود وخدَهم قد مالوا الى شيء من التفكير النظري والى تخيّل نظام للعالم مبنيّ على «الشُمول » .

اما في الغرب فاننا لم نرَ هذا التفكير النظري إلا عنسد اليونان ؛ فلا الرومان ، ولا الشعوب الشَّمالية فيما بعد ، اهتموا بالفلسفة إلا بمقدار اهتمامهم باليونان انفسهم .

### ازدهار الفلسفة في اليونان

لازدهار الفلسفة في اليونان عاملان ِ: عاملُ خارجي وعامل داخلي .

اما العامل الحارجي فهو احتكاك اليونان بالمدنيات الشرقية ، فقد كان الطب والهندسة والريّ مزدهرة في مصر ، وكان الفلك خاصة مزدهرة في العراق . وكذلك حمل الفينيقيون الأحرف الهجائية من الشرق الى اليونان وحملوا معها ورق البَرّدي فساعدت الكتابة على نُضج التفكير وعلى انتشار نتائجه . ولقد تم ّ احتكاك اليونان بالشرق من طريق التجارة ومن طريق الرحلات العلمية خاصة ، فان ثاليس اول فلاسفة اليونان قد زار مصر ؛ وزار العراق في الأغلب . وكذلك تعلم فيثاغوراس في مصر من الكهان .

واما العامل الداخلي فراجع الى البيئة اليونانية في ذلك العهد: لما اطل القرن السادس قبل الميلاد (٩٩٥ ق.م.) كانت اليونان قد ازدهرت سياسياً واقتصادياً واصبح لها مستعمرات منثورة في حوض البحر المتوسط. على ان المهم في الموضوع ان الفلسفة اليونانية لم تنشأ في شبه جزيرة اليونان نفسها ، بل في المستعمرات اليونانية على السواحل الغربية من آسية الصغرى حيث كان السكان قليلي الاحتفال بالآلهة المتعددة ، فلم تكن تلك الآلهة تمملك عليهم عواطفهم او تصرفهم عن التفكير. فما ان خطر لهولاء ان يضربوا بالخرافات عرض الحائط حتى نشأت بينهم حركة فكرية فتحت أمامهم مجال التفلسف.

## قيمة الفلسفة اليونانية

نحن ندرس الفلسفة اليونانية بتوسّع ظاهر لأن فيها قيمة ذاتية وقيمة " نِسْبية .

أما قيمتها الذاتيّة فتتمثّل في ما يلي :

(أ) إنها دور من أدوار الفكر الانساني ،

(ب) إن فيها عبقرية في كشف المشاكل الانسانية ثم ابتكاراً في معالجة تلك المشاكل ، كما كان فيها مَنْطِقاً في المشاكل ، كما كان فيها مَنْطِقاً في المعالجة وثقابة نظر في جميع الأمور سواء ما وقع منها وراء الحس وفوق طور العقل أو ما وقع منها في نطاق الحس والعقل في الحياة الانسانية الواقعة . وكان في الفلسفة اليونانية «عُموم » فهي لم تتناول جانباً واحداً من جوانب الحياة أو عدداً من تلك الجوانب ، بل تناولت جوانب الحياة كلها .

(ج) كان الفلاسفة اليونانيون يسَلْكُون سلوكاً واعياً. إن السلوك العملي" في الحياة لم يكن عند الفلاسفة اليونانيين تقليداً عملياً لغيرهم ولا اندفاعاً عاطفياً مع أوهامهم ، بل كان موقفاً إيجابياً معيناً: ان السلوك عندهم كان نتيجة للعلم العام بالقوانين وللمعرفة الحاصة بأمور الحياة المفردة . كانت العفة عندهم علماً ومعرفة كما كان الفسق عندهم علماً ومعرفة — ومثل ذلك العدل والظلم وأشباههما . ولما سئيل سُمراط وقيل له : ما بالنا نرى رجالا يعرفون الحير ويعملون شراً ؟ قال : ذلك لأن علمهم ظن وليس يقيناً! قصد سقراط أن هولاء كانوا يظنون أن ما يعملونه كان خيرا .

هذا السلوك الواعي أخرج الفلاسفة اليونانيّين من الوثنيّة العقلية التي كانت مستعبدة لليونانيّين عامّة الى التفكير المستقلّ الذي وضع العقل الانساني أمام حقائق الحياة .

(د) وكان الفيلسوف اليوناني يحيا كما يفكر: لم يكن ثمت فرق بين تفكيره النظري المثالي وبين سلوكه العملي الشخصي في الحياة. ان سقر اط قد آثر أن يشرب السم على أن يعود عن رأيه الذي كان يراه في «الديمقر اطية الفاسدة » التي كانت سائدة في المدن اليونانية في أيامه ، بل هو لم يقبل أن يسكت على الاقل عن تنبيه الناس الى ما كانوا غافلين عنه من فساد تلك الديمقر اطية .

وهكذا لم تَبَنَّى الفلسفة اليونانية فلسفة أفراد أو جماعة أو شعب ، بل أصبح لها بذلك طابعً إنسانيٌ عام .

أما في الجانب النسبي فإن الفلسفة اليونانية كانت مَعْلَماً من المَعالم الكبرى التي انطلقت منها الحضارة البشرية والثقافة الانسانية في طريق تطورهما:

- (أ) ان جميع النُظُم الاوروبية متحدّرة من الفلسفة اليونانية: ان جميع النظم المثلى في التفكير والاجتماع مستمدّة من فلسفة أفلاطون، كما أن جميع النظم المادّية ترجيع الى فلسفة أرسطوطاليس.
- (ب) ان الفلسفة اليونانية قد ساعدت على حلّ عدد من المشاكل التي اعترضت الانسان في حياته الطبيعية والنفسية والفكرية والخُلقية.
- (ج) ثم لا يجوز أن ننسى أن اليونان كانوا أول من بكذل المعرفة للناس. ان العلوم والمعارف كانت عند الامم القديمة وَقَّفاً على الكهان يتضنون بها على الجماهير ومن هم فوق الجماهير أيضاً. فلما استطاع اليونانيون أن يتصلوا الى هذه العلوم والمعارف ، من الامم القديمة أو بالتفكير المستقل ، بذلوها للناس جميعاً.
- (د) أما فيما يتعلق بالعرب خاصة فان العلم اليوناني من قبل والفلسفة اليونانية من بعد كانا عاملين مهميّن في تنظيم التفكير العربي وفي تطوره. ولقد أجال العرب عبقريتهم في تراث اليونان الفكري كما كان اليونان

قد أجالوا عبقريتهم في تراث الامم القديمة .

على أن هذا كلّه لا يدعو الى أن تُغمض أعيننا عن الحُطُواتِ التي خطاها التفكيرُ الشرقي قبل اليونان وبعد اليونان والتي كان لها أثرٌ بارز جداً في عدد من جوانب الفكر العربيّ. من أجل ذلك يرى القارىء في هذا الكتاب فصلاً كبيراً في الفلسفة القديمة (١).

## أدوار الفكر العربي

يقع تاريخ التفكير عند العرب في أربعة أدوار :

(١) تفتّح العقل العربي (منذ الجاهلية الى أواسط العصر الاموي) ، ويتمثّل في الحيكم والشعر الحكثمي ، وفي الامثال والوصايا والحطب مما نراه في التُراث الجاهليّ والاسلاميّ عموماً وعند عامر بن الظرّب وطرّفة ابن العبد وزُهير بن أبي سلمى والأحنف بن قيس والإمام على وعيمران ابن حيطّان والطرماح بن حكيم.

(٢) حسن الامتراج بين الفكر والعاطفة (في النصف الثاني من العصر الأموي)، ويمثله نشوء المذاهب الكلامية كالإرجاء والاعترال ثم تبلور مذاهب الشيعة ومذاهب الحوارج. ويمتاز هذا الدور بالمنطق الفيطري المبي على التساول الحكيم وعلى المقارنة بين الآراء. ومع أن الدافع الى التفكير في هذا الدور كان الحسية الدينية والدفاع عن الرأي الشخصي والرأي الحزبي السياسي، فإن الرّغبة في معرفة الحق وفي الاقتناع قبل الاعتقاد كانت دأب أصحاب هذه المذاهب.

(٣) امتزاج التفكير الاسلامي بالتُراث الاجنبي بعد اتساع حركة النقل من اليونانية خاصة ومن الهندية والفارسية أيضاً. في هذا الدور بدأ التنظيم الصناعي في الفكر الاسلامي ، واجتمع المفكّرون المسلمون من عرب

<sup>(</sup>۱) راجع ، تحت ، ص ۴۰ وما بعدها .

وفرُس وتُرك وسُريان ويونان على بناء الثقافة الاسلامية في الرياضيات والفلك والطبيعيات وفي الفلسفة الماورائية. ومع أن اشتغال هولاء المفكرين كان في الفلسفة الحالصة أكثر ، فان جهود هم في حقل العلوم الرياضية كالحبر والفلك ثم في العلوم الطبيعية كالكيمياء والطب كان أجدى. ويمتد هذا اللور نحو ثلاثة قرون ، من اشتهار الكنندي بعد انتقال الحليفة المأمون من مرو الى بغداد سنة قرون ، من اشتهار الكنندي وفاة الغزالي سنة ٥٠٥ من مرو الى بغداد سنة ٤٠٤ ه (٨١٩م) حتى وفاة الغزالي سنة ٥٠٥ م

(٤) ذروة التفكير العقلي والاجتماعي ، وقد مثّلها فلاسفة المغرب من ابن حزم المتوفّى سنة ٤٥٦ه ( ١٠٦٤ م ) الى ابن خَلَلْدُونُ الْمُتُوفّى سنة ٨٠٨هـ (١٤٠٦ م ) .

ويتَحْسُنُ أَن نلاحظ أَن هذه الادوار لم تتعاقبْ تَعَاقباً فاصلاً ، فإنَّ علم الكلام امتد حتى شَغَلَ ابنَ حزم في الاندلس ، كما أَن نُضْجَ الفلسفة الصحيح بدأ أيضاً مَعَ ابن حزم الذي تُوفّي قبل الغزّالي بخمسين سنة . ثم تأتي بعد َ هذه الأدوار حقبة طويلة لا تدخل في نطاق الكتاب الحاضر .

### التصوف والفلسفة

والتصوّف في الأصل ليس من الفلسفة . ولكن بما أن نفراً كثيرين من المتصوفة المسلمين قد تناولوا أغراضاً فلسفية واضحة ثم مزجوا بعضها بعناصر من التصوّف ، كان من المنتظر أن نتكلتم على سلوكهم وآرائهم في هذا الكتاب ، ولكن باعتدال .

## ماذا نسمتى هذه الفلسفة ؟

ليس من الحق ان نُسمَىّيَ فلسفتنا يونانية ، وان كان أبرزُ مصادرِها وأوسع مجاريها وأوضح مظاهرها يونانية ، لأنها لم توُخذ عن اليونان جُملة ً ولم تبق على ما كانت عليه عندهم .

وكذلك لا يجوز لنا ان نُسميها شرقية لأن هنالك فلاسفة في الصين واليابان والهند وايران لا نُعالج فلسفتهم هنا ؛ وهنالك امثالهم في المغرب ، في إفريقية والاندلس ، نعالج فلسفتهم ولا نهملها .

ثم اننا نواجه معضلتين اذا حاولنا ان نسميها عربية او اسلامية. اجل ، ان هذه الفلسفة مكتوبة باللغة العربية ولكن كثيرين من رجالها غير عرب ، بل هم فرس كالغزالي او ترك كالفارابي ؛ ولا شك في ان الترك والفرس أساليب تفكير تختلف حسب بيئاتها وحاجات أقوامها من أسلوب التفكير العربي . واذا كانت الفلسفة تقوم على التفكير ، فكيف يدت لنا ان نسمي هذه الفلسفة عربية والقسم الوافر ، بل الاوفر ، من اصحابها ليسوا عرباً . وكذلك اذا أحببنا ان نسميها إسلامية اضطررنا الى ان نتناول بالمعالجة جميع ما كتبه الفلاسفة المسلمون في لغاتهم المختلفة كالهندية والصينية والفارسية والتركية والأوردية ؛ ونحن في الواقع لا نعالج الا القسم المكتوب باللغة العربية . ثم ان هنالك نفراً ساهموا في تكوين هذه الفلسفة ولم يكونوا مسلمين ، بل كانوا نصارى اويهوداً او صابئة ، فكيف يدُحق لنا ان نسميها اسلامية ؟

غير أننا اذا رَجَعْنا الى كتب القوم ونظرنا في ما قاله علماء الغرب عموماً وعلماؤنا خصوصاً ، وجدنا أنهم جميعاً قد عدّوا العيلم الآلهي في المرتبة الاولى بين سائر اقسام الفلسفة ثم جعلوه الغاية من كتبهم وقد موا للبحث فيه المقدمات المختلفة (تسع رسائل وما بعدها وخصوصاً ٧٦ – ٧٧) ، بل إنك إذا قرأت ما كتبه ابن خلدون أيْقَنْتَ ان جميع ما طرقه العرب يكاد ينطوي تحت علم ما بعد الطبيعة أو «علم الإلهيات» ، فهو يقول (المقدمة ٩٢٠ – ٩٢١) في علم الإلهيات إنه «علم ينظر في الوجود المطلق: فأولا في الامور العامة الجسمانيات والروحانيات من الماهيات والوحدة والكترة والوجود والإمكان وغير ذلك ، ثم ينظر في مبادىء الموجودات وأنها روحانيات ، ثم في كيفية صدور الموجودات عنها ومراتبها ، ثم في

احوال النفس بعد مفارقة الاجسام وعودها الى المبدأ؛ وهو عندهم علم شريف ... »

ومن الذين ذهبوا الى ما نذهب اليه وقالوا ما أرادوا بصراحة لا مزيد عليها رجل من عرناطة كان معاصراً لابن باجّه وصديقاً له ، اسمه ابو الحسن علي بن عبد العزيز ، ألّف «مجموعاً » من أقوال ابن باجّه الفلسفية ومهد لها بمقدمة قال فيها : «اما ... العلم الإلهّي ... (فهو ) ذلك العلم الشريف الذي مو غاية العلوم ومُنتهاها ؛ وكل ما قبله من المعارف فهو من أجله وتوطئة له (طبقات الاطباء ٢ : ٣٣) ».

فاذا كانت «الإلهيآت – ما بعد الطبيعة » اعظم علوم الفلسفة ؛ واذا كانت الغاية من الإلهيات التي عالجها الفارابي وابن سينا وابن باجّه وابن طفيل واكفاوهم اسلامية اولا وآخرا وظاهرا وباطنا ؛ اذا كان هذا اذن كله كذلك لم يكن ثمت بند من ان نعتبر هذا الاتجاه كما اعتبره الذين وضعوه ورَضُوا به ، ثم لم يكن لنا مفر من ان نسمي هذه الفلسفة التي كتبت باللغة العربية «الفلسفة الاسلامية».

## للمطالعة والتوستع

- کتاب الفهرست لابن الندیم (طبعة فلوغل)، أعادت طبعه
   بالتصویر مكتبة خیاط (بیروت) ۱۹۶۴م.
- الفكر الفلسفي في ماثة سنة ، أشرفت على إخراجه هيئة
   الدراسات العربية في الجامعة الاميركية ، بيروت ١٩٦٢ م
  - التعريفات للجرجاني
- تسع رسائل لابن سينا ، قسطنطينية (مطبعة الجواثب ) ١٢٩٨ هـ .
- مقد مة ابن خلدون ، بيروت ( دار الكتاب اللبناني ) ،
   الطبعة الثانية ١٩٦١ .
- تاريخ حكماء الاسلام لظهير الدين البَيْهُقيّ ( ُعني بنشره

- وتحقيقه محمد كرد علي")، دمشق (مطبوعات المجمع العلمي العلمي العلمي العربي ) ١٣٦٥ هـ ١٩٤٦ .
  - \_ طيقات الاطبياء لان أبي أصبيعة
  - إخبار العلماء بأخبار الحكماء للقفطي
    - ــ الملل والنحل للشهرستاني
- ــ معاني الفلسفة ، تأليف أحمد فواد الأهوانيّ ، القاهرة (دار احياء الكتب العربية ) ١٩٤٧ م .
- العقل والوجود، تألیف یوسف کرم ، القراهرة (دار المعارف) ۱۹۵۲م.
- نظريّة المعرفة والموقف الطبيعي للانسان ، تأليف فوّاد زكريّا ، القاهرة (مكتبة النهضة المصرية) ١٩٦٢ م.
- الفلسفة الميتافيزيقية ، تأليف ألبير نادر ، القاهرة (مكتبة الانجلو
   المصرية ) بلا تاريخ .
- خرافة الميتافيزيقيا ، تأليف زكي نجيب محمود ، القاهرة (مكتبة النهضة المصرية ) ١٩٥٣ م .
- فلسفة القيم ، تأليف ريمون روية (تعريب عادل العوا) دمشق (مطبعة جامعة دمشق) بلا تاريخ .
- أمس الفلسفة ، تأليف توفيق الطويل ، الطبعة الثانية ، القاهرة
  - Encyclopaedia of Religion and Ethics.
  - Encyclopaedia Britannica, 11 th. ed. (1911) and later editions.
  - Enciclopedia Italiana.
  - Der Grosse Brockhaus, Wiebaden 1953.
  - Grand Larousse encyclopedique, Paris 1960 ss.
     Dictionary of Philosophy and psychology, by James Mark,
     Glocester (Mass., U.S.A.)
  - Biographical encyclopedia of Philosophy, by H. Th. Schnittkind, New York 1965.

- Philosophical inquiry, by L. W. Beck.
- The theory and practice of philosophy, by Abraham Edel, New York 1946.
- A history of philosophical systems by V. T. A. Ferm, New York 1950.
- Philosophical systems, by E. W. Hall, New York 1960.
- The fundamental questions of philosophy, by A. C. Ewing, London 1953.

ويلحق بهذه كتبٌ في المنطق وعلم النفس والدين.

## الفلسَفة القديمَة في الشِرقِخاصَة

يبدو أن التفكير القديم قبل اليونان قد بلغ ذروة من النُضج وخصوصاً في العلوم التطبيقية . وما بناء الأهرام والتحنيط ونظام الريّ في مصر ، وما المأثورات الفلكية ثمّ نظام الأقنية بين دجلة والفرات في العراق ، ومساهيا كل الهند والصين وصناعاتهما والطبقات الدينية والاجتماعية الباقية فيهما إلا دليلاً على نضج التفكير وعلى اتصال ذلك النضج زمناً طويلاً في جميع أجزاء العالم القديم . ثم إننا نعلم على القطع أن الفلاسفة اليونانيين الاولين أمثال ثاليس وفيثاغوراس قد تلقوا علومهم الهندسية والفلكية في مصر غالباً وفي العراق أحياناً .

غير أن الامم القديمة كانت خاضعة في الدين والسياسة لطبقة من الكهان المستغلين للدين في سبيل السلطة. من أجل ذلك كتموا علومهم حتى لا تصل الى العامة فتضيع سلطتهم هم. فلما انقرضت طبقة الكهان انقرض علمها معها، بعد أن كان ذلك العلم قد تقهقر في ذاكرة الكهان دهراً طويلاً. أما اليونان فكان من خدماتهم للفكر ولتاريخ الفكر أنهم بذلوا العلوم والفلسفة لمن يستأهلها من نخبة الناس وعمن هم دون النخبة أحياناً، فعاشت آراؤهم ومذاهبهم الفلسفية بعدهم وورثناها نحن منهم.

وقد كان لأهل فارس والهند آراء يحاولون أن يربيطوا بها بين الدين وبين نشأة العالم. ولذلك تقرُب هذه من أن تكون فلسفة ، وخصوصاً لتأثير ها

في كثير من المفكرين فيما بعد.

كان للانسان القديم حضارة (أسلوب في المعيشة) مختلفة من حضارة اليوم وأقل تنوعاً وأبسط مظاهر وأبعد عن اللطف في المعاملة والدقة في الصناعة والرفاهية في العيش. على أن جميع القضايا التي لا تزال تتَسْغَلُه الله اليوم ، كاللغة والدين والأسرة ومظاهر الطبيعة ، كانت تتشغّله أيضاً. غير أن الانسان القديم كان يعيش عيشة فيطرية في نيطاق ضيق من عالمه المادي وعالمه الروحي معاً : كان يتحسب أن جميع هذا العالم مخلوق له ، فالشمس والقمر والأمطار والصواعق والكسوف والحسوف والحيوانات فالشمس والقمر والأمطار والصواعق والكسوف والحسوف والحيوانات المطر عقوبة له : كانت الصواعق لتخويفه ، وكان القمر للانارة له في الليل ، وكان المطر وسيلة لاسقائه وستقي زرعه ، كما كان انقطاع المطر عقوبة له . ثم تجسمت الطبيعة للانسان الفطري كائناً حياً يتحد اله في كل وجهة ، حتى أنه كان لو عشر بحجر لتخيل أن هذا الحجر نفسة قد أراد به شراً .

ولم يتعرف الانسان الاول قانون السببية ، فكان يويد أن يعرف المسبب الآني الكل حادث ؛ إنه لم يكن يسأل مثلاً : ما الذي أحدث الرعد ؟ - بل كان يسأل : من ذا الذي أحدث الرعد وربتما سأل عن الرعد ، لماذا حدث ؟ وكيف حدث ؟ ومن أين جاء ؟ والى أين يذهب ؟ لا ليتعرف طبيعة الرعد وصلة الرعد بالعالم الطبيعي الذي يحدث ، بل ليطلع - في رأيه - على صلة ذلك الرعد بنفسه هو وعلى تأثير ذلك الرعد على حياته هو . ثم ان الانسان الفطري كان ضعيفاً في الحسبان ، قاصراً في كشف الحقائق ، جاهلا للأسباب الفاعلة في عالم الطبيعة ، فحمله فلك كله على أن يؤمن بالحرافات وعلى أن يميل الى المبالغة في كل شيء فرمن هنا تخيل أن العالم مملوء بالارواح الشريرة الغائبة عن بصره والقادرة على إيذائه .

#### الوجود والإله

كان أصل الوجود غامضاً في ذهن الانسان الفطري، وكان الوجود نفسه ، في رأي الانسان الأوّل ، محدوداً ضيقاً لا يزيد على بيئته هو وما يراه في بيئته هو من الأرض والماء ثم تلك الرقعة من السماء التي تعلو المكان الذي كان يعيش فيه.

ونظر الانسان الفطري الى نفسه ورأى أنه يسيطر على بقعة من الارض وأن له أسرة فتخيل لهذا العالم كلّه حاكماً مستبداً ، وهكذا خطرت له فكرة وجود الله . وجعل الإنسان الفطري لله ولادة عجيبة ، فقال مرة إن الله خرج من الماء الذي كان يملأ الوجود ثم صنع تلّة (في وسط هذا الماء) وجلس عليها ؛ وقال مرة أخرى إن بقرة بيضاء خرجت من نهر النيل ثم ظهر الله منها . وكذلك تخيل الانسان الفطري أن لله أسرة وأولاداً يتولّون أمور العالم .

## آدم والعسالم

والله هو الذي خلق آدم (الانسان الأول): صَنَعَ شخصَه ثم نفخ فيه رُوحاً (ريحا، نَفَسا). والبشركلّهم جاءوا من هذا الانسان الذي هو أبّ للناس كلّهم.

وشعر الانسان الفطري أنه مرتبط بهذا العالم المُحيط به خاضعٌ لإرادة الله ولأحكام النجوم، تحيط به عوامل الطبيعة فتُسيء إليه في الأكثر وتُحسن اليه في الاقلّ.

### الأسرة والدين

كان نظام الاسرة يمثّل سُلطة القويّ على الضعفاء : كان الأبُ القويّ سيّد المرأة والأطفال الصغار في الأسرة ؛ وكان القويُّ بين أسياد الأسر ينقل سلطته الى المجتمع . ومع الأيام يُصبح لهذا المتسلّط رَهبة صحيحة في نفوس الحاضعين له حتى يصبح لهم ذلك ديناً (عادة).

## الحياة والموټ والآخرة

نظر الانسان الفطري إلى نفسه فوجد أنه يُثيب المحسن ويُعاقب المُسيء من أولئك الذين يبسُطُ سُلطته عليهم. ثم وجد أن ثمّت أشخاصاً لا سلطة له عليهم فتخيل (قبل أن تأتي الأديانُ السماوية) آخرة يُحاسب الله فيها أولئك الأشخاص فيعاقبُ الظالمين (له ولأمثاله) ويثيبه هو وأمثاله (من المظلومين).

ثم عز على الانسان الاول أن تَنْتَهِي حياته في هذه الدنيا فاعتقد أن الموت انتقال قسري من مكان الى آخر يحيا فيه حياه ثانية دائمة ، فكان أهل الميث يقيمون المآتم لميثهم ثم يدفنونه في مكان حصين ويدفنون معه الأشياء التي كان يستخدمها في حياته لأنه سيحتاج إليها في حياته الثانية . وكذلك كان الانسان الأول يزور أمواته ويقوم بالمراسم عند قبورهم لاعتقاده أنهم يشعرون بما يُبديه نحوهم .

## الأحلام والسحر

واعتقد الانسان الفطري أن الأرواح تتزاور في أثناء نوم أصحابها. ثمّ ان أرواح الأموات تأتي في الأحلام إلى الأحياء فتُنفضي إليهم بشيء من الأخبار الماضية أو القبلة ، أو تنصحُ لهم بأمور وتُحدّدهم من أمور. ولّا اعتقد الانسان الأوّل أن المدارك الروحانية العائبة عن الحس يمكن أن تُحدث آثاراً مادّية في البشر خاصة نشأ عنده مدّركُ السحر.

## تطور الفكر في مصر القديمة

خرجت مصر أمن العصر الحجريّ بالكشف عن معدن النُجاس في صحراء سيناء ، نحو عام ٥٠٠٠ ق . م ، وكانت الحضارة والثقافة قد بلغتا فيها مبلغاً كبيراً ثم أثرتا في أديان وفلسفات للامم المعاصرة لمصر يومذاك .

## ـ الوجود والعالم

الوجود الأوّل كان النون ، والنون هو الماء الاصلي المحيط ومصدر كلّ شيء ، ومنه وُجد أتوم الحالق الأكبر من تبلقاء نفسه . لما ظهر أتوم من النون صنع تلبّة وأظهرها من قلب الماء ثم استقرّ عليها وبدأ خلَن العالم . ولفظ أتوم ، في أوّل الأمر ، الآلة شو (إله الهواء) ثم أخت شو ورفيقته الإلاهة تفنوت (إلاهة الرطوبة) . وشو وتفنوت ولكا غب إله الارض ونوت إلاهة السماء . ثم ان غب ونوت تزوّجا وولكا أوسيريس وأخته إيسيس ، ثم ولدا سيّ وأخته نفتيس . ومن هولاء جاء سكتان العالم الجسمانيين والروحانيين .

## ـ صورة الأرض

كانت الارض لوحاً سابحاً على النون (الماء) ولها عند أطرافها نواتىء مُثلّل الجبال. وكان في أطراف الارض أربعة أعمدة تستقر عليها السماء، كما أن الآله شو (إله الهواء) كان يحفظ السماء في مكانها فوق الارض. وكان المصريون يصوّرون الإلاهة نوت امرأة مستندة على قدميها وكفيها فوق الارض ؛ وربّما صوّروها على شكل بقرة. ومن السماء تتدلى النجوم. أما الشمس فتدور حول الارض: تُشرق في الصباح وتغيب في المساء، ثم تعود فتشرق في اليوم التالي وقد تجددت بمرورها في النون.

#### الله والانسان

كان رَع إِلَهَ الشمس والآله الأعلى ، وكان يُدعى أيضاً أمون رع ويُلقّب ملك َ الآلهة ، وهو أوّل ملوك مصر (فهو إِلَهٌ وملك في وقت واحد) . واذا كان فرعون (ابن الآله رع والملك الظاهر الذي يحكم البلاد) يتجبّر ويظلم الناس فلأنه يريد أن يَضْبِط الأمورَ بدقة وحزم في سبيل المحافظة على نظام الريّ الذي هو سبب حياة مصر .

والله ــ في العقيدة المصرية ــ خَلَقَ الانسانَ على صورته رحمةً بالناس وحُبّاً لهم ، ثمّ خلق كلّ شيء في هذه الدنيا وسَخّره لهم . وقد بلغ من حبّ الله للناس أن ذبح أولاده لمّا تآمر أولادُه على الناس . ولكن لمّا ثار الناس عليه هو أهلكهم .

#### - اصلاح اخناتون

جاء أمنحوتب الرابعُ الى العرش سنة ١٣٧٥ ق. م فكرِه الوثنية السائدة في مصر فألغى عبادة جميع الآلهة واستبقى عبادة أمون رع وحده وسمّاه أتون (وأتون اسم آخر للشمس) ثم سمّى نفسه إخناتون (أتون راض ـــ رضا الله).

ومع أن هذا «التوحيد» كان لا يزال مَشُوباً بالوثنية الظاهرة، فان البشر لم يكونوا بعدُ مستعدّين لقبوله. فلمّا تُوُفّيَ إخناتون، ١٣٥٠ ق. م، عادت الوثنية الى مصر.

#### - الحياة بعد الموت

كان أوسيريس إَلَماً للماء ، للخصب وللنبات وللحياة كلّها ، لأنه مات ثم عادت اليه الحياة فأصبح يمثّل القيام من الموت . وكان المصريون يحتفلون ببعثه من الموت في كل عام ؛ ومن ذلك انتشر الاعتقاد بين المصريين بأن البعث حق لكل انسان . ويمكن أن نرى مبلغ اهتمام المصريين بالحياة بعد الموت من اهتمامهم بقبور ملوكهم وقبور الأعيان ، وبالأهرام التي كانت مقابر وبالتحنيط الذي يجب أن يتحفظ الحسم سليماً حتى تستطيع الروح أن تعود اليه .

#### ــ الحضارة المادّيّة والثقافة العلمية

عَرَفَتَ مُصِرُ ، منذ القرن الثلاثين ق.م ، أقدر المهندسين – مما نرى في بناء الأهرام والهياكل وفي نظام الريّ . ثم كان المصريون بارعين في صناعات النسيج

والزُجاج والذهب والفَخَّار والوَرَق وفي الكيمياء. وعرف المصريون الكَسْر العُشريّ والجبر والهندسة المستوية منذ ٢٠٠٠ ق. م. ووصل البنا منذ ذلك الحين كتاب في الجراحة فيه أقدم ُ ذكر للدماغ وأنّ الدماغ يسيطر على أطراف البدن ، فاذا أصيب الدماغ بأذيّ فإن تلك الأطراف يلحقها الشلل.

## تطوّر الفكر في ما بين النهرين ( العراق )

منذ عام ٣٠٠٠ ق. م. كان السُومريون (وهم شعب غير ساميّ) يسكنون في العراق في مدن مسوّرة وقد تألّفوا الحيّواناتِ المختلفة . وهم أول من تألّف الحصان وأول الذين عَرَفوا الدولاب وصنعوا المركبات ليحملوا عليها أثقالهم .

## ـ الأعداد والتقويم

جعل السومريتون الوحدة الكبيرة في العدد «ستين » فكانوا يقولون : «خمس مرّات ستين » ، كما نقول نحن : «ثلاثمائة » . وبذلك كانت السنة «ست مرات ستين يوماً » تقريباً ، والدائرة «ست مرّات ستين درجة » .

كانت السنة عند السومريين اثنني عشر شهرا قمريا ، ثم أدركوا أن السنة القمرية أقصر من السنة الشمسية التي تتشكل في أثنائها الفصول الأربعة . من أجل ذلك كانوا كلما لاحظوا أن فصل الربيع قد تأخر عن ميعاده الطبيعي نحو شهر نستأوا البكء والسنة الجديدة (أي أخروها شهراً) بزيادة شهر في آخر السنة السابقة . وهكذا كانت كل سنة ثالثة في التقويم السومري ثلاثة عشر شهراً . وهذا هو النسيء .

### ـ خلق العالم وصورته

في البدء لم يكن أرض ولا سماء ولا آلهة ، ولكن كان ثمت ثلاثة مظاهر من الماء في فوضى مطلقة : الماء العدُّب (الحُلُو) أو النهر المحيط

ويمثله أبسو (أبو جميع الأشياء) – الماء الأجاج (المالح) أو البحر، وتمثله الفوضى تيئامات (الأمّ العظيمة) – الماء البخار (الغَمام أو الضباب) ويمثله الغموض «ممّو».

بدأ الخلق بعالم الآلهة : وَلَلدَ أَبسو وتيثاماتُ إِلَمْيَن هما لَحُمو (بسكون الحاء) ولَحَمو (بفتح الحاء) ثم جاء من لَحِمو ولَحَمو إلاهان آخرَان : أنشارُ (الجانب الأعلى المذكر من دائرة الأَفق التي يجب أن تحيط بالسماء) وكيشارُ ( الجانب الأدنى المؤنت من دائرة الأَفق التي يجب أن تحيط بالأَرض) . ثم إن أنشار وكيشار ولَدا آنو (إله السماء) : بعدئذ ولَد آنو الإلاهة نودموت (أو أيا أو أنكا) ، ولعلها إلاهة الأرض أو إلاهة الحكمة .

الى ذلك الحين كان الوجود الماديّ لا يزال قُرْصاً مجتمعاً أو شيئاً على شكل الطاس ، فجاء (إلّه) الربح ونفخ ذلك القرص ففرَقَه طَبَقَتينِ أصبحتُ الطبقةُ العليا منهما سماءً والطبقة السفلي أرضاً.

## - قصة الطوفان

حدثت في بلاد ما بين النهرين (جَنوبيّ العراق) طوفانات عظيمة في أيام السومريّين كان أعميّها وأشدًها الطوفان الذي حدث بعيدً عام معنى في أيام السومريّة تصف هذا الحدث الذي أباد الناس في المنطقة التي عم قيها . وكان لهذه الملحمة أثر بعيد في آداب الشعوب الساميّة (كالبابليّين والعبريّين) وعند غير الشعوب الساميّة (كالعبنيّين).

## ملحمة جلجامش (الموت والخلود)

بعد الطوفان الثاني الكبير (نحو عام ٣٣٠٠ ق.م.) حكمت في مدينة الوركاء (أوروك ـ في منتصف الطريق بين بغداد والبصرة اليوم) سُلالة من الملوك عدد أفرادها اثنا عَشَرَ مَلِكاً كان الرابع فيهم ملكاً شجاعاً

وَ عَطَلاً اسمه جِلجامِش .

في ملحمة جلجامش أن جلجامش كان صديقاً لانسان وحشي اسمه إنديكو (١) فاستطاع جلجامش أن يتألفه . فلما مات انديكو حزن عليه جلجامش .

وطار جلجامش في السماء باحثاً عن نبات يدفع الموت عن البشر ويمنحهم الحلود ، فلمنا قرب جلجامش من ذلك النبات دُفع عنه فسقط عائداً خائباً خائباً خائباً الأرض .

#### - الحياة الاجتماعية

عاش السومريّون جماعات صغيرةً في مدن مستقلّة ، وكانت كلّ جماعة تتألّف من طبقات منهًا طبقة الأحرار وطبقة الأرقيّاء . وكانت المرأة مُلْكاً لأبيها ثم لزوجها .

وكان يحكم المدينة المستقلة مجلس عشل سُكّانَهَا الأحرار مما يَنْطِق بشيء من الشُورى الفيطرية . أما في أيام الأزمات فكان يُعْهَدُ بالحكم الفيعلي لفرد واحد من شيوخ المجلس يسمّى ملّلِكاً . وبما أن هذا الملك كان ينتخب انتخاباً فلقد كان بالامكان أن يُعزل .

### - الكتابة المسمارية

كتب السومريون بالصُور منذ القرن الثلاثين ق. م. ومع الاينام تطورت الصور فأصبحت أشكالا شبيهة بتلك الصور . وبما أن السومريين كانوا يطبعون على الطين بأداة تُشبه المسمار أو الإسفين (عريضة من أحد طرقيها دقيقة من الطرف الآخر) فقد عُوفَت كتابتُهم بالكتابة المسمارية أو الإسفينية . على أن الكتابة المسمارية ظلت كتابة تصويرية ولم تصبح عند هم علامات صوتية أو حروفاً.

<sup>(</sup>١) كانت أعضاؤه مزيجاً من أعضاء البشر وأعضاء الحيوانات .

# تطور الفكر في بابل

في أواخر القرن الثاني والعشرين ق . م . بدأت مملكة سومر بالضّعنف ، فاتّفق أن هاجرت في نحو ذلك الحين قبائل من الأموريتين (وهم ساميتون) الى ما بين النهرين واستو لَت على قرية بابل على الفرات الأدنى ، فعرُ فت دولة الاموريتين في بابل باسم الدولة البابلية .

يبدو أن تقسيم النهار اثنتتي عشرة ساعة وتقسيم الليل اثنتي عشرة ساعة ثم جمع سبعة أيام في وحدة زمنية تعرف اليوم باسم «الأسبوع » هي من عمل البابليين . وفي مطلع الألف الثاني ق . م . جعل البابليون يدونون مطالع كوكب الزُهرة ومغاربة بالإضافة إلى الشمس (لأن الزُهرة إذا كانت في السماء قريبة من الشمس فإن نورها لا يظهر).

وأشهر ما وصل الينا من البابليين «شرائع حمورابي ». ان حمورابي ملك بابل جَمَع القوانين والأعراف القديمة (١) في مكان واحد وكتبها بالحط المسماري على لمو حكبير من الحجر ونصبه في الهيكل. والى شرائع حمورابي يتر جيع كثير من القوانين مثل «العين بالعين ». ومع أن شرائع حمورابي انطوت على كثير من الانتقام الظالم (كالحكم بقتل ابن المهندس إذا اتّفق أن ذلك المهندس بني بيتاً ثم سقط ذلك البيت وقتل ابناً لصاحب البيت )، فان فيها كثيراً من أوجه الرحمة في القانون تتعلق بالأيتام والأرامل.

## الحثيون والسياسة

كان الحثيّون أول الشعوب الآريّة (٢) التي انتقلت إلى غربي آسيية . وقد نزل الحثيون في آسية الصغرى وأقاموا فيها عدداً من المدن سرعان ما وحبّدوها في دولة عسكرية قويّة استطاعت أن تُقيم أوسع الامبرطوريات التي قامت في غربي آسية (٢٣٥٠ ق.م.).

<sup>(</sup>١) العرف ( يضم العين ) العادة المعمول بها بين الناس في الأخلاق والمعاملات .

<sup>(</sup>٢) راجع ، تحت ، ص ٤٤ .

والحثيَّون أول ُ من جاء بالحصان إلى آسية الصغرى وأول الذين عرفوا الحديد واستخدموه في الحروب . وكانت حضارتهم العمرانية مزدهرة .

وكانت الحكومة عند الحثين دستورية "ذات قوانين مدوّنة ، وكان على الملك نفسه أن نخضع لتلك القوانين وألا يخالفها . وكذلك كانت لهم شرائع جزائية ومدّنية على شيء من القسوة . فلما عظمت دولتهم واتسعت حضارتهم هذ "بوا تلك الشرائع ونقدوها فحذفوا منها عُقوبة الإعدام وعُنه صر الانتقام (ألغوا عُقوبة العين بالعن والسن بالسن")

## الفينيقيون والأبجدية

فَضْلُ الفينيقيِّين على الأبجدية أنهم نَشَروها في العالم المعاصر لهم .

عرف الشرق القديم طريقتين أساسيتين للكتابة التصويرية : الكتابة المسارية في العراق والكتابة الهيروغليفية في مصر . والذي نعرفه اليوم أن أهل رأس سَمْرا الفينيقيين كتبوا بأبجدية تتألف من تسعة وعشرين حرفاً بالحط المساري ، ولكنتنا لا نستطيع أن نجز م اليوم في الطريق التي سلكتها الكتابة من الأشكال المسارية التصويرية إلى الحروف الأبجدية الكنعانية (الفينيقية) الشهالية (في رأس شمرا : الحجرُرات ، تلك التي سمّاها المكتشف الفرنجي لا أوغاريت ») ، وإن كان الظن قوياً بأن الأبجدية الكنعانية (الفينيقية) الجنوبية في جبيل وصور قد نُقيات من الأبجدية السينائية (نيسبة إلى شبه جزيرة سيناء) المتطورة من الحط الهيروغليفي المصري المعري المعارية الهيروغليفي المصري المعارية الهيروغليفي المصري المعارية المهروغليفي المصري المهروغليفي المصري المعارية المهروغليفي المعري المعروب المعروب المهروغليفي المعروب المعروب

## الحثيون والسياسة

كان الحثيّون أول الشعوب الآريّة (٢) التي انتقلت إلى غربيّ آسيية . وقد نزل الحثيون في آسية الصغرى وأقاموا فيها عدداً من المدن سرعان ما وحدوها في دولة عسكرية قويّة استطاعت أن تُدّيم أوسع الامبرطوريات الني قامت في غربيّ آسية ( ٢٣٥٠ ق . م . ) .

<sup>(</sup>١) التسمية «كنعاني » ( في مقابل « فينيقي » ) واقتراح « الحجرات » اسما لما دعاه المكتشف الأجنبي « أرغـــاريث » لأن لغة « الحجرات » وحضارتها لغة وحضارة عربيتان أصيلتان من تحقيق للصديق الاستاذ حليم كنعان " .

الأشوريون في تزيين قصورهم بالقيشاني والنقوش وبالجنائن وبالتماثيل الضخمة .

ووصل إلينا من أشور أول تدوين للعلامات الموسيقية مَعَ جانب من السُلّم الموسيقي .

واشتهرت في التاريخ مكتبة أشوربنيبال رئور بن بعل) المتوفى عام ٦٢٦ ق.م. ، وقد كان هو نفسه بارعاً في الكتابة والخط وفي عدد من فنون العلم والحكمة . هذه المكتبة بدأ جمعتها في أيام شرّوكين (١) الأشوري . فلما جاء أشور بن بعل أمر بتوسيعها وتنظيمها فأصبحت في أيامه تضم اثنين وعشرين ألفاً من الألواح منها قواميس ومنها كتب في النحو والطب والنبات والكيمياء الى جانب عدد كبير من الوثائق التاريخية .

## الكلدانيتون والفلك

الكلدانيّون ورثة مدينة بابل وورثة الحضارة التي ازدهرت في ما بين النهرين ، كان أعظم مُلوكهم وأشهرهم نبوخذنصر أو بختنصّر الذي حكم ثلاثة وأربين عاما (٦٠٤–٥٦١ ق.م.)

تقوم شهرة الكلدانيّين على التنجيم الخرافي وعلى علم الفلك الصحيح .

ترجع تسميات أيام الاسبوع الى الكلدانيين فقد نسبوها الى الشمس والقمر والكواكب الخمسة السيارة ( عطارد والزُهرة والمريخ والمُشتري وزُحل ) إذ خصّوا كل يوم من أيام الاسبوع السبعة بعبادة أحد هذه الاجرام السماوية .

وكان للكلدانيين أرصاد (ملاحظات لحركات الأجرام السماوية) مستمرة منذ أيام البابليين . وقد وصل الينا من هذه الارصاد جداول

<sup>(</sup>١) شروكين الثاني -- شرو ( ملك ) + كين أو تين ( عبد ) : حبد الملك -- المتوفى عــــام ٧٠٥ ق. م. تمييزاً له من شروتين الأول الأكادي الذي بلغ أشده نحو عام ٢٥٠٠ ق. م.

تبدأ عام ٥٦٨ وتستمر ثلاثماثة عام بلا انقطاع مميًا لا تعثرِفُ له مثيلاً في تاريخ الفلك.

ومن مشاهير علماء الفلك الكلدانيتين نابو ريمانتو ثم كيدنتو .

درس نابو ريمانو ، قُبيل عام ٥٠٠ ق.م. الأرصاد التي كانت قد تجمعت في مك اثنين وخمسين عاماً ثم صنع منها جكاول لحركات الشمس والقمر وبين حركاتهما في اليوم والشهر والسنة ، كما حسب مواقيت الكسوف الخسوف ثم أثبت عددا من الاحداث الفاكية المهمة . وحسب نابو ريمانو طول السنة فوجده ٣٦٥ يوما وست ساعات وخمس عَشْرَة دقيقة وواحدة وأربعين ثانية ، فكان حسابه هذا يزيد على طول السنة الحقيقي سيتا وعشرين دقيقة وخمساً وخمسين ثانية .

وبعد قرن من الزمن صنع كيدنتو جداول لحركات عدد من الاجرام السماوية كانت أكثر دقة من الجداول التي تُستعمل عادة في العصر الحديث ، ذلك لأن كيدنتو بني جداوله على أرصاد جُمعت في ثلاثمائة عام ؛ وفلكيتو اليوم لا يجدون بين أيديهم أرصادا جمعت في مثل هذه الحقبة الطويلة من التاريخ .

# التوحيد العبراني

للعبرانيّين تاريخ مصنوع تتضارب فيه الاحداث وتتناقض فيه التواريخ : هاجروا من شبه جزيرة النرب فمرّوا بفلسطين ، قيل َ نحو عام ١٤٠٠ ق.م.، فلم يستطيعوا الاستقرار فيها فتابعت قبائل منهم طريقها جنوبا الى مصر حيث استعبدهم الفراعنة وسخروهم في أعمال شاقة وساموهم سوء العذاب .

وأنقذ موسى عليه السلام قومه بني اسرائيل (العبرانيّين) من مصر وخرج بهم الى صحراء سيناء حيث تاهوا مُدّةً تُوُفييَ موسى عليه السلام في أثنائها . ثمّ إنهم دخلوا إلى فلسطين ، ربّما في القرن الحادي عَشَرَ قبل الميلاد ، وأنشأوا مملكة انقسمت وَشيكا مملكتينِ : مملكة يَهوذا في الجَنوب

ومملكة إسرائيل في الشَّمال .

هاجم الاشوريّون شواطىء البحر الابيض فقضَوْا على مملكة اسرائيل وحملوا معهم ثلاثين ألفا من أهلها أسرى ، عام ٧٧٧ ق.م. وبعد قرنين من الزمن جاء نبوخذنصّر وقضى على مملكة يهوذا ، عام ٥٨٦ ق.م. ، وحمل معه جموعا من أهلها سَبْياً الى بابل ، ولذلك يُعْرفُ هذا الحَدَث باسم السبي البابلي » .

لم يكن للعبرانيين (بني اسرائيل أو اليهود) حضارة أصيلة فاتخذوا الحضارة الكنعانية وأضافوا اليها بعض ما كانوا قد حملوه معهم من مصر . ونحن نجد حضارة العبرانيين وثقافتهم في التوراة .

والتوراة التي بأيدي الناس مجموع لفصول كتبت في عهود مختلفة بعضها لا يرقى الى أبعد من القرن الثالث بعد المسيح . في هذه التوراة وصف للخليقة وللطوفان مأخوذ من الروايات السومرية والبابلية ، وفيها تشريع مأخوذ من شريعة حمورابي ثم أمثال وحكم يرجح كثير منها الى إخناتون المصري ، وهي في التوراة منسوبة الى الملك سليمان (القرن العاشر ق.م.).

والعبرانيّون كانوا في الاصل وثنيّين على مثال ما كان جميع الساميّين ، ثم فعلوا ما فعله جميع الساميّين بأن جعلوا أحدَ آلهتهم الكبارَ رأس الآلهة وعظيمها ، يدلّنا على ذلك قولهم في «الله» ألوهيم وهي صيغة الجمع السالم لكلمة «ألوهو» بمعنى إله . ومع أن العبرانيّين كانوا يتعننُون في العصور المتأخرة باللفظ «ألوهيم» إلاهاً واحداً ، فان هذا اللفظ في العصور المتأخرة باللفظ «ألوهيم» إلاهاً واحداً ، فان هذا اللفظ في العصور المتأخرة باللفظ «ألوهيم» الإهاً واحداً ، فان هذا اللفظ في العصور المتأخرة باللفظ «ألوهيم» المن قبل يعددون الآلهة .

وكذلك أشار اليهودُ ، فيما بعد أيضا ، الى الله باسم «يهوه» (= الذي هو هو ). ولكن يهوه كان إله إسرائيــل لا إله الناس كلَّهم ، كما كان إله الحرب والانتقام . ولمَّا تغلَّب الاشوريّون على اسرائيل

وهدموا عاصمتها السامرة وسَبَوْا أهلها اعتقد العبرانيّون أن الإله أشور يجب أن يكون أقوى من الآله يَهْوَه لأن الأشوريّين استطاعوا أن يتغلّبوا على العبرانيّين ويقضوا على دولتهم .

وبعد هلاك الجيش الأشوري بالطاعون الذي أصابه في المستنقعات في شرقي الدلتا من النيل ، أخذ العبرانيون يعتقدون أن إلاهم يهوه هو الذي فعل ذلك ، كما بدأوا يعتقدون ان سلطة يهوه تمتد على بقعة من الارض أوسع من فلسطين .

وعلى هذا لا يكون العبرانيّون أقدم الموحّدين في التاريخ . ثم ليس توحيدهم هذا توحيداً صحيحاً لأنه لم يتضمّن سوى مدرك الوحدانية في العدد فقط ، وقد ظلّ العبرانيّين يشبّهون الله وينسبون اليه صفات يَشْرَكه البشرُ فيها ، ويذبحون له الذبائح .

# الآريتون

أن الفكر الفلسفي عند الآريتين (عند الايرانيين وعند إخوتهم الهنود ثم عند أحفادهم الاوروبيين من الجرمان والكلتيين والاغريق اليونان القدماء والصقالبة أهل المناطق الشرقية من قارة أوروبة والايطاليين القدامي كان نتاج همضبة إيران الباردة . من أجل ذلك كان يتعم هولاء في الدين عبادة الشمس وتقديس النار وما يتبع ذلك عادة من تقديم القرابين بحرق الحيوانات تقربا الى الآلهة ومن التعاويد التي يُلفَظُ بها في العبادة عند تقديم الضحايا والذبائح وفي السحر .

ويَعُمَّ هُوُّلاء أيضا تقديسُ مظاهر الطبيعة والايمان بآلهة كثيرة يمثّل كلّ اله منها مظهراً من مظاهر الطبيعة ، فثمّت إلَّهُ للشمس وإله للقمر وآخرُ للمطر وآخر للحرب ، الخ .

ثم يبدو أن هذا النوع من الوثنية قد ساد ايران الى القرن السابع قبل الميلاد حينما قام زرادشت بالاصلاح الديني للتخفيف من الوثنية المادية

وللتقليل من عدد الآلهة وللدعوة الى شيء من الايمان الروحيّ .

#### الفلسفة الهندية

إن معرفتنا بتاريخ الهند القديم — من الناحية الروحيّة والفلسفية خاصّة — مستمدّة من كتاب بيد المشهور في التآليف الغربية باسم «فيدا». هذا الكتاب مدوّن باللغة السنكريتية ، وأهلُه ينسبونه الى الله على لسان براهم (التجلى الاوّل لبراهمان أو للألوهيّة أو لله).

على أن كتاب بيذ هذا نتاج جُهود مختلفة في عصور متعاقبة ، وهو يتألف من أربعة أقسام يوصف كل قسم منها باسم «بيذ» : ريكبيذ (وفيه أناشيد دينية نظمها شعراء ينتسبون الى تسع أسر تنافس أفراد ها – في الزمن المتطاول – في نظم الاناشيد وفي جعلها من طريق الصور الوثنية والمبالغات أقرب فأقرب الى عقول الناس) ثم ياجوربيذ (وفيه تعاويذ سيحرية : أدعية تُتلى ليستحر الناس أو لشفاء الأمراض الخ) ثم سامابيذ (وهي أشعار مأخوذة في الاصل من ريكبيذ تتلى في أثناء تقديم القرابين من الذبائح) ، وأما أتارفابيذ فقد بقي زمنا طويلا لا يؤلف جزءا من كتاب بيذ ، وهو يضم في الأكثر رُقي «نا تتلى في أثناء عمل السحر ، وكليها تدعو الى وثنية صريحة قائمة على تعدد الآلهة .

على أن جانباً من المادّة في كتاب بيذ يَرْجِعُ الى ما قبل عام ١٥٠٠ ق.م. ، قبل نزول الهنود في منازلهم الحالية ، بينما هنالك جوانبُ منها يجب أن تكون متأخرة جداً .

#### ــ الولنيّة وتعدّد الآلهة

كانت آلهة الهنود عديدة جداً ولكن ليس ثمّت إجماع على عددها ،

<sup>(</sup>١) الرقية ( بضم الراء ) : العوذة ( بضم العين ) ، حملة تحمل معنى روحياً يصحبها دعاء تتل لشفاء المريض أو لصرف الشر عن الذين تتل عليهم .

فهي ثلاثة وثلاثون أو تسعة وثلاثون أو ثلاثمائة أو ثلاثة آلاف ؛ وكلّها تمثّل مظاهر الطبيعة : إله النور ميترا (وهو يقابل ميثرا إله النور عند الايرانيّين) ، إله المطر ، إله التدمير ، الخ . إن "نفرا من هولاء الآلهة يسكنون السماء ؛ وهنالك نفر منهم يسكنون الأجواء ، أدنسي من السماء ، ونفر يسكنون الارض في الانهار مثلا . ومع أن كل إله من هولاء الآلهة مخصوص في الاصل بمظهر من مظاهر الطبيعة وبعمل معيّن ، فالاضطراب في مناصب هولاء الآلهة وفي خصائصهم كثير ظاهر : ان الشمس هي ذكرٌ حيناً وهي أنثى حينا آخر ؛ والشمس والقمر عدوان مرّة وزوجان مرّة أخرى .

### - طبقات المجتمع

بعد أن استقر الوافدون إلى الهند ـ وهم آريون ـ وحكموها قسموا مواطنيهم أربع طبقات اجتماعية : البراهمة (الحكماء) وهم أعلى تلك الطبقات ؛ ثم تحتهم المحاربون ، ثم الزراع . ثم هناك طبقة المنبوذين ، وهي طبقة مرذولة (من أهل البلاد الأصليين) ليس لأهلها حق من الحقوق الاجتماعية ولا لهم كرامة في الناس .

هذه الطبقات تعيش متحيزة في المجتمع ولا يجوز أن يختلط بعضها ببعض بالزواج ؛ والاختلاط بينها بالزواج يعد جريمة الجرائم ، ذلك لأن مثل هذا الاختلاط مضر بالطبقات الحاكمة اذ هو يُجريء الطبقات الدنيا على طلب الحكم .

## \_ التمليم

في آخر كتاب بيد قسم يُدعى أوبانيصاد أو فيدانتا . ومعنى أوبانيصاد «المجاورة ، الملازمة للتعلم » . والتعليم هنا معناه تلقي نفر مختارين من الطلاّب ــ من أولاد البراهمة خاصة ــ دروساً ذات طابع باطني (المقصود من معناه غير المفهوم من ظاهره ، والمستور عن سائر الناس ) . والبراهمة

يعتقدون أن هذا القسم من كتاب بيذ هو القسم المُهم وهو الذي يُمهيّ النفوس للمعرفة الحقيتية التي تصل الى المتعلّم من طريق الإشراق (من الله الى الانسان مباشرة)، بينما هم لا يحترمون سائر أقسام كتاب بيذ لأنها في رأيهم للعامّة ولأنها لا تصل بهم هم الى المعرفة التي يريدونها، هذا مع اعتقادهم بأن الاقسام كلّها وحي !

والبراهمة هولاء يُظهرون الزهد ولا يُولُون مظاهر العالم اهتمامتهم ، إذ اهتمامتهم كلّه إنّما هو التأمّل في نفوسهم . والبرهمي لا يهتم بالآلهة المتعددة بل بالوجود الأسمى الذي جاءت منه جميع هذه المظاهر الطبيعية . وفي الاوبانيصاد أن النفس واحدة في الوجود كلّه : في عالم الأحياء وفي عالم الجماد . ان النفس الكلّية الجامعة موجودة في كلّ كائن ، لذلك كان كلّ كائن يستطيع أن يرى نفسه في كلّ كائن آخر ، حتّى في براهمان كلّ كائن إلى الله وبالكائن المائن المائن المائن براهمان «العلّة الاولى للأشياء » ، في الاغلب — . من هذه الفكرة ، في الجمع بين آتمان وبراهمان ، جاءت وحدة الوجود في التفكير الهندي .

# ويخطو البراهمة في هذا السبيل خطوة "أخرى :

يسعى الانسان الى أن يحقق ذاته ، وهو لا يستطيع ذلك الا من طريق المعرفة وحد ها. وللحياة غرض روحي وغرض خُلُقي : فغاية الأخلاق (السلوك الحسن في الحياة) الحير الدنيوي ، ونحن نصل اليه بالاعمال الصالحة ، إلا أن هذا الخير جُزئي وهو عارض وقي ثم هو زائل عما قريب. أما الغرض الروحي في الحياة فهو متعلق بالوجود كله وغايته البلوغ من طريق المعرفة الذاتية الى الاتحاد في براهمان. ولكن بما أن الغرض الروحي والغرض الحلقي لا يمكن أن يجتمعا في وقت واحد ، كما الغرض الروحي والغرض الخلقي لا يمكن أن يجتمعا في وقت واحد ، كما للهوغ الى الآخر .

#### - التناسخ

التناسخ انتقال النفس من جسد تُوفِي حديثاً الى جسد وُلِدَ حديثاً ، سواء أكان الجسدان جسدي انسانين أو جسد انسان وجسد حيوان . والسعادة والشقاء اللذان يلقاهما الانسان عادة في الحياة مرتبان على ما كان قد أسلَّفَه الانسان (يوم كانت نفسه في جسد آخر ، في زمن سابق) وجزاء على ذلك . والانسان أبداً في أحد أمرين : إما فعل (عمل من خير أو شر ) يَنْتَظر عليه جزاء (ثواباً أو عقاباً) في دور لاحق (في جسد آخر) وإما جزاء على عمل كان قد قد مه (في دور سابق) .

على أن تقلّب النفس العاقلة في الاجساد المختلفة مزعج لها ، إذ هو في الحقيقة حال من الشقاء . من أجل ذلك يحاول الهندوكي أن يتخلّص من التناسخ (من الرجوع الى الحياة مرّة بعد مرّة) ليبقى في عالم من العدم – ان صحّت التسمية – لا يشعر فيه بشيء ولا بنفسه ، بل يدخل في النرفانا (الفناء) حيث يبطل كل صوت وتهدأ كل حركة .

#### - التثليث والتجسد

يقد م الهنود المتأخرون ثلاثة من الهنهم يسمونهم ترى مورتي (ثلاث هيئات أو ثلاثة أقانيم ) هم براهما الحالق وفيشنو الحافظ وسيفا المهلك. واهتمام الهنود عملياً إنما هو بالإله فشنو . غير أن فشنو لا يباشر الأمور بحقيقته ، بل يتجسد في آخرين ، وقد تجسد مراراً كثيرة أشهرها تجسده في كثرشنا الذي صنع المعجزات وهو طفل ، والذي كان يعرف باسم المعلم والذي كان الاله الذي مات . والهنود يصورون الآلهة ثالوثاً ذا ثلاثة رووس متصلة من القفا على جسد واحد ، دلالة على أنها تمثل ثلاث قري في ذات واحدة .

وفي التفكير الهندي عدد من المذاهب المخالفة للاتتجاهات التي يمثّلها كتاب «بيذ»: من هذه المذاهب كارفاكا ، وهو مذهب قديم يترجع أشهر كتبه الى القرن السابع قبل الميلاد. إنه يقول بالحياة العاجلة ويراها فرصة سانحة اذا مرّت فانها لا تعود ؛ وهو ينكر وجود الله ووجود المعاد (الآخرة) لأن الله والآخرة غير محسوسين ، إذ الوجود الوحيد في هذا المذهب هو الوجود المحسوس . أما النفس فليست شيئاً سوى النشاط في الجسد ، فاذا فقد الحسد نشاطة (حسة) فقد بطكت النفس .

ومن هذه المذاهب جينا، وهو مذهب شرك مذهب كارفاكا في شيء من المادية. ولكنه كره الحياة الى درجة الدعوة الى الانتحار. ثم ان عنصر التشاؤم في هذا المذهب بارز جداً. وأتباع هذا المذهب يؤمنون بالتناسخ ولكن يكرهونه لأنه يعيد الانسان الى هذه الحياة القائمة على فترات قيصار من السرور القليل العارض وعلى فترات منتصلة من الألم الشديد الدائم. من أجل ذلك وجب على الانسان أن يتثرك السعي الى نيل الاشياء وأن يترك الاهتمام بكل شيء فلا يسر بالحصول على أمر ولا يساء بالخسران. وأتباع هذا المذهب لا يأكلون اللحمان ولا يعذبون الحيوان بالخسرات. وأتباع هذا المذهب لا يأكلون اللحمان ولا يعذبون الحيوان الخسرات. وأتباع هذا المذهب لا يأكلون اللحمان ولا يعذبون الحيوان الخسرات المؤذية.

ومنها المذهب البوذي وهو مذهب فلسفي اخلاقي أسسه غوناما بوذا ، في القرن الخامس ق. م . يرى بوذا أن الحياة سلسلة من الاحزان والاضطراب ، وليس لأحداثها قاعدة ، وليس لشيء فيها دوام . من أجل ذلك وجب على الانسان أن يُحسن أعماله كلتها حتى يستطيع أن يتخلص من التناسخ (من الرجوع الى الحياة مرة بعد مرة ) في أقصر مدة ممكنة ليدخل في النرفانا ويستريح من الآلام والأحزان الملازمة للوجود في هذه الحياة الدنيا .

وبوذا لا يرى نفعاً من المعرفة التي تَشَعْلَ بالَ الانسان بأمور الحياة . ان هذه المعرفة تحقّق عدداً من أغراضه في الحياة الدنيا فقط . أما المعرفة الصحيحة فهي المعرفة المنطوية في نفس الإنسان والتي بها يدرك الانسان أن وجود على هذه الارض وقتي وأن الراحة الصحيحة إنها هي بالتخلص من هذه الحياة.

### الثنوية الايرانية

الثنوية هم القائلون بأصلين اثنين قديمين (أزليين) مدبترين (مؤثرين) في نشأة هذا العالم وفي تطوره. ويبدو أن هذا الاعتقاد كان قديماً في أواسط آسية وأنه يرجع الى الايرانيين القدماء. ومن هذا الاعتقاد نشأت عبادة النار.

واختلفت فرق الثنوية في طبيعة كنينك الاصلين وصلة أحدهما بالآخر . فقال الكيومرثية إن يزدان (إله النور والحير) قديم ، وأهرمن (إله الظلمة والشر) مُحُدَّث مخلوق . إن يزدان لما فكر في نفسه ثم سألها : أي ضد أو منازع ؟ حدث أهرمن من هذا الشك . أما المسخية فقالوا ان النوركان وحد م نوراً محضاً ، ثم امسخ بعضه فصار ظلمة . وهم يقولون بالتناسخ .

ومن القائلين بالثنوية زرادشت ( ٦٦٠ ــ ٥٨٥ ق . م ) ، وهو مصلح أراد إبعاد قومه الفرس الأولين عن الحرافات قدر الامكان فقال إن الله الواحد الذي لا شريك له ولا ضد خلق النور والظلمة ثم مزجهما لحكمة أرادها من ذلك المزج حتى يظهر هذا العالم . ثم لا يزال هذان يتغالبان حتى يتغلب النور الظلمة ، ويغلب الحير الشر . حينئذ يتخلص الحير الى عالمه الأعلى وينحط الشر الى عالمه الأسفل .

ومَعَ أن مذهب زرادشت ظل قائماً على وثنية ظاهرة ، فانه كان اقتراباً ظاهراً أيضاً من التوحيد بأن أصبح يزدان (أو أهرمزد إله النور) الآله الأسمى وأصبح رحيماً بعباده . غير أن أهرمن ظل في مذهب زرادشت شديد الاثر وعلى مستوى قريب جداً من مكانة يزدان .

وممّا لفت النظر في المذهب الجديد التقليل من شأن العبادات الشكلية ، والتقرّب الى الله بالذبائح خاصة ، للزيادة في التأمّل الروحي في الحياة الانسانية ، كما كان في هذا المذهب الزرادشي دعوة الى السلام وشيء من الزهد غايته أن يمنع شيئاً كثيراً من النيّزاع بن الاقوياء والاغنياء من جانب وبين الفقراء والضعفاء من جانب آخر .

وقد ساق زرادشت كثيراً من آرائه في أناشيد. ثم ان هذه الاناشيد جُمعت مع ما وصل الينا من تعاليمه في كتاب يعرف باسم «أفستا ».

# الفلسفة العملية عند الصينيين

ازدهر التفكير في الصين في أواخر حكم آل شو (١٢٢٥ – ٢٥٦ ق.م.) حينما كثر الاضطراب في البلاد. والذي نلاحظه أن التفكير الصيني لم يهستم بالبحث في مسا وراء الطبيعة ولا بالبحث المنطقي المنظتم. بل كان اهتمامه الأوّل بالحياة العملية: بالسلوك والاخلاق والسياسة المدنية والتصوّف. وكان يُنيخُ على التفكير الصيني اعتقاد بأن الحياة السعيدة كانت متحققة في العصور القديمة وأن الانسان ما زال منذ ذلك العهد يتقهقر في حياته نحو الاسوأ فالاسوأ. وسنكتفي هنا بايجاز القول في فلسفتين عينية بن :

كان كونفوشيوس حكيم الصين الأكبر ( ٥٥١ – ٤٧٩ ق .م . ) مفكّراً عليّاً ومُصلحاً اجتماعيّاً أكثرَ منه باحثاً نظرياً وفقيهاً دينياً ، وان كان أتباعه قد أضافوا الى مذهبه أشياء من البحوث الالهية والمنازعات الفلسفية .

فلسفة كونفوشيوس اجتماعية توكد جانب السياسة في الدولة وجانب السلوك في المجتمع وتدعو الى أن يجعل الانسان سلوكة موافقاً لحياة المجتمع الذي يعيش فيه . ومرّع أن كونفوشيوس قد سكت عن الكلام في الطبيعة البشرية ، أفاسدة هي أم صالحة (أشرّيرة هي أم خيرة)، فانه كان يحث على بثّ التعليم حتّى يمكن أن ينشأ الافراد على تربية خلقيّة وسلوك حسن .

على أن بعض أتباعه زعم أن طبيعة الانسان فاسدة، كما زعم بعضهم الآخر أنها صالحة.

وكان في زمن كونفوشيوس مفكّرٌ أكبر سنّاً من كونفوشيوس اسمه « لي آره » أو لاوتسه ، كما يُعرف في الدراسات الاوروبيّة. ولمّا زار كونفوشيوس ُ الشابّ لي آره الشيخ أدرك المفكّران ِ أنهما مختلفان جدّاً.

كانِ لي آره ذا اتّجاه صوفيّ قد نَفَضَ يديه من لذّاتِ البشر وكمَرِهُ عَالطتَهم وعد سلوكهم في الحياة نيفاقاً ومداهنة .

ولمّا رأى لي آره الصين تتقهقر في حياتها السياسية والاجتماعية ثمّ يئس من الاصلاح غادر الصين ليعتزل وراء حدودها جميع هذا العالم. وقد خلّف لنا لي آره كتاباً ( نحو خمسة آلاف كلمة) شرح فيه معنى الكلمتين تآو وته.

والكلمة تآو تعبّر عن مدارك مختلفة ومعان متعدّدة ، فمن معانيها الطريق والطريقة . ثم هي تدل على العلّة الاولى للوجود وعلى الحقيقة القُصوى التي كانت موجودة قبل وجود السموات والارض ؛ كلّ شيء بدأ منها ، وهو موجود فيها ، ثم هو يَرْجِعُ اليها . ولقد سبق وجودُ ها وجود الله المتجلّي على العالم .

وعلى الانسان ان يتشبّه بتآو وذلك بتركية نفسه وتطهيرها حتى يمكن أن يكون مستعداً لاشراق نور تآو عليه . ويبلغ الانسان تلك المرتبة حينما يستغيى عن التكلّف في إتيان الفضائل ، إذ يصبح إتيان الفضائل طبعاً فيه وعادة ؛ عندئذ يستطيع الاتتصال بتآو بعد أن يكون قد تحرّر من القوانين الطبيعية والروابط الاجتماعية ومن جميع حواجز المكان والزمان . ولقد قال لي آره في مثل هذه الحال : « ان الانسان ليَسْتطيع حينئذ أن يَعْرف كلّ ما في العالم من غير أن يخرج من باب داره » .

# الحضارة في نصف العالم الغربي

كان في نصف العالم الغربي الذي عُرِفَ منذ مطلع القرن السادس عَشَرَ باسم أميركة حضارة "قديمة بدأت منذ نحو عشرة آلاف عام ثم اندثرت في مطلع القرن السادس عشر للميلاد مع الكشف عن ذلك الجزء من العالم ومجيء الاوروبيين ـ والاسبان منهم خاصة ـ اليه.

يبدو أن الذين عَمروا الاميركية بن في تاريخهما الأوّل قد جاءوا إليهما من قارة آسية ثم أقاموا فيهما حضارة بلغت ذروتها في القرون الاولى قبل الميلاد وفي القرون الاولى بعيد الميلاد . هذه الحضارة التي ازدهرت في أواسط القارتين ، من جنوبي المكسيك الى المرتفعات الجنوبية من بيرو ، قد مثلها ثلاثة شعوب: قبائل الأزتك في المكسيك وقبائل المايا في غواتيمالا وقبائل الإنكا في بيرو .

أما أوجه هذه الحضارة فكانت بناء أهرام ضخام مدرّجة ثم وثنيّة تعدّد الآلهة بتعدّد مظاهر الطبيعة ، مع ما يتبّع تلك الوثنية من الطقوس والأعياد ، ثم كتابة تصويرية وبراعة ظاهرة في الحساب والفلك وفي صناعة النسيج والنحت وفي النظئم السياسية ونظام الريّ.

ان كهنة المايا كانوا قد عرفوا الترقيم واستعملوا الصفر استعمالاً صحيحاً منذ القرن الثالث أو القرن الرابع قبل الميلاد ، كما حسبوا السنة الشمسية فوجدوها ٣٦٥ يوماً ثم كسراً عشرياً قدره ٢٤٢٠، (٢٤٢٠ جزءاً من عشرة آلاف جزء من الواحد) ، بينما الحسبان الفلكي الحديث للسنة الشمسية هو ٣٦٥,٢٤٢٢ يوماً .

غير أن هذه الحضارة التي ازدهرت في النصف الغربي من الكرة الارضية ــ والتي بلغت في بعض أوجهها مستوىً لم تصل اليه حضارتنا الى اليوم، كما يذكر نفر من الدارسين ــ لا تدخل في نطاق هذا الكتاب، ذلك لأن فلسفتنا العربية قد بلغت أوج ازدهارها ثم أُخذَت تَجَنْعُ نحو الغروب

# قبل أن يُكنشف عن الاميركيتين.

# للتوستع والمطالعة

- كتاب الفهرست لابن النديم ، ليبزغ ١٨٧١م = بيروت (مكتبة خيّاط ) ١٩٦٤ م .
- الآثار الباقية عن القرون الحالية لأبي الريحان البيروني، ليبزغ
   ١٨٣٨ م.
- تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة أو مرذولة ، لأبي الريحان
   البيروني ، لندن ١٨٨٧ م .
- الفلسفة في المشرق، تأليف بول ماستون ــ أورسل (ترجمة محمد يوسف موسي)، القاهرة (دار المعارف) ١٩٤٧م.
  - ـ الفلسفة الشرقية ، تأليف محمد غلاب ، القاهرة ١٩٣٨ .
    - ـ زرادشت ، تأليف حامد عبد القادر ، القاهرة
      - بوذا ، تألیف حامد عبد القادر ، القاهرة
  - كونفوشيوس، تأليف حسن سعفان، القاهرة ١٩٥٦.
    - Introduction to the History of Science, by George Sarton, Baltimore 1927.
    - The intellectual adventure of ancient man, by Henri Frankfort, Chicago 1950.
    - Before History (the above book) Penguin ed. 1961.
    - Histoire de la philosophie, par Emile Bréhier; Fascicule supplémentaire: la philosophie en Orient, par Paul Masson-Oursel, Paris 1938.
    - Development of Religion and Thought in Ancient Egypt,
       by J. H. Breasted, Harper & Brothers, New York 1959.
    - Mystères égyptiens, par A. Moret, 3ème. éd., Paris 1922.
    - La civilization assyro-babylonienne, par G. Conteneau, Paris 1922.
    - Hebrew thought compared with Greek, by Thorleif Boman (trans. by Jiles L. Moreau), London 1960.

- Assurbanipal und die assyrische Kultur seiner Zeit, von F.
   Delitzsch, Leipzig 1909.
- A History of Indian Philosophy, by Surendranath Delsgupta, Cambridge Univ. Press, 1957.
- Introduction to the Study of Hindu Doctrines, by René Genon,
   The Hague 1945.
- The Religion and Philosophy of the Veda and Upanisad, by A. B. Keith, Harvard Univ. Press 1925.
- Indian thought and its development, by Albert Schweitzer, London 1936.
- Histoire de l'Inde et sa culture, par R.P. Vaeth, Paris 1937.
- Esquisse d'une histoire de la philosophie indienne, par P.
   Masson-Oursel, Paris 1923.
- Indische Philosophie, von O. Straus, München 1925.
- Outlines of Jainism, by J. Jaini, Cambridge 1916.
- La religion djaina, par A. Guérinot, Paris 1926.
- A Source Book in Indian Philosophy. by S. Radhakrishnan and C.A. Moore, Princeton and Oxford 1956.
- Philosphies of India by H. Zimmer, London 1951.
- La Perse antique et la civilisation iranienne, par Cl. Huart, Paris.
- L'Iran sous les Sassanides, par E. Christensen, Copenhague.
- Zaroaster, the Prophet of ancient Iran, by A.V.W. Jackson, New York 1899.
- Die Religion Zarathustras nach dem Awesta dargestellt, von H. Lommel, Tübingen 1930.
- Coufucianism and its rivals, by H.A. Giles, London 1915.
- History of Chinese Philosophy, by Fung Yu-lan, Princeton 1952-3.
- Chinesische Philosophie, von H. Hackmann, München 1927.
- Storia della filosofia cinesa antica, per Zanichelli, Bologna 1921.
- Les pères du système taoiste, par L. Weiger. Hien-hien 1913.
- Studies in Chinese Religion, by Ed. Parker, New York 1910.
- The Way and Its Power, translated by Arther Waley, Boston 1935.
- Three Ways of Thought in Ancient China, by Arther Waley, London 1939.

- The Religion of China, Confucianism and Taoism, by Max Webe, translated and edited by Hans H. Gerth, Glencoe (Ill., U.S.A.) 1951.
- Science and Civilization in China, by J. Needham, Cambridge 1954 ff.
- The Aztecs of Mexico, by George Clapp Valliant, Santa Fe 1950 = Peguin Book, 1961.
- La vie quotidienne des Aztèques à la veille de conquête espagnole, par Jacques Soustelle, Paris 1955.
- Mayapan, Yucatan, Mexico, by Harry E.D. Pollock, Washington 1962.
- History of the Incas, by Pedro Sarmiento de Gamboa, Cambridge (Mass.) 1907.
- La vie quotidienne au temps des derniers Incas, par Louis Baudin, Paris 1955.
- The ancient civilization of Peru, by John Alden Mason, Penguin Book, 1957.
- Old civilization of Inca land, by Charles Wm. Mead, New York 1924.

# نَهُضَة الْفَلْسَفَةِ الْيُونَانِيَة وَالْمَذْهَبُ الْأِيوُنِيِّ

نَعْنَي بالفلسفة اليونانية الفلسفة التي نشأت على أرض يونانية (١) ثم انتشرت مع انتشار الفتح اليوناني او الاستعمار اليوناني او الثقافة اليونانية حتى جاء الاسلام. هذه الفلسفة ملأت حيقبة تبلغ ألفاً وماثتي عام.

قسم مؤرخو الفلسفة هذه الحقبة المتطاولة ثلاثة َ أدوار كبيرة ً :

١- دور التفكير الطبيعي ، وهو يمتد نحو مائة وخمسين عاماً : من أوائل القرن السادس إلى أواسط القرن الخامس قبل الميلاد (نحو ٢٠٠ – ٤٥٠ ق . م .) ، ويتغلّب على هذا الدور البحث في مظاهر الطبيعة وفي الاعداد . في هذا الدور كان مركز الفلسفة خارج بلاد اليونان الأصلية ، ولذلك سُمتي «ما قبل الدور الأتيكي » (٢) ، كما يُسمتي أيضاً « دور ما قبل سقراط » والدور الأيوني .

٢ ــ دور التفكير الانساني ، وهو يمتد نحو مائة وخمسين عاماً اخرى : من أواسط القرن الحامس الى أواخر القرن الرابع قبل الميلاد ( ١٥٠ ــ ٣٠٠ ق . م . ) وتتَغْلَبُ على هذا الدور النزعة الانسانية ( او المدنية ) ، الاهتمام بالانسان بالاضافة الى ما حوله ، وبتنظيم المعارف التي وصل

<sup>(</sup>١) انظر ، فوق ، ص ٢١ .

<sup>(</sup>٢) أتيكا Attica مقاطعة عاصمتها اثينا ، عاصمة اليونان اليوم .

إليها أصحاب الدور الأوّل. في هذا الدور أيضاً اتنضحت المعرفة الايجابية لحقائق الوجود ونشأت النظم الفلسفية المتكاملة والقائمة على التعانق المنطقي لحل مشاكل الانسان في حياته الطبيعية وحياته العقلية حلا أساسياً دائماً عاماً لا حلا جزئياً آنياً فردياً كما كان يجري في الدور الاول.

وبما ان فلاسفة هذا الدور كانوا في أثينة ، فإن فلسفتهم سُمَّيت الفلسفة الاتيكية . ويُعَدَّ هذا الدورُ بمجموعه أعظم أدوار الفلسفة اليونانية ، بل هو على الحقيقة أعظم ادوار الفلسفة بإطلاق .

٣ ــ الدور الهيلاّني الروماني ، وهو يمتد نحو تسعة قرون : من اواخر القرن الرابع قبل الميلاد الى اواسط القرن السابع للميلاد (٣٠٠ ق . م – ٢٥٠ م . ) .

و ُبرغم الطول في هذا الدور فانه أقل الادوار ابتكاراً ، وإن كان اكثرها حجم انتاج ، إذ يتغلب عليه التلفيق (ضم بعض الآراء المختلفة الى بعض) والشروح على كتابات المتقدمين والجدال في القيم الروحية والروايات الدينية وهجر المبادىء المطلقة الى الملابسات النسبية ثم الأحوال الصوفية . في هذا الدور كشر التبديل والتحريف في الفلسفة اليونانية عفوا من الجهل او عمداً لنصرة المذاهب الدينية السائدة يومذاك . وقد نشأت في هذا الدور ايضاً مراكز الفلسفة خارج اليونان ، اشهرها الاسكندرية .

هذا الدور الطويل كان حقّ بتين : حقبة كانت قبل مجيء النّصرانية وقد غلّب عليها البحث في الاخلاق والسعادة وفي الغاية القُصوى من الحياة الانسانية على هذه الارض ؛ ثم حقبة بعد مجيء النصرانية غلب عليها البحث في موقف الانسان بين الدين والفلسفة ، ممّا سيأتي الكلام عليه كلّه في مكانه على الفلسفة الهلانية .

# المذهب الأيوني

أول المذاهب الفلسفية في اليونان المذهب الايوني الذي نشأ في المستعمرات اليونانية على الشاطىء الغربي من آسية الصغرى. غير أن أصحاب هذا المذهب كانوا أقرب إلى أن يُسمَو العلماء طبيعيين منهم إلى أن يُشال إنهم فلاسفة.

والذي دفع هولاء المفكّرين الى البحث في عالم الطبيعة أنّ أهل زمانهم كانوا في حاجة شديدة الى معرفة أحوال الطبيعة في أسفارهم الكثيرة ، وخصوصاً في البحر ، كما أن عبقريتهم كانت قد بدأت تنفر من الوثنية والوثنية في الأصل تعليل خاطىء لمظاهر الطبيعة ، فأراد هولاء المفكّرون أن يُصحّحوا عقائد قومهم بتصحيح آرائهم في الطبيعة التي حوّلهم .

وخصائص المذهب الايونيّ أربع :

١ - حاول الأيونيون ان يرُدّوا الأجسام المختلفة في العالم الى «أصل أساسي » او «عنصر » واحد ، فزعم أوّلهم ثاليس أنه الماء ؛ وأكّد خلّفه اناكسيمندروس ان هذا (العنصر) غير معيّن ولا محدود ؛ وزعم بعدهما انكسيمانس أنه الهواء ، وظن هيراكليطوس أنه النار . ولقد بني الأيونيون تنفلسنُفهم هذا على انهم كانوا يرَوْن لهذا العالم نظاماً واحداً شاملاً ، حتى قال ابن رشد : « لما تأمل القدماء الموجودات ورأوا أنها كلنها تتوم غاية واحدة : وهي النظام الموجود في العالم ... اعتقدوا انه يجب ان يكون للعالم مبدأ واحد (نهافت التهافت ١٧٦ ، ١٧٧) .

ومع ان الايونيين قد اخطأوا في كثير من تفاصيل تفلسفهم ، فانهم قد اصابوا في ايقاظ العقل البشري الى التفكير والى التفسير الطبيعي لمظاهر العالم.

٢ ــ وأجمعوا على انه لا ينشأ شيء من العدم ولا ينعدم شيء موجود :

ان كل ما نراه حولنا كان موجوداً منذ الازل ــ بمادته لا بصورته ــ وسيظل موجوداً إلى الأبد.

بهذا الرأي عدّهم متفلسفو الاسلام في «الدهريين» الذين جحدوا الصانع المدبر للعالم، وقالوا بزعمهم ــان العالم لا يزال موجوداً على ما هو عليه بنفسه، لم يكن له صانع صنعه... وان الانسان من النطفة والنطفة من الانسان.

وكذلك قال الايونيون إن العناصر الاولى يستحيل بعضها الى بعض، فيصبح الماء تراباً والهواء ناراً الخ، كل ذلك حتى يعللوا نشوء الاجسام المختلفة في العالم من عناصرهم المحدودة.

(ويحسن ان نلاحظ ان ما سمَّوْه «عناصرَ » إنما هو «مركتبات »).

٣ ــ واعتقد الايونيون ان «الوجود حي » وان المادة تحمل في نفسها سبب الحركة والتبدل ؛ وعلى هذا سمّاهم موَّرخو الفلسفة «القائلين بالمادة الحية » Hylozoists (من ulé الهيولي بمعنى المادة الاولى ــ و dzoe بمعنى الحياة).

\$ - الشمول. لما نظر الايونيون الى العالم على انه كله وَحدة وجود ، وهو متكون من مادة واحدة تتبدل من صورة الى صورة ، وان القدرة على هذا التبدل موجودة في المادة نفسها ، لم يجدوا بندا من القول بأن مجموع الوجود هو « الله » ، او ان الله والعالم هما شيء واحد لا يمكن فصل احدهما عن الآخوس ...

أول فلاسفة الايسونيين الملكم الملكمي (٦٢٤ – ٥٤٥ ق . م . ) ، تعلّم الهندسة في مصر والفلك في بابل . وقد اشترك مع قومه في قتسال الفرس .

وترجع أهمية ثاليس الى أنه أول من فصل بين التفكير والحرافة وأنه جعل الرياضيات وعلم ما وراء الطبيعة من أُسُس البحث الفلسفي . جعل ثاليس الماء العنصر الاول الذي تألّف منه العالم الجسماني: من جمود الماء تكوّن المواء؛ ومن الدخان والانجرة تكوّن السماء، ومن الاشتعال الحاصل من الانسير تكوّنت الكواكب. واستشهد ثاليس على الحياة في المادة بالمغنطيس الذي يتجدّب الحديد. وأخذ ثاليس عن المصريين أن الارض لوح سابح على الماء، ثم قال إن من ارتجاجه تحدث الزلازل.

واعتقد ثاليس بأن وراء السماء عالماً من الدهر المحض والدوام تشتاق اليه النفوس، ولكن المنطق لا يستطيع إدراك حُسنه وبهائه، وفي ذلك اشارة الى الخلود.

وكان ثاليس بارعاً في الفلك والهندسة ، قيل إنه حسب الكسوف الذي وقع في ٣٠ – وقع في ٢٨ ــ ٥ ــ ٥٨٥ ق . م . ، وقيل بل الكسوف الذي وقع في ٣٠ ــ ٩ ــ ٦١٠ (١١) . وله في الهندسة نظريات وتطبيقات منها أن القطر ينصف الدائرة ؛ وأن المثلثين ينطبقان إذا كان أحد الأضلاع والزاويتان المتصلتان بذلك الضلع في المثلث الاول مساوية للضلع وللزاويتين المقابلة لها في المثلث الثاني .

ومن مواطني ثاليس وأصدقائه وتلاميذه أناكسيمندروس الملطي (٦١٠ – ٥٤٦ ق.م.). برع أناكسيمندروس في الهندسة والفلك، فله أول خارطة للقبة الزرقاء وللقسم المسكون من الارض. وقيل إنه اخترع الميزولة (الساعة الشمسية) أو أنه هو الذي جلبها من بابل الى اليونان. وله كتاب

<sup>(</sup>۱) يرى جورج سارطون أنه كان من المستحيل على ثاليس أن يملم بوقوع الكسوف لأنه لم يكن على علم بقواعد الفلك الصحيح ، ثم كان من المتمذر عليه أن يعرف تلك القراعد فقد كان يعتقـــد أن الأرض لوح سابح على الماء .

<sup>(</sup> A History of Sciece, by George Sarton, 170-171 ).

ان إدراك ظاهرة الكسوف والحسوف يقتضي العلم بأن الأرض كروية وأنهــــا تدور حول الشمس وأن القمر يدور حولها .

اسمه ﴿ فِي الطبيعة ﴾ هو أول كتاب فلسفى وأول كتاب نثر في اللغة اليونانية .

والعنصر الاساسي الذي تألّف منه العالم الجسماني ، عند أناكسيمندروس ، « أصل » أو « مبدأ » لا صفة خاصة " له ، ولكنه مادة ازلية غير قابلة للانعدام او الاندثار وغير متناهية في امتدادها ؛ منها تكون الاشياء وفيها تفسد: ومنها كانت السموات والارض وما بينهما .

- « يكون » هنا فعل تام لا فعل ناقص ، ومعناه حدوث صوره جديدة في مادة ما ، فحينما نصبع مثلاً ابريقاً من طين نقول : كانت ( اي حدثت ) صورة ُ الابريق ، وفسدت ( اي زالت ) صورة الطين .

اما الأرض عنده فأسطوانية الشكل نسبة علوها الى عرضها ٣:١، وهي غير مستندة الى شيء، بل سابحة في الفضاء، ولها سطحان متقابلان نحن على اعلاهما. وقد تكونت اليابسة من جفاف بعض الرطوبة الاصلية، اما القسم الذي لم يجف فقد اصبح بحراً. والمطر نفسه يسقط من البخار الذي ولدته الشمس من الارض (البحر، الخ).

وقد ادرك اناكسيمندروس أن أبعاد الاجرام السماوية وأحجامها متفاوتة جداً ، وأن عالمنا (نظامنا الشمسي ) ليس الوحيد من نوعه بل هو واحد من عوالم كثيرة ، بعضها اكبر من عالمنا وأشد تعقيداً . ثم إنه بيّن ايضاً ان هذه القبة الّي تبدو فوقنا ليست سوى جزء من كرة تامة .

وأناكسيمندروس أول من أشار الى النشوء الطبيعي وقال إن الحياة بدأت في الماء وإن الحيوانات كانت في أول أمرها على شكل الاسماك ثم قُدُف بعضها الى اليابسة فتطوّر حسب البيئة الجديدة التي وجد نفسه فيها. أما الانسان فقد احتاج الى تطوّر أطول مدى حتى استطاع أن يعيش في بيئته الحاضرة.

ومن تلاميذ أناكسيمندروس أنكسيمانس الملطيّ ( ٥٨٤ – ٥٢٥ ق . م . ) الذي هالته آراء استاذه التقدّمية فعاد بشيء منها الى مثل أقوال ثاليس .

جعل أنكسيمانس الهواء هو العنصرَ الاساسي في العالم وجعله أيضً غير متناه. والهواء يكُلُطُف أو يتكاثف فتأتي منه ساثر العناصر. والحركة هي التي تساعد الهواء على اللطافة وعلى الكثافة. والعالم عنده يندثر ثم ينشأ مرة بعد مرة ، فالعالم عنده مُحُدَّثٌ غيرُ قديم.

والعالم كلّه مملوء بروح كلّية ؛ ثم أن لكلّ جسم في العالم (من جماد أو نبات أو حيوان) روحاً جزئية خاصة به . وجعل أنكسيمانس الارض لوحـــاً (كما قال ثاليس) ولكنه جعلها سابحة في الفضاء (كما قـــال أناكسيمندروس).

اما السماء عنده فهي قبّة ؛ والنجوم مُشْبَتَةٌ في دالحلها. والنجوم تدور لأن القبة نفسها تدور ، وهي ضعيفة النور والحرارة لبعدها عنا. واما الليل فيحدث من احتجاب الشمس وراء مرتفعات في الجانب الشمالي من الارض ، ومن انها تكون حينئذ قد ابتعدت عنا كثيراً ، لأنها هي ايضاً تدور مع القبة .

ولعل أنكسيمانس كان أول من أشار الى أن القَـمر يستمد نوره من الشمس ، وقد علّل ذلك بوجود أجرام مشابهة للأرض تدور في العالم . وكذلك علّل ظهور قوس قرزح فقال انه يظهر إذا وقعت أشعّة الشمس على طبقة كثيفة من الغيم ثم كم تستطع تلك الاشعّة أن تخترق طبقة الغيم .

ويُنسب الى المذهب الايوني هيراكليطوسُ الافسوسيّ (٥٣٥ – ٥٧٥ ق . م . ) ، إلا انه كان نُقادةً عاطفياً أكثر منه عالماً طبيعياً .

أعجب هيراكليطوس بالنار وبشدة حركتها وباتجاهها إلى أعلى فجعلها العنصر الاساسي في العالم وقال إن العالم في سيكلان دائم : يتحرك فيتبدّل باستمرار ولا يهدأ أبداً . مثال ذلك التمرُ الذي هو ثمرُ النك ، فانه يبدأ بُسراً اخضر فجا ثم يصير رُطباً اسود ناضجاً . ولكنه لا ينتقل من البُسر الى الرطب فَجاةً بل تدريجاً . على ان هذا التدرّج نفسه مستمر

بلا انقطاع ولا توقف ؛ وفي كل يوم ، بل في كل ساعة ، بل في كل لحظة نجد ثمرة النخل اقرب الى ان تكون رُطبة منها الى ان تظل بُسْرة . ثم شبه هيراكليطوس الحياة كلها بالنهر الذي تراه من بعيد هادئاً ولكنه ابداً متحرك نحو مصبه .

والعالم يتألف من الصفات المتناقضة التي تنشأ من تبدّل مظاهر الطبيعية: من البسر إلى الرُّطَب، ومن الصبا الى الشيخوخة، ومن النهار الى الليل. أما سبب هذا التبدل المتعاقب على المادة فهو الكفاح أو الحرب، ولولا هذا الكفاح لوقف العالم وركد ثم اندثر. وهذا العالم لم يوجد اعتباطاً ولا اتفاقاً، بل بحكمة وعلى نظام ثابت؛ ولم يوجد أله من آلهتهم ولا أحد "مثلهم بل كان موجوداً منذ الازل وسيظل إلى الابد.

والنفس التي فينا جزء من النفس الكليّة . والنفس الكليّة تُحيي العالم ويدخل بعضها أجسامنا بالتنفس ومن طريق الحواس أيضاً . والنفس تشبه النار ؛ وكلّما كانت نفس ُ أحد نا أشد ّ بالنار شبهاً وأكثر جفافاً كان هو أكثر ذكاء .

أما الاخلاق فهي السلوك بمقتضى العقل ، والناس لا يفهمون الا بمقدار ما فيهم من الاستعداد للفهم .

وأكثر الناس يقلدون غيرهم تقليداً بليداً ويملأون بطونهم بالطعام كالبهائم ويخاطبون الاصنام كما لو كانوا يخاطبون بشراً أمثالهم. وهكذا يكون هيراكليطوس قد أدرك الحصائص الرمزية في الدين فاستطاع ان يعلل سوء فهم عوام الحكيق للمدارك الدينية وسوء تخيلهم لصلة الله بالعالم. وبذلك علل هيراكليطوس نشوء أنواع العبادات المتباينة كما أدرك قصور العقل البشري في هذا النطاق.

# للتوستع والمطالعة

الفلسفة اليونانية: أصولها و تطورها ، تأليف ألبير ريفو (ترجمة عبد الحليم محمود) ، القاهرة (دار العروبة) ١٩٥٨ م .

- -- تاريخ الفلسفة اليونانية ، تأليف يوسف كرم ، القاهرة (لجنــة التأليف والترجمة والنشر) ١٩٣٦م.
- نشأة الفكر عند اليونان ، تأليف على سامي النشار ، الاسكندرية ١٩٦٤ م .
- فلسفة قدماء اليونان ...، تأليف صالح ميخائيل ، القاهرة (مكتبة الانجلو ) ١٩٥٩ م :
- - الفلسفة الاغريقية ، تأليف محمد غلاّب ، القاهرة ١٩٣٨ م .
- العرب والفلسفة اليونانية ، تأليف عمر فروخ ، بيروت (المكتب التجاري) ۱۳۸۰ هـ ۱۹۶۰ م .
- الفلسفة اليونانية قبل سقراط، تأليف أحمد فواد الأهواني ، القاهرة
   ( دار احياء الكتب العربية ) ١٩٥٤ م .
- تاریخ العلم ، تألیف جورج سارتون (ترجمة باشراف ابراهیم مدکور ، محمد کامل حسین ، قسطنطین زریق ، محمد مصطفی زیاده ) ، القاهرة ۷۹۷۷ ۱۹۹۱ .
  - Greek Philosophy: a collection of texts etc., by C.J. De Vogel, 3 vols., Leiden 1950-1959.
  - The Presocratic Philosophers (selected texts with trans. and comm.), by G.S. Kirk and J.E. Raven, Cambridge 1957.
  - Die Fragmente der Vorsocratiker (griechisch u. deutsch), von
     H. Diels und W. Kranz, 3 Bde., Berlin 1951-52.
  - Source book in ancient philosophy, by C.M. Blakewell, revised ed., New York 1939.
  - Grundriss der Geschichte der Philosophie, von Friedrich Ueberweg, I, die Philosophie des Altertums (hrsg. von K. Praechter), Berlin 1926.
  - A History of Philosophy, by Ueberweg (translated by G.S. Morris and N. Porter, London 1872).
  - Die griechische Philosophie, von W. Kranz, Wiesbaden 1950.

- Early Greek Philosophy, by J. Burnet, 4th. ed. London 1930.
- A history of Greek philosophy, by W.K.C. Guthrie, 2 vols.,
   Cambridge 1965.
- A history of ancient philosophy, by Theodor Gomperz, London 1912-1920.
- Les grands courants de la pensée antique, par Albert Rivaud, Paris 1929.
- Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, von Eduard Zeller, Hildesheim 1863.
- Outlines of the history of Greek philosophy, by Eduard Zeller, 13th, ed. by W. Nestle (trans. by L.R. Palmer), New York 1931.
- Histoire de la philosophie, par Emile Bréhier, Paris 1938.
- Histoire de la pensée, par Jacques Chevalier, Paris 1955.
- Die Ursprung der griechischen Philosophie von Hesiod bis Parmenides, von O. Gigon, Basel 1945.
- A history of philosophy, by Frederic Copleston, London 1947-53.
- A history of philosophy, by B. A. G. Fuller, 3 ed. rev. by McMurrin, New York 1955.
- A history of science, by George Sarton, Cambridge (Mass., U.S.A.) 1952.
- A history of Philosophy, by Frank Thilly (rev. by L. Wood), New York 1952.
- Eraclito, per R. Walzer, Firenze 1939.
- Heraclit und Heracliteer, von E. Weerts, Berlin 1926.
- Héraclite, par A. Frenkian, Paris 1934.
- Heraclitus, by G. S. Kirk, Cambridge 1954.

# المَنْهُبُ الفِيثَاغِوُرِي

مُعْضِلةُ الفلسفة الفيثاغورية أنها ليست نتاج عقل واحد ، بل نتاجُ عقول كثيرة ، ولكنها كلّها منسوبة للى فيثاغوراس .

نشأ فيثاغوراس ( ٥٨٨ – ٥٠٥ ق.م. ) في جزيرة ساموس من جزر ايجة ثم تلقن الهندسة والفلك على أناكسيمندروس في مدينة ميليطون ( ٥٧٥ ق.م. ) . بعدان زار مصر والشام وبابل . ولما عاد الى ساموس بني منزلاً ليعلم فيه ، ولكنه لما رأى استبداد الاطرون فولوقراطيس ( اثر ان ينتقل الى ايطالية ( نحو ٣٥٥ ق.م. ) فأسس في مدينة قروطونية نادياً للتعليم وللحياة البسيطة . وكان فيثاغوراس يشترط لدخول ناديه امتحاناً قاسياً من القيام بأعمال تدل على الطاعة المطلقة والمقدرة ومكارم الانحلاق وطول الصمت ومحاسبة النفس . وكانت الحياة في النادي قائمة على التقسيف : ترك فيثاغوراس واتباعه أكل اللحمان في الاغلب واللوبيا الداجنة ( الأنها تغذي كاللحم ) ، ولبسوا الحشن من الثياب ، وعاشوا كلم معاً عيشة اشتراكية كأنهم اسرة واحدة . وقد حث فيثاغوراس أتباعة على التضحية في سبيل الاصدقاء حتى بالنفس ؛ وكان يُوصي برحمة الارقاء .

ويبدو أنه كان في النادي الفيثاغوري نفر من النسوة .

 <sup>(</sup>١) الطرانة كلمة يونانية معناها الاستبداد ؛ والاطرون Tyrannus تورالوس : المستبد بالحكم في المدن اليونانية .

# واشهر ُ أَوْجه الفلسفة الفيثاغورية هي التي تلي :

- اوجه الوجود . أهمل الفيثاغوريون «الاصل الاساسي» المادي للوجود وبحثوا عن حقيقة الوجود في أحوال من النسب الرياضية والصفات المتناقضة . ثم إنهم تخيلوا العالم مولفاً من عُشرة ازواج من الأضداد : المحدود وغير المحدود وغير المحدود والمتكثر - المحدود والمتكثر - المنحني والأيسر - المذكر والمؤتث - الساكن والمتحرك - الحط المستقيم والحط المنحني - النور والظلمة - الحير والشر - المربع والمستطيل .

ونحن نلاحظُ أن «المحلود » يمثل المادة وأن «غير المحلود» يمثل الصورة (١) . ثم نلاحظ أن فيثاغوراس قد تأثر في الأزواج التي تخيلها لبناء العالم بالثنوية الايرانية (١) ، وهذا التأثر واضح جدا في الزوج الثامن والزوج التاسع : «النور والظلمة – الحبر والشر » . ولقد شجع فيثاغوراس على تبني الثنوية ما رآه في الانسان من تألفه من نفس وبدن . وهذا قاده أيضا الى القول بالتناسخ (٣).

- الرياضيات ونظرية العدد . كان للفيثاغوريين براعة خاصة في الرياضيات ، إن كل متعلم يعرف جلول الضرب المنسوب الى الفيثاغوريين ويعرف ، في الهندسة ، أن المربع المنصوب على وتر المثلث القائم الزاوية يساوي مجموع المربعين على الضلعين ؛ كما يعرف أيضاً أن مجموع زوايا المثلث يساوي زاويتين قائمتين ، مما هو منسوب الى فيثاغوراس .

وكذلك كان الفيثاغوريين معرفة واسعة بخواص" الاعداد : بحاصلها وجذورها . ولكن الفيثاغوريين مالوا فيما بعد للى الخرافة في نظرهم الى

<sup>(</sup>١) راجع ، تحت ، افلاطون .

<sup>(</sup>۲) راجع ، فوق ، ص ۵۰ .

<sup>(</sup>٢) راجع ، فوق ، ص ٤٨ .

الاعداد والارقام: زعموا أولاً أن العالمَ المادّي كلّه موْلَـف من النيسَب الرياضية القائمة بين هذه الارقام والاعداد.

ولا ريب في أن استخراج المربعات السحرية يحتاج الى مقدرة رياضية وبراعة ، غير أن الاعتقاد بأن لهذه المربعات تأثيراً روحياً أمر خارج عن نطاق العلم جُملة وكذلك القول بأن العدد  $\chi$  وكذلك القول بأن العدد  $\chi$  وأربعة ومثلاً يدل على العدل لأنه مجموع اثنين وحاصل اثنين في اثنين ؛ أو أن العدد  $\chi$  واثنين وحاصل اثنين في اثنين ؛ أو أن العدد  $\chi$  وأول وقم مؤنّث  $\chi$  ومع أول رقم مذكر  $\chi$ 

مربع سحري الدين والالهيات . مزج فيثاغوراس الدين بالفلسفة ، واعد لأتباعه منهاجاً دينياً مَبننياً على الاخلاق ، وقد دعا اتباعه إلى ألا يتأثروا بآراء العامة ؛ وكان يقول : إن العامة تظن ان الباري تعالى في الهياكل فتُحسين سيرتها فيها .

بنى الفيثاغوريون رأيهم في الالهيات على نظرية العدد ، قالوا : «إنّ الباري سُبحانة وتعالى واحد كالآحاد و (لكنه) لا يدخل في العدد ، أي إن نسبة العدد «واحد » إلى ما بعد من الأعداد هي نسبة الباري الى ما بعده من الموجودات . فكما ان جميع الاعداد مشتقة من الواحد وهو غير مشتق من شيء ، فكذلك جميع الموجودات صدرت عن الله تعالى وهو لم يتصدر عن شيء تقدمه . والباري تعالى «عالم بجميع المعلومات عن طريق الإحاطة بالأسباب التي هي الاعداد والمقادير ، وهي لا تختلف فعلمه اذن لا يختلف » . ثم إننا نحن لا نعلم حقيقة الله ولا ذاته ، اذ هو لا يدرك من جهة العقل ولا من جهة النفس ... ولكنه يدرك من نحو آثاره وافعاله . وكل عالم من العوالم (البشر والافلاك والنبات الخ ... ) يكدرك الله بقدر ما فيه من آثار الباري وافعاله وبقدر ما جُبيل الخ ... ) يكدرك الله بقدر ما فيه من آثار الباري وافعاله وبقدر ما جُبيل

في نفسه من الاستعداد لإدراك ذلك . ﴿

واعتقد الفيثاغوريون أن العالم كُرَّة وأن الأرض أيضاً كرة .

والفيناغوريون وضعوا السُلم الموسيقي (١). وكانوا يزعُمون أن فيناغوراس كان يسمع أصوات النجوم. قالوا: ان لكل جسم متحرك صوتاً ؟ وبما أن النجوم تلور في افلاكها فان لها أصواتاً. ولكن بما أننا وللد نا في هذا الجو من أصوات النجوم فان آذاننا قد ألفت تلك الاصوات وبطل تنبهنا لها. ولكن إذا اتفق أن وقفت النجوم، فجأة عن الدوران، فاننا نشعر حينئذ كأننا كنا نسمع صوتاً لذيذاً ثم انقطع.

واعتقد الفيثاغوريون بالتناسخ كما اعتقدوا بالآخرة ، وقد قالوا : إن كل إنسان أحسن تهذيب نفسه في الدنيا ونزهها عن العُجب والحسد والشهوات الحسدانية فان نفسة تلحق بعد موته بالعالم الروحاني وتطلع على جواهر الحكمة الالهية .

## للتوسيع والمطالعة

- Die Astronomie der Pythagoreer, by B.L. van der Waerden, Amsterdam 1951.
- Recherches sur le pythagorisme, par G. Méautis, Neuchâtel 1922.
- Pythagoreans and Eleatics, by J. E. Raven, Cambridge 1948.
- Pythagorean Politics in South Italy, by K. von Fritz, New York 1940.
- Plato und die sogenannten Pythagoreer, von E. Frank, Halle 1923.

<sup>(</sup>١) ِ راجع ، فوق ، الأشوريين ( ص ٤١ ) .

# المنهب الإيالي

نشأ المذهب الإيلي في مدينة إيلية في جنوبي ايطالية على ايدي يونانيين كما نشأ المذهب الفيثاغوري ايضاً في جَنوبي ايطالية على يد يونانيين .

كان الأيونيون يقولون بعنصر أساسي ماديّ يتقلب من حال الى حال ، وكانوا يتروّن أن الوجود دائم التقلب . اما الايليون فقالوا إن الوجود هادىء غير متبدل . ثم انهم نَفَوُا الخلاء والحركة . ولكنهم لمسا رّأوُا الوجود حولهم يتبدل اضطروا الى الاعتراف بهذا التبدل ولكن نسبوه الى خيداع الحواس وأصروا على ان العقل يدرك الوجود ثابتاً غير متحرك ولا متبدل .

وقد قال الایلیون بأن الوجود محدود ٌ، أما ما لیس محدوداً فهو عدم ، والعدم لا وجود ً له .

وأهمل الايليون البحث في الله لأن فلسفتهم كانت مادية طبيعية ، والبحث في الله لا يدخل في نطاقها . ان ذلك لم يكن منهم كفراً بالمعنى الديني الذي نفهمه نحن ، بل « ترك " » لموضوع لا تستطيع العلوم الطبيعية أن تتناوله . غير أن العامة لم ينظروا الى الأمر من هذه الزاوية ، بل رأوا أن مثل هولاء الفلاسفة الذين يعرفون كل شيء لا يمكن ان يغمض عليهم بحث مثل هذا ؛ فتركه م البحث فيه دليل على أنهم لا يومنون به .

ويبدو أن الفلاسفة الايليين لم يكونوا يريدون أن يخوضوا معركة مثل هذه فقالوا به والوهية ، ثم عرفوها بأنها وحدة شاملة ، هي الوجود بأسره . هذه الوَحده (الشُمول : الواحد الشائع في الكلّ ) ليس لها

بداية وليس لها نهاية . ان هذا التعريف للالوهية ، بتجريد الله من الشخصية الذاتية المستقلة عن العالم ، لم يبدّل شيئاً من موقف الايليين المتصل بهذه التهمة ، ولكنه أرضى العامة الذين قنيعوا بذكر الله في الموضوعات الفلسفية ، ثم أسكتهم ذلك عن الفلاسفة الى حين .

على أن القضيّة الكبرى التي شغلت بال الايليّين كانت : كيف جاء التكثّر (هذا العالم المتعدّد الأوجه ِ والمظاهرِ ) من الواحد (من الالوهية ) ؟

من أصحاب المذهب الايلي أكسنوفانس ( ٥٨٠ – ٤٨٠ ق.م.) الذي وُلد في مدينة كولوفون في آسية الصغرى ونشأ شاعراً ينتقد عادات قومه الدينية والاجتماعية وما يتعلقون به من الحرافات حينما ينسبون الى الله أعمالاً كأعمال البشر . فلما ثار عليه العامـــة ترك كولوفون ( ٤٤٥ ق.م.) وتطوّف مدة في البلاد ثم استقرّ في مدينة ايلية في جنوبي الطالية .

يقول اكسنوفانس: «ان هذا العالم كلّه وَحَدْةٌ تامّة هي الله». ثم إنه يحاول ان يرى الله — او الألوهية على الاصحّ — مجرداً من هذا العالم المادي فيجعله وَحَدْة تامة للصورة الفُضلي والحُسني لهذا العالم. وهكذا نراه شُموليا كالأيونيين. ثم إن هذه الالوهية ازلية غير متبدلة ولا تصير الى العدم ، وهي فوق ذلك عاقلة حكيمة:

هو الله احد ؛ إنه اعظم كائن بين الآلهة وبين الناس . لا شبيه له بين البشر ... وعقله يحيط بكل شيء . وهو لا يوصف بأنه محدود أو غير محدود ، ولا بأنه ساكن او متحرك ؛ وهو يحرك كل شيء ويسيطر عليه من غير ان يتحرك او يجهد : انه يفعل ذلك بقوة عقله ... وان العامة ليتخطئون إذ يظنون ان الآلهة يولدون ، وان لهم ثياباً كثيابهم وأصواتاً كأصواتهم واشكالا كأشكالهم ... انهم يتخيلون الله على ما

يَعْرِفُونه من انفسهم وبيئتهم. ولو أن الثيران والحيل والسباع كان لها أيند وكانت تستطيع بها صُنعاً كالبشر لرَسَمَت الثيرانُ آلهتها على صورة الثيرانُ ولرسمت الحيل آلهتها على صورة الحيل. ألا نرى الأحباش يقولون عن آلهتهم إنهم فيُطس الانوف سود الألوان، بينما اهل ثراقية (شمالي اليونان) يذكرون أن آلهتهم زُرُق العيون حُمر الشعر؟ والحقيقة أنه ما من احد بَعْرِف حقيقة الله ولا أنه سيُقييض له ان يعرفها.

فالدين عند اكسنوفانس مَدْرك ً اجتماعيّ ، وهو من وضع البشر . والعقائد تختلف باختلاف البلاد وبتفاوت ِ مرتبتها في مراقي الحضارة ·

وبعد ان يَصِفَ اكسنوفانس الله بهذه الصفات السلبية يعود فيصفُه وصفاً ايجابياً فيذكر ان الله — او الالوهية على الاصح ّ — كُرَويَّة الشكل وانها بَصَرَّ كلها وسمع كلها وعقل كلها .

ويرى اكسنوفانس ان الله كان موجوداً ، وكانت صور الاشياء التي في عالمنا موجودة معه (منذ الازل) أيضاً . ثم ان صور هذه الاشياء حققت نفسها في عالمنا . فالذي خلق الاشياء ، في رأي اكسنوفانس ، ليس الله بل صور الأشياء التي كانت موجودة مع الله .

بهذا كان أكسنوفانس أول من جعل الالوهية حاضرة في العالم ومطابقة للوجود الثابت الذي لا يتبدل ، كما كان أول من جعل التفكير ، في ذلك ، مقدماً على ألحس .

- صورة العالم: يرى اكسنوفانس ان عنصر التراب رَق ولطنُف فنشأت منه النجوم. والنجوم غيوم مشتعلة لشدة حركتها، غير انها تنطفىء كل يوم عند غيابها ثم تشتعل من جديد عند شروقها. اما الشمس فتسير في فلك مستقيم، وما انحناوها في مسيرها سيوى خداع من بصرنا لبعدها عنا. واما الأرض فنعرف لها سطحاً ينتهي عند اقدامناً، ولكنها من تحتها تمتد بلا نهاية. وكذلك قوس السماء او قوس قُنزَح ليس سوى غمام

بتراءى لنا بنفسجياً وأحمر وأخضر . اما البحر فهو مصدر المياه والرياح والغمام . وهكذا نجد اكسنوفانس أيوني الرأي الا في «خداع البصر».

ومن أتباع المذهب الايلي برمينيذس (٥٤٠ – ٤٨٠ ق. م.)، وهو يوناني الاصل ولكنّه وُلـد َ في ايلية وتتلمذ على أكسنوفانس ثم تأثّر بالايونيين. وبرمينيذس هو الذي نظّم المذهب الايلي الذي كان اكسنوفانس قد أسّسه. وبرمينيذس نـَظمَ فلسفته شعراً.

يرى برمينيذس أن الوجود هو الحقيقة ، وأما العدم فليس موجوداً . والوجود دائم باق ، لا يمكن ان يكون قد جاء من العدم لأنه لو جاء من العدم لكان العدم شيئاً ، وهذا تناقض . وكذلك لا يمكن ان يكون قد جاء من شيء ، اذ لا يمكن ان يأتي شيء من نفسه . فالوجود اذن واحد غير متبدل ؛ والموجود موجود ابداً والمعدوم معدوم ابداً ، ولا يمكن لشي ان ينعدم بعد ان يكون موجوداً ولا ان يوجد من العدم .

- نفي الخلاء والحركة . تخيل برمينيذس الوجود كُرَة مصمتّة ( ممتلئة ) . وهكذا نفى برمينيذس « الخلاء » في العالم ، وهذا يقتضي نفي الحركة ، لأن الاجسام لا يمكن ان تتحرك إلا اذا كان لها خلاء تتحرك فيه . فالحلاء اذن والعدم شيء واحد .

- خداع الحوّاس . الوجود واحد غير متبدل ، ولكننا «نشعر » ان العالم الحسي حولنا يتغير ويتبدل ، وانه متكثر : إن انواع الاثمار مثلاً كثيرة ، ثم ان الزّهرة تنقلب ثمرة (تنكشف عن ثمرة في الاصل) والثمرة تنقلب بزرة ... الخ . « ولكن هذا كله خداع من حواسنا تُشبّحه لنا وتزوّقه فيجب ألا نعتمد في المعرفة على الحواس ، بل على العقل الذي يدرك الموجودات كا هي في حقيقتها لا كما تبدو لحواسنا » .

إن الادراك الوحيد الذي يَصح هو ذلك الادراك الذي يُرينا الوجود الثابت ( الذي لا يتبدّل ) في كلّ شيء – أي الادراك بالعقل. أما الحواس

فانتها تُبرز لنا جوانب متعددة في الاشياء ، من الكون (١) والفساد (النشوء والفناء) والتبدل ، أي تخييل لنا وجود ما لا وجود له ، وذلك هو سبب الخطأ في حكمنا على الأمور .

ولما قال برمينيدس بأن العالم يبدو لعيوننا متبدلاً متكثراً افترض عالمين : عالماً حقيقياً هو عالم الوجود الثابت ، وعالماً وهمياً هو العالم المتبدل أمام عيوننا . ثم انه انتهى بأن بنى العالم على مبدأين : مبدأ النور ومبدأ الظلمة (٢). ولما مينز برمينيدس أعيان الموجودات ، بملاحظة التناقض بينها ، خطا الحطوة الاولى في وضع « نظرية المعرفة » .

- صورة العالم . قال برمينيذس بأن الارض مركز العالم ، وانها كُرَةً سابحة في الفضاء . ثم هنالك كُرات أخرى بعضها مضيء وبعضها مظلم وبعضها يمتزج فيه الضياء بالظلام ، وكلّها متراكمة حول الارض في جوف سماء مُقبّبة ثابتة . وبما ان الارض تتطلب ان تتوازن في الفضاء فقد نَشْأ لها حركة تمايلية . اما القمر فيستمد نوره من الشمس .

ومن أشهر أتباع المذهب الايلي زيّنون (٤٩٠ – ٤٣٠ ق.م.). ولد زينون في ايلية وتتلمذ على برمينيذس ، وكان حكيماً وسياسياً وطنياً قاوم الاطرون نيارخ ومات شهيد مبدأه .

وزينون هو الذي أقام الادلة على خداع الحواس وبالتالي على صحة المذهب الايلي ، وهكذا استحق الاسم الذي سمّاه به أرسطو : وأضع أسس الجدل .

قال زينون إن كل موجود له عظكم (طول وعرض وعمق) ، ويكون قابلا القسمة . وما لا عظكم له فليس بموجود . واذا نحن فرضنا جسماً لا حجم له فقد فرضنا باطلا .

<sup>(</sup>۱) راجع ، فوق ، ص ۹۲ .

<sup>(</sup>٢) راجع ، فوق ، ص ٥٠ ثم ص ٦٨

ولقد أقام زينون الادلة الرياضية على نفي التكثّر ونفي الحلاء وعلى خداع الحواس وعلى نفي الحركة . وأدلة نفي الحركة كثيرة ، منها : (١) إنك لا تستطيع ان تجتاز عدداً غير منتاه من النُقط في زمن متناه : كل خط مو لف من نقط غير متناهية ، فالانتقال من واحدة الى واحدة لا يمكن ان يتم في زمن متناه ، بل لا يمكن ان يتم ابداً .

واحدة لا يمكن ان يتم في زمن متناه ، بل لا يمكن ان يتم ابداً .
وكذلك الحركة لا يمكن ان تكون قد بدأت : ان الجسم لا يمكن ان ينتقل من مكان ما إلا بعد أن يكون قد انتقل اليه من مكان آخر ، وهكذا إلى ما لا نهاية ، فلا يمكن إذن أن يكون الجسم هادئاً ثم يبدأ حركته .
(٢) ان آخيل (العداء اليوناني المشهور) لا يمكن ان يُدُرِك السلّمة فاة: تُترك السلحفاة لتقطع مسافة ما : أ – ب ، ثم يركض آخيل . فاذا وصل آخيل إلى ب تكون هي قد انتقلت الى ج . فيعود أخيل الى اللحاق بها الى ج من جديد ، فتكون هي في هذه الاثناء قد انتقلت الى د ، وهلمجرا . وهلمجرا . (٣) ان السهم المنطلق ثابت في مكانه لا يتحرك : إذا عددنا كل خظة وحده قائمة بنفسها ، أدركنا ان السهم يكون ، في هذه اللحظة نفسها ، في مكان معين . فهو إذن في كل لحظة وحده غير متحرك ، فهو إذن غي مكان السهم السينمائي ثابتة ) .

### للتوسع والمطالعة

- L'Ecole Eléate, par J. Zaviropoulo, Paris 1953.
- Studi sull' eleatismo, per G. Calogero, Roma 1923.
- Gli Eleati, per P. Albertelli, Bari 1939.
- Parmenides und die Geschichte der griecheschen Philosophie, von K. Reinhardt, Bonn 1916-1920.
- Le Poème de Parménide, par J. Beaufret, Paris 1955.
- Parmenide: Studio critico ecc., per M. Untersteiner, Turin 1925.
- Parmenide: testimonienze e frammenti ecc., per M. Untersteiner, Firenze 1958.

- Pyramides' Way of truth and Plato's Parmenides, translated by Francis Macdonald Cornford, London 1937; New York 1957.
- Parmenides, von K. Riezler, Frankfort 1934.
- Senofane: Introduzione, traduzione e commento, a cura di Mario Untersteiner, Firenze 1956.
- Zono of Elea, by H.D.P. Lee, Cambridge 1936.
- Zenone, per M. Untersteiner, Firenze 1963.

# الفلاسفة الطبيعيتون المخذئون

قال الفلاسفة الطبيعيّون المحدّثون ، كما كان الإيليّون قد قالوا من قبل، إن « المادة » لا تتبدل ونكفّو النشوء والعدم المطلّقين ، ثم جعلوا التبدل قاصراً على صُور الاجسام الجزئية الحادثة في عالمنا . ولكنهم خالفوا الايليين حينما قالوا بتعدد اشكال هذه المادة . ثم أنهم نسبوا نشوء الاجسام الى افتراق اجزاء المادة او اجتماعها .

ويحسن ان نقول إن اصحاب هذا المذهب قد انتقلوا من ايطالية الى اليونان .

هوُلاء الفلاسفة طبقتان : طبقة متقدّمة في الزمن وطبقة متأخّرة . أما أصحاب الطبقة الاولى فقالوا إنّ المادة متعدّدة الاشكال والانواع ثم تكلّموا على النّجزيئات (الدقائق البالغة في الصيغر) وقالوا بالتحلّل والتركب في عالم المادة .

من أهل هذه الطبقة أنبذقليس ( ٤٨٣ – ٤٢٣ ق.م.)، كان موّلدُه في مدينة أكراغاس من جزيرة صقليّة وفي أسرة غنية تنتسب الى حزب ديمقراطي . ولكن العامة الذين خدمهم أنبذقليس أساءوا معاملته فهاجر الى المورة ( جَنوبيّ اليونان ) .

قال أنبذقليس: ان العالم مركب من الاسطقسات (العناصر) الاربعة ، وهي الماء والهواء والتراب والنار (١). ولهذه العناصر صفات خاصة بها

<sup>(</sup>١) راجع ، فوق ، ص ٥٩ .

ثابتة لا تتبدّل ولا تندثر ولا يستحيل بعضها الى بعض . ومن هذه العناصر الاربعة تتركّب الاجسام كلّها بالتحلّل والتركّب .

أما الذي يجمع بين هذه العناصر مرة (حتى تظهر الاجسام) ويفرق بينها مرة "ثانية (حتى تختفي تلك الاجسام) فالمحبة أو الغلبة . ان العالم نفسه كان في البدء جمتزجاً امتزاجاً كاملا وكان له شكل الكرة ، إذ كانت المحبة مسيطرة في الوجود ، فكان الوجود وألوهية سعيدة » ؛ ثم تدخلت الغلبة وفرقت العناصر الى حد معين ظهرت فيه الأجسام التي في عالمنا . ولما زاد التفريق اختفت صور هذه الاجسام فأصبح العالم فوضى . ثم عادت المحبة ترتب العناصر فوصلت في الترتيب الى حد ظهرت فيه الاجسام فعاد العالم الى الظهور مرة ثانية . واستمرت المحبة في ترتيب العناصر حتى وصلت بها الى الكمال ، فاختفى العالم وعادت الالوهية من جديد . وهكذا تتداول المحبة والغلبة ابراز العالم واخفاءه مرة بعد مرة .

ويبدو أن أنبذقليس قد حاول بذلك (في تفسير عالم الطبيعة) أن يجمع بين هير اكليطوس وبين برمينيذس : بين القول بالتبدل المستمر وبين القول بالهدوء ( السكون ، ثبات الطبيعة على حال واحدة ) الدائم . قال أنبذقليس : إن برمينيذس كان على حق لما قال أ : ليس ثمت كون (نشوء) مُطلق ولا فساد (فناء ، تلاش ) مطلق . ثم ان هير اكليطوس كان مُصيبا أيضا لما قال إن أعيان الموجودات المفردة هي بالفعل في تبدل مستمر ، ذلك لأن ما نسميه وخلقا » (كونا ، نشوءا ، صيرورة) وتتبيرا (تلميرا ، إهلاكا ، فناء ، تلاشيا ) ليسا سوى الامتزاج والتفرق المتعاقبين على المواد (العناصر ) الاصلية الازلية ، تلك التي لا يَطرأ عليها (في ذاتها وطبيعها) تبدل .

يقصد أنباذقليس بللك : أنَّنا اذا نظرنا الى أعيان الموجودات المفردة

(الناس ، الشجر ، البيوت ، الغ) وجدناها في تبدّل مستمر (كما قال هير اكليطوس) ؛ وأما اذا نحن نظرنا الى العناصر (المواد) التي تتألف منها هذه الموجودات المفردة (أي الى اللحم والعَظْم والخشب والحِجارة) فانّنا نراها ثابتة لا تتبدّل ولا تتغير .

وكان أنبذقليس ، في تعليل الوجود ، يؤمن بشَنَوية ظاهرة : بطبيعة مادّية في هذا العالم من جانب وبقوّة روحيّة (المحبّة والغلبة الّي تعمل في جَمَعْ عناصر الوجود وتفريقها) من جانب آخر .

وكذلك كان أنبذقليس يقول بالتناسخ ، وكان يرى أن الحياة الحقيقية هي الوجود الآلهي المتسامي فوق عالم المادة . أما حياتنا الدنيا فهي عقاب لنا (على ما كنا قد أسلَفُنا من قبل سل في دور سابق من حياتنا من السيئات ) .

ويرى أنبذقليس أن في العالم نفساً كليّة تَسْمَلُ الطبيعة كلّها . وهنالك نفوس جزئيّة هي في الحقيقة أقسام من النفس الكليّة كما ينقسم نور الشمس في غُرّف البيت الواحد . وحينما تتّصل النفس بجسد تطمئن الى اللذات الحسية وتبتعد عن عالم الالوهية حيث كانت من قبل ، فتتدنّس وتتمرّد . حينند تُهبيطُ اليها النفس الكلية جزءاً أعلى شرفاً منها فيهديها ويُزكيّها . هذا الجزء هو النبوّة .

الى جانب هذا كلّه كان أنبذقليس عالما طبيعيّا وطبيباً عالما : فالسماء عنده قبّة بيضوية النجوم 'ثابتة' فيها والكواكب تسير . والهواء جسم ، والنور يقتضي وقتاً حتى يقطع المسافات .

أما في الطب فهو موسس المذهب الطبيّي في صقلية . وكان يرى أن الصحة هي اعتدال المزاج بين العناصر الاربعة في الجسد . وأدرك أنبذقليس أهمية الشرايين وأنها حوامل للحرارة مع الدّم ، وقد استخرج نظرية لمجيء اللم الى القلب ورجوعه منه ، ثم رَبط بين ذَلك وبين انتظام التنفس.

ومن الفلاسفة الطبيعيين ايضاً أنكساغوراس .

ولد أنكساغوراس (٤٩٩ – ٤٢٨ ق.م.) قرب ازمير . وهو أول من سكن أثينا (نحو ٤٦٠ – ٤٣٠ ق.م.) من الفلاسفة ، وكان صديقا وأستاذاً لحاكمها المشهور برقليس . ولما اتهم العامة برقليس باحتجان الأموال وبأنه يجمع حوله الملاحدة ، آثر أنكساغوراس أن يغادر أثيناً الى آسية الصغرى حيث تُوفِّسي .

وأنكساغوراس يشبه الأيونيين بالقول بالعنصر الاول ، ويشبه الايليين بانكاره للتبدل . والعناصر عند أنكساغوراس لا عداد لها ، وهي جُزيئات بالغة في الصغر من لحم ودم وشعر وذهب وخشب وحجر الخ . وقال ان الماء والتراب والهواء ليست عناصر بسيطة بل هي خزانات لجميع أنواع المادة . وتختلف بعض الاشياء من بعض باختلاف أصناف الجزيئات التي فيها وباختلاف مقاديرها وشكلها وبتكاثفها وتخللها .

وجزيئات النفس أدق من سائر أنواع الجزيئات ، وهي عنصر بسيط فيه علم وقدرة وغلَبَة على الادة ، وهي التي تنظم العالم .

والارض عند أنكساغوراس لوح سابح في الفضاء. أما الشمس فجسم حجري مشتعل. وفي القمر سهول وجبال واودية ، وهو مسكون كالارض ويستمد نوره من الشمس.

وأثبت أنكساغوراس المعرفة للحواس من طريق التضاد ، وقال : إذا لمست جسماً بيدك وهي حارة شعرت أنه بارد ، واذا لمست الجسم نفسه بيدك وهي باردة شعرت أنه حار . فالحواس مؤتمنة في المعرفة ، ومن طريقيها وحد ها يعرف الانسان العالم المحيط به . وهكذا يكون انكساغوراس قد وضع الأساس الاول لنظرية المعرفة الصحيحة .

وفي الهندسة حاول أنكساغوراس تربيع الدائرة . أما في الطب والتشريح فبلغ مبلغاً عظيماً اذ شرّح الحيوان ثم درس الدماغ . وكذلك علّل أنكساغوراس

فيضان النيل، ذلك الفيضان الذي كان قد حيّر اليونانيّين زماناً طويلا، فنسبه انكساغوراس إلى ذوّبان الثلوج على جبال الحبشة.

• • •

وفي الفلاسفة الطبيعيين المحدثين طبقة متأخرة يعرف أصحابها باسم اصحاب المذهب الذرّي . لقد قال هولاء بتركب الاجسام من ذرات غير قابلة للتجزّء (لأنها اذا تجزّأت فقدت خاصتها كجزء من مادة معينة وأصبحت جزءا في مادة أخرى). ووجود الاجسام في العالم خاضع لقوانين طبيعية ودوافع مادية ؛ وليس للعالم غاية غير مادية أو حكمة من وجوده . ويحسن أن نذكر أن أصحاب هذه الطبقة يتكلمون في الذرّات ويذكرون أشياء صحيحة من خصائصها العامة ، ولكن معظم ما يذكرونه عن الذرّات ينطبق على الجنزيئات . وأحسن من يمثل هذه الطبقة ديموقر اطيس عن الذرّات ينطبق على الجنزيئات . وأحسن من يمثل هذه الطبقة ديموقر اطيس

وُليد**َ ديمقراطيس** في أبديرة على شاطىء ثراقية الغربية على بحر إيجه. وكان ديمقراطيس غنياً فسافر كثيراً وزار مصرَ وبابلَ وفارس.

قال ديمقراطيس بانحلال الاجسام أجزاءً لا تتحزّاً. والذرّة (١) أو الجزء الذي لا يتجزأ، أو الجوهر الفرد، نوع واحد في مادّتها، ولكنّها تختلف في أربعة وجوه: في الشكل والوضع والترتيب والحجم. ولنْنَصْر ب على ذلك مثلاً من الابجدية العربية (شبه ديمقراطيس الذرات بأحرف يونانية): إن الحرفين أج مختلفان في الشكل؛ وإن المجموعين أج حج أ مختلفان في الترتيب. وإما الشكلان ما م فمختلفان في الوضع. وكذلك أحجام الذرات مختلفة، والكبير منها أثقل من الصغير.

وللذرات اشكال كثيرة ، فمنها ما هو على شكل السنارة او المنجل ، ومنها المجوّف والمحدّب والمكوّر ، وبفضل اختلافها في الشكل تتماسك .

<sup>(1)</sup> يقال الذرة في اليونانية atoma = X تنقسم )

وينشأ الطعم الحلو مثلاً من ذرات مُكوّرة ملساءً ، اما الطعم الحيرّيف فناجم ً عن ذرات مُحدّدة .

والذرات غير ساكنة في اماكنها بل متحركة "حركة ذاتية ؛ هذه الحركة هي التي تولف بين الذرات او تفرق بينها حتى تتألف الاجسام المختلفة.

- الملاء والحلاء. لما قال ديمقراطيس بحركة الذرات افترض ان يكون هنالك خلاء لأن الحركة تقتضي فراغاً تحدث فيه. ثم ان الاختلاف في لطافة الاجسام وكثافتها لا يمكن ان يكون إلا اذا كان ثمت درجات مختلفة من الفراغ بين ذرات الحسب اكثر من الفراغ بين ذرات الحسب الحديد ...). وظن ديمقراطيس ان النمو انما هو تسرب الغذاء في الاماكن الفارغة في الجسم . واخيراً قال إن هنالك «تخليلاً »: اننا اذا اتينا بوعاء فيه رماد او رمل او حيجارة ، ثم صبّبننا فيه ماء مثلاً ، فان الماء يتسرب بين ذرات الرماد (بين جزيئاته على الاصح). ثم قال إن هذا الوعاء يستوعب حينئذ من الماء مثل المقدار الذي يستوعبه فيما لو يكن فيه رماد .

والنفس مؤلّفة من ذرّات دقيقة كرويّة ملساء (من نار). هذه الذرّات شائعة في الجسم كلّه. وفي كلّ جسم من العقل والنفس بمقدار ما فيه من الحرارة. على ان ديمقراطيس لم يستطع أن يفرّق تفريقاً واضحاً بين العقل (التفكير) وبين النفس (الحواس"). وبعد الموت تتفرّق ذرّات النفس (بمغادرتها البدن).

- صورة العالم. ان عالمنا (نظامنا الشمسي) واحد من عوالم كثيرة اعظم منه اتساعاً واكثر تطوراً. وارضنا كانت في اول امرها متحركة، حينماكانت صغيرة خفيفة. ثم اخذت حركتها تُبْطىءرُويَنْداً رويداً حتى هدأت. والارض نفسها قرُص مستدير مجوّف كالحوض (١١)، وهي سابحة

<sup>(</sup>١) راجع ، فوق ، السوميريين ( ص ٣٧ ) .

في الهواء. أما النجوم ــوأكبرها الشمس والقمر ــ فانتها تدور حول الارض.

وقد اهتم ديمقراطيس بالحياة العُضوية ثم ربط بين الحضارة وبين مبدأ الوجود ومبدأ الحياة: إن الضرورة هي الدافع الاول لتقدم الانسان في أطوار الحياة. هذه الضرورة هي التي أشعرته بالحاجة الى الاجتماع مع أفراد نوعه (مع البشر أمثاله) لدفاع الحيوانات الضارية وقتالها ؛ والحاجة الى التفاهم مع أبناء جنسه دفعته الى اختراع اللغة . وبالتدريج عرف الانسان استخدام الوسائل والأدوات والآلات المختلفة للتغلب على مصاعب الحياة الطبيعية (أدوات القطع واللباس الخ) ، وقد قلد في ذلك الحيوانات (فاتخذ مثل صوفها ثياباً ، ومثل أظفارها وقرونها سلاحاً يدافع به عن نفسه ويهاجم به أعداءه) . وبعد أن عرف الانسان أشعال النار واستخدامها أشرعت خطاه في طريق الحضارة .

الانسان عالم صغير . تخيل ديمقراطيس ان الانسان «تقليد » للعالم ؛
 إنه صورة له ، انّه عالم صغير يضم في نفسه كل ما في العالم العظيم ولكن
 على شكل مـُصغّر . وهكذا أصبح الانسان ذا اهمية في مقابل عالم الطبيعة .

## للتوستع والمطالعة

- Gli Atomisti, per V.E. Alfieri, Bari 1936.
- Atomos Idea, per V.E. Alfieri, Firenze 1953.
- The Greek Atomists and Epicurus, by C. Bailey, Oxford 1928.
- Empedocle, per E. Bignone, Turin 1916.
- Empédocle d'Agrigente, par J. Zafiropoulo, Paris 1953.
- La biographie d'Empédocle, par J. Bidez, Gand 1894.
- Il principio fondamentale del sistema di Empedocle, per E. Bodrero, Roma 1905.
- Empedokles, von W. Kranz, Zurich 1949.
- On the interpretation of Empedocles, by Clara Millerd, Chicago 1908.
- The Philosophy of Anaxagoras, by F.M. Cleve, N.Y. 1949.

- Die Philosophie des Anaxagoras, von F. Loewwy-Cleve, Wien 1917.
- Anaxagoras ..., by K. Freemen, London 1935.
- The philosophy of Anaxagoras: an attempt of reconstruction, by Félix M. Cleve, New York 1949.
- La Doctrine de Démocrite, par F. Enriques et M. Maziotti, Bologne 1948.
- Demokritstudien, von A. Dyroff, München 1889.

## السفسطائيون

في النصف الاوّل من القرن الخامس قبل الميلاد كان نفر من اتباع المذهب الأيوني والمذهب الفيثاغوري والمذهب الايلي والمذهب الطبيعي المُحدَث لا يزالون ناشطين . في هذا الوقت ، ومنذ ٤٩٠ ق ، م ، ، بدأ دارا الكبر ملك الفرس بمهاجمة البلاد اليونانية . ومات دارا (٤٨٦ ق . م) وخلفه ابنه أحشويرش الذي تابع خطط ابيه في مهاجمة اليونان . ومع أن اليونانيين استطاعوا أن يهزموا الفرس وأحلافهم الفينيقيين نهائياً ، عام ١٤٧ ق . م . ، فان اليونان خرجت مع ذلك الكفاح منهوكة القُوى وقد أدركت أن الفرس لم يستطيعوا الوصول الى اليونان من بلادهم البعيدة الا بأسباب من الحضارة المادية التي تعتمد العلم العملي في الحياة .

وأنتج هذا الشعور ألجديد تيارين مختلفين: تياراً عدائياً من المنافسة والحرب بين المدن اليونانية نفسها، ثم تياراً بين الشبان في الاندفاع نحو العلم. ولم يكن في اليونان من المعلمين الفلاسفة عدد يفي بحاجات جيش التلاميذ العطاش الى العلم، فتصدي لسد تلك الحاجة أناس عاديون، كان بعضهم على قدر من الذكاء الفطري ومن المعرفة العامة. على أن معظمهم كان من أطراف البلاد التي انتشرت فيها الحضارة اليونانية. ولم يكن هولاء يبحثون عن الحقيقة ولا عن مظاهر الوجود، ولا كانوا يريدون أن يتخذوا موقفاً جازماً أمام مشاكل الحياة السيطرة عليها، بل كان هم الأول الاستفادة العملية العاجلة من أحوال الحياة العارضة، بالاتجار بالعلم خاصة، كما كانوا يتحاولون أن يجعلوا من تلاميذهم مواطنين بارعين في ميادين الحياة العملية.

وسمتى هولاء المعلمون الجدد أنفسهم «سوفيستيس»، أي المعلمين البلغاء أو معلمي الحكمة ثم خالفوا طُرُق التعليم القديمة المألوفة كما بدلوا أهداف التعليم نفسها من الجانب النظري الميثاني المُجهد الى الجانب العملي الواقعي السهل على الأنفس فتعلق بهم كثيرون من الناشئين ومن أصحاب الذكاء العادي .

ومع أن هذا الاسم كان في الاصل وصف مدح ، فإن هؤلاء المعلمين المتكسّبين بالعلم حقاً وباطلاً قد جعلوا منه صفة ذمّ ، وأصبحنا نقول «سفسطة » ونعني الكلام الذي فيه تمويه للحقائق مَع فساد في المنطق .

وسلك السفسطائيون في التعليم مسلكاً جديداً:

- أهملوا تعليم الرياضيّات والطبيعيّات إلاّ قليلاً لقلّة براعتهم فيها ولأنّهم اعتقدوا أنها جانب نظري من العلم لا صِلّة له بالحياة العملية.

اكتفوا بتعليم الفنون التي يجوز فيها الجدل ويُقبل فيها الرأيُ الشخصي
 كالنحو والبلاغة والخطابة والتاريخ ؛ وهم مؤسسو علم النحو .

-كانوا يعلّمون بأجْر ويتطوّفون أحياناً في البلاد .

- لم تكن دروسهم عامّة يحضُرها من شاء، بل جعلوها خاصة يعلّمون في أثنائها كلّ تلميذ ما يميل اليه ويزيّنون له ما هو فيه، فيمدحون التجارة لابن التاجر والجندية لابن القائد الخ.

وكان الدرس عادة يجري في جدال بين التلميذ ومعلّمه ؛ وينال التلميذ إجازته حينما يصبح قادراً على التغلّب على معلّمه في الجدل.

-كانوا يعتمدون التأثيرَ البلاغيّ في النّطّارة ؛ إمّا بخطب طوال وبرُدود عليها بمثلها ، وإمّا بجدال في جُمّل قيصار يتحاور بها المتجادلون .

### رؤرس الموضوعات السفسطائية

أـــالخطابة والبلاغة وأثرهما في المجتمع وفي التفكير ( اخذ الناس

يتعلمونهما على انهما من موضوعات التعليم).

ب ــ الاهتمام بنشأة الجماعات الانسانية: الأمة ، الدولة ، الأسرة .

ج - الطبيعة (في الانسان) وقوتها: ان ما تواضع عليه الناس (اي اتفقوا عليه) لا يمكن ان يبدّل شيئاً مما تتطلبه الطبيعة التي لا تعرف قانوناً وضعياً: الزنيم (المولود من زواج غير شرعي) يتشينه اسمه، أما الطبيعة فواحدة - العبد يتشينه اسمه، أما فيماً عدا ذلك فالعبد الشريف لا يقل عن الانسان الحر.

د ــ نشأة اللغة . بحثوا في اللغة فقالوا : أوضعية هي (توقيفية : أي من وَضْع البشر مرة واحدة) ام طبيعية (اي نشأت وتطورت حسب حاجة البشر تدريجاً) ؟ .

هـــالتربية . هل التربية وراثة اجتماعية (تقليذ وقُدوة) ام مولودة (مغروزة في الطبيعة منذ الولادة)؟ .

ومع ان السفسطائيين كانوا محنة الفلسفة ، فانهم قد أفادوا المجتمع لأنهم اثاروا في نفوس الشبان بعض السرغبة في طلب العلم . والسفسطة للنهم مستقل – كانت مفقودة الأثر في الفلسفة الاسلامية ، وان كان علماء الكلام قد استفادوا من «اساليب » السفسطائيين ، حتى قال ابن رشد (تهافت التهافت ٤١٥ – ٤١٥) عن المتكلمين إنهم جاءوا بالاقاويل المموهة وانكروا الضرورات اللازمة مما هو «تبحر في رأي السفسطائيين ، فلا معنى له » .

• • •

من أعلام السفسطائيين بروثاغوراس (٤٨٥ – ٤١١ ق.م.) الذي قال بأن قيمة الاشياء نسبية ، فليس ثمّت شيء خير في نفسه أو شر في نفسه ، وانما هو خير او شرّ أو عدل أو ظلم بالاضافة الى كلّ انسان بمفرده . ففي مذهب السفسطة إذَن منجد أصل الجُملة المشهورة : «في المسألة

قولان! ». فعلى هذا يرى بروثاغوراس أن ليس ثمّت دين مطلق ولا عدل مطلق ولا حدل مطلق ولا حدل مطلق ولا حرّية مطلقة. والانسان نفسه ، وكل فرد من أفراد الانسان في حاله الخاصة به ، مقياس للأمور كلّها في النطاق الذي يعيش هو فيه ومقياس للأشياء ممّا كان وممّا لم يكن. أما قواعد الأخلاق فهي ملزمة في البيئات التي وضعت تلك القواعد ، وما دامت تلك البيئات ترى تلك القواعد صحيحة.

ولم ينكر بروثاغوراس وجود َ الآلهة ولكنّه أعلن عجزه عن إثبات وجود ِهم بالدليل ِ العقلي .

ومن اسس فلسفة بروثاغوراس الاجتماعية (والحقوقية) قوله: ان العقاب للردع لا للانتقام. وبروثاغوراس اول من بدأ البحث في النحو، وهو الذي سمى أبوابه ؛ ولا نزال نحن نقول: الكلمة ثلاثة اقسام: اسم وفعل وحرف ، كما ذكر بروثاغوراس ؛ فهو مؤسس علم النحو من اليونانيين.

ومنهم غورجياس (٤٧٠ – ٣٧٠ ق. م.) الذي كانت زُبدة تفلسفه الهدّام المشكّك ثلاث جمل قصار: ليس ثمّت شيء – ولو كان ثمّت شيء لما قدّر شيء لما قدّر لنا أن نعرفه حق معرفته – ولو كان ثمّت شيء ثم قدر لنا أن نعرفه حق معرفته لما أمكن أن نهب معرفته للآخرين! من أجل لنا أن نعرفه حق معرفته لما أمكن أن نهب معرفته للآخرين! من أجل ذلك ترانا نسير في أمور الحياة بالترجيح والاجتهاد، وكثيراً ما نخضع في أحكامنا على الأمور للأوهام.

ومنهم بروديكوس الذي حاول التغلّب على الحوف من الموت بقوله: ما دمتُ أنا موجوداً فليس الموت موجوداً، فاذا وُجِيدَ الموت لا أشعر به لأننى لا أكون حينتذ موجوداً.

ومن أقواله: ان ما يُفيد الناسَ يعبُدُه الناسُ ، ولذلك جعل الناسُ الشمسَ والقمر والنار والانهار وأنواع الطعام والذهب آلهة ً لهم .

## للتوسع والمطالعة

- The Sophists, by M. Unterschneider (trans. by Kathleen Freeman), New York 1954.
- Sophistik und Rhetorik, von H. Gomperz, Berlin 1912.
   Protagora, per E. Bodrero, Bari 1914.
- Protagoras and the Greek community, by D. Loenen, Amsterdam 1942.

# ذِرُوةُ الْفَلْسَفَةِ الْيُونَانِيَّة

## وَسُقَاراطُ الحَكِيم

مثل هذا الدور ثلاثة فن يمثلون ثلاثة أجيال: سُقراطُ وتبلميذه أفلاطون، ثم أرسطو تلميذ أفلاطون. ولقد نَعم العالم في حياة هولاء ثم بعد موتهم بأعظم ما وصل اليه العقل البشري من التفكير النظري.

ثم امتازت هذه الحقبة بالفلسفة المدنية (الانسانية) وبتفريع العلوم وبالسعي الى ايجاد نظام فلسفي منطقي يفسر جميع مظاهر الوجود تفسيراً شكلياً على الاقل. واتسع البحث في النفس والعقل، واستقرت صناعة المنطق ثم ساد القول بالسببية المادية.

## سقراط الحكيم

سقراط ( ٤٧٠ – ٣٩٩ ق . م . ) آخر السفسطائيين ، شاركهم في الاهتمام بالانسان وحد وبالمجادلة عن الآراء ، ثم خالفهم في أنه جعل قيمة الاشياء مطلقة وفي الجدال عنها بالمنطق . ويمتاز الاسلوب السقراطي في الجدال بخاصتين : أولاهما الرد على السؤال بسؤال من جنسه ليثير التفكير في السائل ؛ والثانية منهما مزج الجيد في الجدال بشيء من الهزل .

وحَرَص سقراط على أن تبدأ مجادلاته بالاستقراء (باستنتاج الآراء من الملابسات) وأن تنتهي بوضع حد (تعريف) واضح للمشاكل الاجتماعية والشخصية كالعدل والشجاعة والحرية. وسقراط يأخذ في ذلك بالشك العاقل ، وذلك ألا يقبل الانسان شيئاً إلا بعد أن يقوم البرهان على صحّته . وهكذا كانت غاية سقراط أن يُثير التفكير في عقول الناس : أن يحمل الذين يستطيعون التفكير على أن يفكّروا بأنفسيهم في الأمور التي تعشرض هم في الحياة . وقد قال الحطيب الروماني شيشرون (ت ٤٣ ق . م .) : ان سقراط استدعى الفلسفة من السماء فأسكنها في الارض وأقرها في المدن ثم أدخلها الى البيوت وجعلها ضروريّة في السوال عن غاية الحياة والاخلاق : في الحير والشر !

ومن مظاهر عبقرية سقراط قوله: «علمت أنني لا أعلم ». إن سقراط قصد بذلك: لقد اتسع علمي بالوجود وبالحياة حتى أدركت أن ما أعرفه فعلاً إنها هو جزء يسير جداً من أوجه المعرفة الانسانية.

وكان اهم ما شغل سفراط البحث في الاخلاق. والاخلاق عنده من حير العقل لا من حير الدين. ومن المعرفة تُنتَجُ الفضيلة : فمن عَرَفَ الحق لم يَقَرَب شراً، ولا يمكن للانسان ان يَسَلُك سلوكاً يخالف رأيه (الصائب). وقيل لسقراط يوماً إن نفراً (يُعرَف عنهم أنهم يعلمون الحير) يأتون شروراً. فقال: ان علمهم ظن وليس إيقاناً. والفضائل عند سقراط قابله للتعليم: يستطيع الانسان ان يتعلم الصدق والعدل والشجاعة وما اليها.

وهكذا نجد ان العلم والفضيلة تقودان الى السعادة . اما الشقاء فمقرون بالرذيلة وبالجهل ضرورة .

وأعلن سقراط مخالفته لقومه في عبادتهم للاوثان، بعد أن كان قد أثار الشبّان – بأسلوبه ومادة مجادلاته – على سوء الأحوال السياسية والاجتماعية في أثينا، فاتهمته الطبقة النافذة بأنه أفسد الشبّان بأن حرّضهم على الإلحاد في الآلهة (وان كانت التهمة الصحيحة التي لم تُعلّبنها الطبقة الحاكمة أنه جرّأ الشبّان على انتقاد الدولة) ثم حكموا عليه بالاعدام فشرب السّم راضيا.

#### من مناقشات سقراط

أثار سقراط في حَلَمَاته التي كان يحاور فيها طُلاًّ به بحوثاً منها :

(أ) العدل ــ يسأل سقراط ١١٠ : أيتجب أن يُطاع القانون اذا كان جائراً (غير عادل) ؟ والقانون الجائر (الظالم، غير العادل) هو القانون الذي ينطوي على جَوْر أو ظلم : يأمر بعمل جائر أو ينهى عن عمل عادل .

وهنالك حال أشد من هذه : هنالك قانون عادل يُطبَق تطبيقاً جائراً . فماذا يجب على المواطن أن يَفْعَلَ تِجاه َ هذا القانون؟ أيُطبعه أو يَعْصبه؟

لسقراط إزاء مثل هذا القانون العادل الذي يطبّق تطبيقاً جاثراً موقفان في كتابين من كتب أفلاطون. ففي المحاورة «كريتون» ينعنلن سنُقراطُ أنه لا يتعشي القانون بحال. أما في «الدفاع» (أبولوغيا) فانه يقول إنّه يفضّل أن يُطيع الله ويتعشي الأمر بالعمل بقانون جاثر!

لا نستطيع مميًا مرّ أن نصل الى موقف جازم لسقراط ، ذلك لأن فاسفة سقراط كلّها قائمة على اثارة البحوث المختلفة من غير محاولة حلّ دائم لها ولأن سقراط يريد منها أن تكون مادّة لإثارة التفكير في عقول الشبّان . على أنّنا اذا استقرينا مقاصد سقراط وأدركنا اتّجاهه وعرَفنا أسلوبه استطعنا أن نحنطوة قصيرة فنقول :

للدولة على المواطنين حقّ الطاعة (لأن الدولة تحمل التَبعَةَ للسهر على المجموع على طاعتها)، ولكن ليس للدولة

<sup>(</sup>١) ليس لسقراط تآليف ، وجميع آرائه يجب أن تلتمس في محاورات أفلاطون . ومن عادة أفلاطون أن ينسب جميع ما كتبه من الآراء الى أستاذه سقراط ( ولم يشر أفلاطون في كتبه الى نفسه إلا مرتين ) . والواقع أن معظم هذه الآراء آواء أفلاطون أجر اهسا أفلاطون على لسان أستساذه اعترافاً بفضل أستاذه عليه أو تزييناً لتلك الآراء عند الناس . على أن هذا لا يمنع أن يكون عدد كبير من هذه الآراء لسقراط فعلا وأن يكون أفلاطون قد تبناها ثم ساقها السياقة المنطقيسة التي هرف جا أفلاطون .

على المواطنين حق الاحترام (إلا في أعمالها التي تُوجب الاحترام). وقد استطاع المواطنون في أدوار التاريخ أن يبدّلوا القوانين الجائرة بطريقين أو بطرق متعددة منها: اقناع الحكام بتبديل القوانين الجائرة أو إرغام الحكام على ذلك حينما تصبح القوة في يد المواطنين أعظم من القوة التي في يد الحكام. وسنند شراط في ما كان يذهب اليه أن القوانين لا تضعها الآلية ولا يُطبّقها رجال كملّة ، وانها يتضعها ويطبّقها رجال منا ومثلنا يُصيبون ويخطئون.

(ب) الفرق بين الرجل والمرأة ـ في جمهورية أفلاطون قطعة تتناول الكلام على الفضيلة (الطبيعة، الحصائص) التي للرجل والمرأة في الحياة الاجتماعية تمثّل سبيل سقراط في مناقشاته وتمثّل آراءه الى حدّ كبير:

سقراط: إنّ الحُطّة المُثلى في أمر اقتناء الأزواج والاولاد تقوم على اتباعهم الدوافع الاصلية. وكان غرض نظريتنا أن نتجعل رجالنا كرُعاة قطيع .

غلوكون : نعم .

س: فلْنَسُنَ قوانينَ لتكثير النوع وتربيــة الصغار، ثم لِنَنْظُرُ أمناسبة مي أم لا ؟

غ : ماذا تعني ؟

س : أتظن أن زوْجات كلاب الرعاة صالحة لمشاطرة ذكورها حراسة القطيع والصيد ومشاركتها في كل واجباتها أو أنها يجب أن تلزم أماكنها لأنها غير قادرة على ذلك لانشغالها بولادة الأجرية وتربيتها ؟

غ : ننتظر أن تشاطر الذكور كل شيء ؛ إنَّما نُعاملها معاملة الضعيف ونعامل ذكورها معاملة القوي .

س : أفيمكن استخدام الحيوانات في عمل واحد ما لم تستعد الله استعداداً واحداً تدريباً وتهذيباً ؟

· Y: E

س : فاذا رُمُنا استخدام النساء في عمل الرجال وجب تهذيبُهن كالرجال .

غ : وَجَب .

س : وقد خوّلنا الرجال تعلّم الموسيقي والجمناستيك .

غ : نعم .

س : فيجب تهذيبهن " في الفنّين كالرجال مع التدريب العسكري .

غ : ذلك يُنْتَجُ طبعاً عمّا قُلْتَه .

س : وقد يكوح كثير من تفاصيل ِ هذه القضيّة سخيفاً !

غ : هذا يلوح بلا شك .

س: أولا يبعث على السخرية اشتراك النساء مَعَ الذكور في مدارس الرياضة عاريات الابدان فَتَيَات وطاعنات في السن مع تَعَضَّن أَسارير هن وشَنَاعة وجوههن ؟

غ : إنَّهن ينظُّهُ رَن في الوقت الحاضر مُزدرًى بهن .

س : حسناً ، لكن يجب ألا تُحَفِّلَ بتهكتم المتهكتمين .

غ: أصبت.

س: لننُذكتر هولاء المتهكمين أنه إلى عهد قريب كان تعري الرجال عيباً ومَد عاة للهنزء عند اليونانيين ، كما هو اليوم عند البرابرة (١٠ ... ولما أثبت الاختبار أن تجريد الجسم خير من ستشره بطكل الاستهزاء بالعارين في ميادين الرياضة ...

## للتوستع والمطالعة

- سقراط، تأليف كوراميس (ترجمة محمود محمود)، القاهرة (مكتبة الانجلو) ١٩٥٦م.

<sup>(</sup>١) البرابرة : الشعوب غير اليونانية .

### - حياة سقراط ، تأليف محمد المكتي الناصري ، القاهرة (السلفية) ١٣٤٨ هـ .

- Socrates, by A.E. Taylor, Edinberg 1932.
- Socrates and the Socratic School, by E. Zeller (trans. by Oswald J. Reichel), New York 1962.
- Sokrates, sein Werk und seine geschichliche Stellung, von H. Maier, Tübingen 1913.
- Sokrates, von C. Ritter, Tübingen 1931.
- Socrate, par Festugière, Paris (Flammarion) 1934.
- Socrates and Plato, by G.C. Field, Oxford 1913.
- The Socratic Problem. by A.K. Rogers, New York 1933.
- Le Problème de Socrate, par V. De Magalhaes-Vilhena, Paris 1952.

## أفثلاظون

كان افلاطون (٤٢٧ ــ ٣٤٧ ق . م) في أول أمره شاعراً ، ثم عرّف سقراط فكرّه واختص بالفلسفة . وبعد موت سقراط غادر افلاطون أثينة . ثم حمله الاضطراب السياسي في اليونان كلها على ان يترك اثينة مرات اخرى زار في اثنائها مصر وايطاليا وصقلية . ثم استقر نهائياً في اثينة حيث تُونُفي .

أفلاطون مُفكّر عبقري عظيم متصف بذكاء نادز وخيال مبدع وفهم لمبادىء الوجود لم يفتئر طول حياته. من اجل ذلك كانت آراؤه في تطور مستمر.

فلسفة افلاطون مثالية حاول فيها افلاطون ان يتخيل «نظاماً » للوجود وان يَرُدَّ اعمال البشر وسلوكهم إلى مقاييس من الحير والجمال: لقد أراد ان يرى العالم كما يجب ان يكون العالم لا كما هو فعلاً ، ثم انتظر من البشر ان يَسْلُكُوا في الحياة الدنيا كما تقضي المبادىء المثلى (كأنهم في عالم أمثل مجردين من عواطفهم ومعزولين عن بيئتهم) ، لا كما تشملي عليهم حاجاتُهم الطبيعية والاجتماعية ، ولا ريب في أن أفلاطون لما ذكر الناس قد قصد الفلاسفة الكاملين لا جُمهور العامة ولا خاصة العامة .

من اعظم خصائص افلاطون «الجدال المتسق »: اي طريقة البحث التي كان يتبعها في معالجة الموضوعات. ولكن هذه الطريقة لم تكن قد اصبحت مع افلاطون بعد ُ «منطقاً ».

ولقد بالغ بعضُهم فقال : « إنّ التفكيرَ الاوروبيّ يتألُّف من سلِسلة ِ

من الحواشي على فلسفة أفلاطون ». والواقع أن قسماً كبيراً من الآراء التي يدور حولها الفكرُ الأوروبيّ الى اليوم، في جانبه النظريّ المثاليّ على الأخصّ ، يتسم بالطابع الأفلاطوني في الاتتجاه العامّ ، هذا إذا لم يكن قد تناول مادّته الأساسية من فلسفة أفلاطون. ومع أنّ نفراً كثيرين ، منذ أيام أرسطو ، قد خالفوا أفلاطون في عدد من آرائه مخالفة بلغت أحياناً الى حدّ التناقيض ، فانتهم جميعاً يُقرّونَ لأفلاطونَ بالعبقريّة والتقدّم.

#### مؤلفاتــه

أفلاطون مؤلف مُكشر ترك لنا كتباً كثيرة مُعْظَمُها على طريقة المحاورة منها: الدفاع ، وفيه موجز لفلسفة سقراط وتبرئة له مما اتهم به . ثم بروفاغوراس وفيه رأي سقراط بأن جميع الفضائل قابلة للتعليم ، وأن طبيعة الفضيلة انما هي في النزاع بين العاطفة وبين المعرفة الصحيحة ، وأن ثمت مقياساً واحداً للسلوك الانساني : جلب اللذة ودفع الالم . ثم كتاب السياسة (۱) ، وفيه جُمّاع فلسفته . ثم غورجياس ، وفيه يحمل أفلاطون على السفسطائيين وعلى رجال السياسة الذين يحكمُون لأنهم أقوياء ويتظلمون الناس الضعفاء ؛ ويعلن أن الانظلام (قبول الظلم من الآخرين) خير من الظلم (للآخرين) خير الله في نفسه . ثم فيدون ، وفيه أن الحياة كلها استعداد للموت ، ولذلك الطبيعية ، وأن المدينة (الدولة) المثلى لا تتحقق الا في عهد الهدوء (السلم ) ؛ الطبيعية ، وأن المدينة (الدولة) المثلى لا تتحقق الا في عهد الهدوء (السلم ) ؛ وفيه أن العالم انسان كبير والانسان عالم صغير . ثم النواميس صورة للمدينة العملية الممكنة في عالم لم يُصْبِح أهله كلهم فلاسفة بعد ، وأن الدولة العملية الممكنة في عالم لم يُصْبِح أهله كلهم فلاسفة بعد ، وأن الدولة العملية الممكنة في عالم لم يُصْبِح أهله كلهم فلاسفة بعد ، وأن الدولة العملية الممكنة في عالم لم يُصْبِح أهله كلهم فلاسفة بعد ، وأن الدولة العملية الممكنة في عالم لم يُصْبِح أهله كلهم فلاسفة بعد ، وأن الدولة العملية الممكنة في عالم لم يُصْبِح أهله كلهم فلاسفة بعد ، وأن الدولة العملية المكنة في عالم لم يُصْبِح أهله كلهم فلاسفة بعد ، وأن الدولة المحلية الممكنة في عالم لم يُصْبِع أهله كله المحالة المح

 <sup>(</sup>١) وهو المعروف خطأ باسم « جمهورية أفلاطون »!

الممكنة هي الدولة التي توجد لحكم جمهور العامة .

ــ الصورة والمادة (في عالمنا):

كل شيء في العالم الذي نعيش فيه مؤلّف من «صورة» ومن «مادة»: فالمادة هي الشيء القاسي الذي تتألف منه الاجسام المختلفة، فالحشب مادة الطاولة والباب، والطين مادة الابريق، والقرميد والمرمر مادة ارض الغرفة والتمثال الخ. اما «الصورة» فهي الشكل الذي يخلق من المادة اجساماً مختلفة. فالمادة في الطاولة والكرسي واحدة هي الحشب او الحديد، ولكن الصورة مختلفة: انها في الكرسي غيرها في الباب، وهي في الباب مخالفة للطاولة. ولا بد من القول بأن الصورة والمادة تكونان (في عالمنا) دائماً متلازمتين لا تفترقان ابداً، فلا نستطيع ان نجد مادة ما لا صورة لما ، كما اننا لا نستطيع ان نرى صورة اذا لم تكن مُفرَغة على المادة. على اننا نستطيع ان نتخيل افتراق الصورة من المادة تخيلاً.

- الملأ الأعلى أو عالم المُثُل :

يرى أفلاطون أن الصور في عالمنا متلبّسة بالمادة ابداً. ولكنه يعتقد ان جميع الصور الراهنة (الموجودة في عالمنا فعلاً) وجميع الصور الممكنة (التي يمكن ان تنشأ في عالمنا في المستقبل) كانت موجودة فعلاً منذ الازل في الملأ الاعلى، في العالم الالهي. هذه الصور كلها «مُفارقة» (خالصة هنالك من المادة)، وهي كلها على اتم شكل ممكن لها: هنالك صورة مثلى للشجرة وصورة مثلى للبيت وصورة مثلى للكتاب وصورة مثلى للسيارة او الطيارة او الابريق. هذه الصور المثلى تدعى في فلسفة افلاطون «المثل».

ــ الله والمادّة ونشأة العالم:

يحسن ان نشير الى أن أفلاطون لم يجمع الكلام على الله ولا على نشأة العالم الطبيعي في مكان واحد، ولا هو عالج الالوهية ونشأة العالم بكلام بات أو قول واضح. ان معظم ما يسمى فلسفة أفلاطون الالهية والطبيعية يقوم على استنتاجات الدارسين أكثر مما يقوم على الاستشهاد بالنصوص الصريحة.

(أ) الله: أفلاطون وثنيّ يعدّد الآلهة كقومه، ولكنّه ينكر عليهم التشبيه وصف الله بصفات البشر) والتعبّد الممتزج بالخرافات كتقديم القرابين استرضاء لله.

ثم اننا لا نعلم الصلة الصحيحة بين الالوهية وبين المثل ، وكذلك القول بأن الالوهية هي ألخير المطلق ، أو الحق المطلق أو الجمال المطلق ، فانه ايضاً يستنتج استنتاجاً مما قاله أفلاطون في كتاب السياسة وليس قولاً صريحاً لـــه. والله على كل حال بسيطكامل لا تدرك ماهيته، ولا يوصف هو إلا سلباً ، وقد يوصف إيجاباً بنوع من التمثيل (التشبيه البلاغي) الناقص. والله، على كل حال ، هو علَّة هذا العالم وصانعه ؛ ولذلك لا يجوز انكاره لأن انكاره يعني أن هذا العالم موجود بلا صانع . وأفلاطون يعني بصنع الله للعالم أن الله ألقى على المادة القديمة صورة اخرجت منها العالم الذي نعيش فيه . وكذلك تكاتم أفلاطون على العناية الالهية بالكليّات والجزئيات ، ولكن ّعنابته بالجزئيات انما هي في سبيل الكلّيات ، كما نُعني نحن مثلاً بباب البيت من أجل البيت نفسه . (ب) المادة ــ ان المادّة ، أو المادّة الاولى أو الهيولى ، قديمة ، ولكنّها مادة فوضى لا صورة معيّنة لها . هي مادة رِخوة غير متماسكة ولا ذات أقسام متحيّزة متميّزة ، ثم هي مضطربة تتحرّك جميع أنواع الحركات : استدارة على نفسها وتمايلاً ذات اليمين وذات الشُّمال واهتزازاً الى الامام والحلف وتوثّباً الى فوق وتحت كيف اتفق لها ، بــــلا نظام يتَضْبُطُ تلك الحركات ولا غاية مقصودة منها.

(ج) نشأة العالم الواقع – تمخيل أفلاطون وجودين قديمين (أزليتين): أما الوجود الاول فهو روحي إلهي عاقل نشيط وضع أفلاطون فيه الله الذي هو العلة الاولى المطلقة ثم المثل التي افترض أفلاطون أنها الصور المجردة والنماذج للاجسام التي ستوجد فيما بعد في العالم الواقع.

وأما الوجود الثاني فهو هيولانيّ (مادّيّ) محسوس غافل بليد، ولكنه قابل للانفعال ومستعدّ للتلبّس بالصور المختلفة والمتعدّدة.

وبما أن الله علّة عاقلة فاعلة فقد وجب أن يكون لها معلول"، والا لمّا كانت علة. من أجل ذلك أوجد الله كائناً عاقلاً حيّاً على صورته قريباً من الكمال قدر الامكان، لأن المادة ليست طيّعة تماماً حتى تتقبّل الكمال كما هو في الله. ولقد أوجد الله هذا الكائن — أو أن هذا الكائن وُجد عن الله بالضرورة ومباشرة (أي لم يكن بدّ من وجوده، ولم يكن بينه وبين وجود الله فارق في الزمن) ومرّة واحدة. وكان شكل هذا الكائن كرويّاً لأن الكرة أكمل الاشكال، فكان هذا الكائن من أجل ذلك متناهياً. وكذلك كانت حركة هذا الكائن الدوران على نفسه، لأن الدوران أتم أنواع الحركة.

وأثرت المثل في مادة هذا الكائن فتميزت ثم تحيزت أقسامُها ونشأت العناصر الاربعة (الماء والهواء والتراب والنار). ومن هذه العناصر صنع الله العالم، أي ألقى عليه صورته الكلية: صنع الله هذا العالم من النار والتراب فأصبح بذلك مرثياً ومحسوساً ثم جعل الماء والهواء في وسطه. بعدئذ أخذ شيئاً من النار وصنع منه الشمس والقمر والكواكب والنجوم وجعلها كروية مشتعلة ووضع فيها نفوساً تديرها وتدبيرها. ثم انه فرق هذه الاجرام في ثمانية أفلاك متمركزة (ذات مركز واحد) هي بعد الارض الساكنة في مركز العالم: القمر فالشمس فعطارد فالزُهرة فالمريخ فالمشتري فرُحل فالنجوم الثابتة.

ومن العناصر الاربعة نفسها نشأت جميع الاجسام الجزئية بتأثير المثل والتشبّه بها. ولكن تلك الاجسام الجزئية كانت في الحقيقة تقليداً ناقصاً أو تشويها منقولاً عن المثل ، لأن كل تقليد لا يمكن أن يكون كالنموذج الذي نُقيل عنه تماماً. وهذا التشويه لم يأت من عجز الصانع ، بل من طبيعة المادة . فاذا لم يكن العالم ، إذ ن ، كاملاً فهو أقرب ما يكون الى الكمال الممكن ؛ اذ ليس في الامكان أبدع مما كان .

- النفس وهبوطها. وبحث النفس غامض عند افلاطون أيضاً: كان اول ما خلقته الالوهية «النفس الكلية»، وهي كاثن يحتل مركزاً وسطاً

بين الملأ الاعلى وبين عالمنا نحن . والنفس الكلية هي المصدر الاقصى والسبب لكل جركة ولكل حياة في عالمنا .

وكذلك «النفوس الجزئية» (النفوس المفردة، اي نفوس البشر) فانها النضاً مرتبة بين عالم المثل وبين العالم الحسى الواقع، متصلة بهما كليهما.

هذه النفوس تتأمل دائماً في الالوهية ، فاذا اتفق ان «نفساً » منها غفلت عن تأملها ابتعدت عن الالوهية . ولا تزال تبتعد حتى تسقط من الملأ الاعلى الى الارض ثم تدخل في جسد . فاذا مات الجسد رجعت النفس الى مقرها ( بعد ان تكون قد عُوقبت على غَفُلتها بتقلّبها في جسد ما ) .

ثم قد يتفق ان تهبيط النفس ُ ذاتها مرة ً اخرى او اكثر فينُتبَجُ من هذا عند افلاطون ان النفس َ الواحدة تدخل في اجسام متعددة . وهكذا نرى افلاطون يؤمن بالتناسخ . وهذا يعنى ايضاً ان النفس خالدة .

ويرى افلاطون ان في كل شيء نفوساً. في النبات وفي العناصر. (الماء والهواء..) وفي النجوم والكواكب.

- التذكر ونظرية المعرفة . حينما تكون النفس في الملأ الاعلى تكون مُطلعة على الصور المُثلى جميعها ، فاذا هَبَطَتْ واتصلت بالجسد نسيت ما كانت قد عرَفته . ولكن كلّما رقع نظر الانسان على شيء تذكّرتْ نفسه انها كانت قد رأتْ مثل صورة هذا الشيء في الملأ الأعلى ، فتعرفه . فنظرية المعرفة عند افلاطون إذن مبنية على «التذكر » اي عرفان صلة الأجسام التي نراها في عالمنا هذا بالصور المثلى التي كانت قد رأتها النفس في الملأ الاعلى .

- السياسة . تأثر افلاطون حينما تعرض للسياسة بالبيئة اليونانية ، لقد اراد ان يتخيل صورة مثلى للمدينة (للدولة - ذلك لأن اليونان كانت في ذلك الحين مقسمة مدنا مستقلة: اثينة ، سبارطة الخ...) . كانت المدينة المثلى في رأيه تضم سكانا يتراوح عددهم بين اربعة آلاف وستة آلاف ، ينقسمون ثلاث طبقات :

- (أ) ــ الطبقة الاولى : الحكام
- (ب) الطبقة الثانية: الحُماة (الجند).
  - (ج) الطبقة الثالثة: اصحاب الاعمال.

وهكذا نجد ان افلاطون قد عالج هنا المجتمع لا الدولة (الهيئة الحاكمة) فقط.

اما الحكام فهم «الفلاسفة» الذين وُليدَ معهم الاستعدادُ للحكمة والحنكم، ثم أُعِدُوا إعداداً مخصوصاً ليتولوا حبكم المدينة واحداً بعد واحد. ولا يُسمَّمَ لاحد هولاء الفلاسفة المُعَدين ان يصبح حاكماً الا اذا جاوز الستين من عمره، وحينئذ يصبح مطلق الحكم والتصرف، ويترفع عن عاتقه امر الاهتمام بالاسرة والأولاد، فكل بيت في المدينة بيته: فيه يأكل ويشرب وينام ويطلب السعادة اذا شاءها.

واما الحُماة او المحاربون فهم الذين يَد ْفعون العدوَّ الحارجيَّ عن المدينة (لأن المدينة مدينة فلاسفة في الدرجة الاولى فلا خيلاف داخلياً فيها)، وهم معسكرون حول المدينة، وقد رُفع عن عاتق هو لاء ايضاً السعيُ في سبيل العيش، ومُنعوا من إنشاء الأسرة حتى لا يكونوا هم في مسكان وأسرهم في مكان آخر، وحتى لا ينشأ بينهم غيشرة تصرفهم عن واجب الدفاع عن المدينة. من اجل ذلك حرص افلاطون على ان يَصْحَب هو لاء الحُماة في مراكزهم حول المدينة نساءٌ يُنقسن عنهم من غير ان يكن الحُماة في عصمة أحد منهم حتى لا تنشأ أسر خاصة فتلقي على عاتق الحماة واجبات جديدة وتُوقر (تملأ) قلوبهم غيشرة وهماً.

وأما أصحاب الأعمال فهم الزُرّاع والصناع والتجار الذين يقدّمون للحكام وللحماة أسباب العيش المادي من مطعم ومسكن وملبس ومال. ولكن بما ان هوًلاء ليسوا فلاسفة ، ولا يمكن ان يهتموا باعمالهم اهتماماً صحيحاً إلا إذا شعر كل واحد منهم انه رَبّ أسرته ومالك شروته ، فقد

سمح لهم افلاطون بأن ينشئوا أسَراً خاصة وأن يجمعوا الثروات. إلا أنهم لا يشتركون في الدفاع والحكم.

وهنالك طبقة تساهل افلاطون في قبَولها ، هي طبقة الارقاء ، على شرط ان يكون الرقيق بربرياً (غير يوناني).

ومن مستازمات هذه الطبقات كلها «النسلُ ». ولقد شرط افلاطون للنسل شروطاً هي ، فوق صحة الجسد والعقل ، سن الاستيلاد . فان سن الاستيلاد للنساء بين العشرين والاربعين ، أما للرجال فهي بين الحامسة والثلاثين والحامسة والحمسين . وجميع الأولاد الأصحاء الذين يُولدون حسسب هذه الشروط تربيهم الدولة . أما إذا أراد اثنان ان يتزوجا ويتنسيلا — وهما لا يتمتعان باحد هذه الشروط — فان الدولة لا تساعدهما على تربية اولادهما .

ويتعلق بذلك ايضاً «المرأة». يرى افلاطون ان المرأة عموماً اضعف من الرجل، ولكن الفتاة إذا نالت عناية كالفتى اصبحت كالفتى تماماً، وحينئذ ُ يحتَقُ لها الانخراط في الجيش والتربع في مراتب الحكم.

على أن المدينة المثلى لا يمكن أن تُوجد في أحول البشر الراهنة ، فلا بدّ من أن يُصْبِحَ الناس كلّهم فلاسفة "قبل أن يمكن وجود مدينة مثلى (دولة مثالية).

ومع أن أفلاطون يشير في «كتاب السياسة » (الجمهورية) الى عدد من أشكال الحكم من مثل تيموكراتيا (مدينة الوجاهة) وأوليغاركيا (مدينة يتولاها الاغنياء). والملكية والحكم الاستبدادي، فان البحث في الدولة الواقعة في الاجتماع الانساني إنها هو في كتاب «النواميس».

ـــ الاخلاق : والاخلاق عند افلاطون قسمان : قسم يتعلق بالفرد وقسم يتعلق بصلة الفرد بالمجموع .

(أ) أما الأخلاق الفردية فهي السعي الى تحقيق الحير ، فالحير اسمى الفيكر وهو الغاية من كل سلوك انساني . والاخلاق عند افلاطون تحمل طابعاً

بديعياً حسمقصوداً لنفسه ومدركاً بالذوق لا يُقرَر من طريق الحس بل من طريق العقل . ذلك لأن الخير «مُطلْق » غير موجود في عالم الحس . أما ما مال اليه الانسان بدافع من حس فلا قيمة له ، بل هو امر محتقر . والفضيلة عند أفلاطون توسيط بين نقيضين (نقيصتين ، رذيلتين) ، فالجود مثلاً «توسيط » بين البخل والاسراف . أما الفضائل الاساسية فهي اربع : الحيكمة والشجاعة والحيلم (ضبط النفس) والعدل .

- (ب) ويبدو لنا ان الاخلاق عند افلاطون ليس الفرد َ غايتُها بـــل المجموع . ان افلاطون يريد ان ينشىء مواطناً صالحاً في «مدينته». اما الصلة بين اخلاق الفرد وبين المدينة (الدولة) فراجع عنده الى ان المدينة انسان كبير . وفي الانسان ثلاث قوى تقابل طبقات المدينة الثلاث :
- (١) القوة العاقلة ــ ويقابلها في المدينة نُـخبة السكان العاقلين من الفلاسفة وهم الحكام .
  - (٢) الارادة ويقابلها في المدينة الحماة.
    - (٣) الرغبة ويقابلها عامة الشعب.

### للتوسع والمراجعة

- ـ جمهورية أفلاطون، نقلها الى العربية حنّا خبّاز، القاهرة ١٩٢٩م.
- جمهورية أفلاطون، ترجمة نظلة الحكيم ومحمّدمظهرسعيد، القاهرة . ( دار المعارف ) ١٩٦٣ م .
- ــ أفلاطون بالعربية ، حرّره ريشاردوس والزر ، لندن (واربورغ) ۱۹۶۲ ــ ۱۹۵۲ م .
- محاورات أفلاطون (ترجمة زكي نجيب محمود)، القاهرة (لجنة التأليف والترجمة والنشر).
- ـــ أفلاطون ، تأليف أحمد فواد الأهوانيّ ، القاهرة (دار المعارف) بلا تاريخ .
- \_ أفلاطون ، تأليف عبد الرحمن بدوى ، القاهرة (مكتبة النهضة

المصرية ) ١٩٤٤ م .

# - المثل العقلية الافلاطونية ، حقّقه عبد الرحمن بدوي ، القاهرة ( المعهد الفرنسي للآثار الشرقية ) ١٩٤٧ م .

- The Dialogues of Plato, trans. by B. Jowett, 3ed. ed., New York and London 1892.
- The Dialogues of Plato (Trans. by Benjamin Jowett...), copyright by Enc. Br. 1952.
- The Republic of Plato, Trans. by B. Jowett, Oxford 1894 etc.
- Plato, the man and his work, by A. E. Taylor, London 1949.
- The work of Plato, selected and edited by Irwin Edman, New York 1930.
- The examination of Plato's doctrines, by I.M. Cromble, New York 1962.
- The philosophy of Plato, by Raphael Demos, New York 1939
- Platonism, by John Burnt, University of California Press 1928.
- Plato, by Paul Friedländer, trans. by Hans Meyerhoff, New York 1958.
- Platon, von V. von Wiliammowitz-Moellendorf, Berlin 1919-1920.
- Platon, par A. Diès, Paris 1930.
- Platon, par L. Robin, Paris, 1935.
- Platonism and its influence, by A.E. Taylor, New York 1963.

## أرسطو

اشتهر ارسطوطاليس ُ او ارسطو (نحو ٣٦٧ – ٣٢٧ ق.م.) بــأنه «حكيم اليونان » من أهل اسطاغيرا في ثراقية . وكان والده نيقوماخس طبيباً فيثاغوري َ المذهب . ولما صار لأرسطو ثمانية َ عَشَرَ عاماً اخذ يتلقى العلم على افلاطون ، ومكث في ذلك عشرين عاماً .

وبعد موت افلاطون ذهب ارسطو الى البكلاط المقدوني واصبح (٣٤٢ ق . م .) مودب الاسكندر بن فيليبس الذي اشتهر فيما بعد بالاسكندر المقدوني (الكبير) ذي القرنين . ولما اصبح الاسكندر ملكاً (٣٣٦ ق . م .) رجع ارسطو الى اسطاغيرا ثم إلى اثينة وأسس هناك دار التعليم المنسوبة الى الفلاسفة المشاثين Peripatos والتي لم تُعمسًر اكثر من اثني عشرً عاماً .

وبعد موت الاسكندر وانقلاب الاثينيين على المقدونيين اتَّهم ارسطو بالإلحاد فانسحب الى اسطاغيرا كيلا يصيبه ما اصاب سقراط ، وهنالك تُوُفَى بعد ذلك بقليل.

#### مقامسه

ارسطو فيلسوف اليونان غير مُنازَع ، واعظم الفلاسفة بإطلاق . وكان أفلاطون يسميه العقل . وهو جَمَّاعة مُحيط وبحاثة مُنظم ودقيق الملاحظة من الطبقة الاولى ؛ واليه يرَّجع الفضل في تنظيم الفلسفة اليونانية وتفريع العلوم منها وتدوين فن المنطق مرتباً ومنظماً . وكان ابن رشد يسميه « الحكيم ، او « الحكيم الاول » . وبرُغم اهتمام ارسطوطاليس بالناحية المدنيسة (الانسانية ) من الفلسفة ، فان مجموع فلسفته مَبني على « اتفاق العلل المادية

في العالم الطبيعي ».

#### مؤلفاتسه

لأرسطو في جميع العلوم كتب شريفة (قيَّمة) عامة او خاصة منها :

أ ـ سمّع الكيان ، ويتناول المبادىء في الوجود كالعنصر والصورة والعدم والزمان والمكان والحلاء والملاء وما لا نهاية له ... وهو تمهيد الى درس الفلسفة .

ب ـ كتاب السماء والعالم ـ كتاب الكون والفساد ـ كتاب الآثار العُلوية . جـ كتاب الحيوان ـ كتاب النبات (منسوب إليه).

د ـ كتاب النفس ـ كتاب الحس والمحسوس.

هـ كتاب ما بعد الطبيعة.

و ـ كتاب السياسة .. كتاب الاخلاق.

ز - الاورغانون في صناعة المنطق: وضع ارسطو هذه الصناعة حتى سَمَّوُه « المعلم الاول » و « صاحب المنطق » ، وبهذا يُسميّه الجاحظُ في كتابه « الحيوان » على الاخص. وقد قال أرسطو عن هذا الكتاب:

« واما صناعة المنطق وبناء السلوجسموس (١) فلم نجد لها في ما خلا أصلاً متقدماً نبني عليه ، لكننا وُفقَنا إلى ذلك بعد الجُهد الشديد والنَصَب الطويل . وهذه الصناعة \_وان كنا نحن ابتدعناها واخترناها \_ فقد حَصَنّا جهتها ورمّانا أصولها . »

#### موجز فلسفته

فلسفة أرسطو تتناول جميع المعارف الانسانية التي كانت سائدة في زمنه ؛ وقد بلغ هو بتفكيره ذروة العبقرية البشرية واحاطت آراوه بأوسع مظاهر الوجود الطبيعي والمدني.

Syllogismus (١) القضية المنطقية المؤلفة من المقدمتين والنتيجة .

كانت فلسفة افلاطون «مُثلى » خيالية تبحث في «كيف يجب ان يكون الوجود » ؛ اما فلسفة ارسطو فهي واقعية تعالج الوجود على ما هو عليه فعلاً . وكان افلاطون يرى ان العالم الحقيقي هو عالم الصور المثلى ، اما عالمنا نحن فهو تقليد للعالم المطلق . ولكن ارسطو قال إن هناك عالماً واحداً هو عالمنا الذي نعيش فيه ، وهو العالم الحقيقي .

١ — المنطق. « المنطق نحْوُ التفكير البشري ». لكل لغة من اللغات نحْوٌ خاص مقيدة " به قواعدُ ها وشواردها ؛ اما التفكير فهو بشري عام بين الشعوب كلها ، وله « علم واحد » يتضبطه ويقيده ، ذلك هو المنطق . فالمنطق اذن علم " غايته التمرّن على التفكير (الصحيح) واكتشاف الخطأ في آراء الآخوين .

ليس أرسطو مبتدع علم المنطق ولكنه مدوّنه وواضع قواعده ومنظمه ، ولقد سماه اورغانون Organon أي الآلة او الأداة . ويتجدّد رُ بنا ان نعروف ان ارسطو لم يجعل المنطق «علماً شكلياً » لا علاقة بينه وبين بتحوثه ، كما أصبح هذا العلم فيما بعد ، بل جعل بين «شكل هذا العلم » وبين التفكير نسباً وصلة . فاذا قاد الشكل المنطقي الى نتيجة لا يقبلها العقل ، اتبع ارسطو ما اوجب العقل و ترك ما ادتى اليه شكل المنطق .

والأورغانون ثمانية ابواب.

(أ) - المَقُولات (قاطيغورياس Kategorias وهي تدلّ على قوانين المفردات من المعقولات ، وعلى الالفاظ . والمقولات عَشْرٌ ؛ فإذا أردنا ان نَعْرِفَ شيئاً ما هو عرضناه عليها ، فاذا عَرَفناها فيه عرفناه ، وهي :

- الوجود (المادة: إنسان، بيت شجرة).
- الكمية (التحديد: حجمه، اتساعه، طوله).
  - \_ النوع (وصفه: ازرق..)
- ـ النسبة (اضافته الى غيره: اكبر من هذا، اجمل من تلك)
  - ــ المكان (أين: في المدرسة، على الشارع)

- ــ الزمان (متى : اليوم ، امس )
- الفعل (العمل: يدرس، يفلح)
- ــ البناء (وقوع الفعل عليه : يُـقَطع ، يُـضرب )
  - ـــ الوضع ( يجلس ، يستلقى )
  - ــ الحالة (لابس ثيابَه، متقلد رمحه).
- (ب) ـــ العبارة (باريمينياس)، وفيه قوانين الالفاظ المُركّبة التي هي المعقولات المركبة من معقولين مفردين.
- (ج) القياس (انالوطيقا الاولى) للتمييز بين القياسات المشتركة ...
- (د) البُرَهان (انالوطيقا الثانية). وفيه القوانين التي تُمُتَحَن بها قاميا أله هاذة مقرانين الأمن التي تاته ما الفلسفة مكا ما تصد به
- الاوقاويلُ البرهانية وقوانين الأمور التي تلتمُ بها الفلسفة وَكل ما تصير به أفعالها اثمَّ واكمل وافضل.
  - ( ه ) ـــ المواضع الجدلية (طوبيقا )، وهي صناعة الجدل .
- (و) ــ الحكمة المُموَّهة (سوفسطيقا) وفيها قوانين الاشياء التي تُخَلَّطُ عن الحق وتخادع الحصم.
  - (ز) ــ الحَطابة (ريطوريقا)، قوانين الحُطب والتأثير البلاغي.
  - (ح) ــ الشعر (فويطيقا)، فن الشعر، للتأثير العاطفي الوجداني.
    - ومن قواعد المنطق الاساسية:

نظرية الانطباق: يستحيل ان نَنْسبَ الصفة نفستها الى الشيء ذاته في وقت بعينه وألا ننسبتها إليه ، اي يستحيلُ ان يكونَ شيء موجوداً ومعدوما (غير موجود) في وقت واحد. واذا زَعَمَ زاعمٌ أن شيئاً ما موجودٌ ومعدوم معاً فكلا الصفتين خطأ.

الايجاب يقتضي سكُنْبَ الضِد : حينما يحكم الانسان على شيء ، اي حينما ينسب اليه صفة فان الصفة المنسوبة تنفي ضدها ضرورة . فاذا قالوا مثلاً : زيد مريض ، فانهم يَنفون عنه الصحة ضمناً وضرورة .

ويتصل بالمنطق ونظرية المعرفة ): كيف يعرف الانسان الاشياء ؟

يعتقد ارسطو ان « المعرفة » انما تُنتَجُ من « صلة التفكير بالآراء » ثم من « الصلة بين هذه الآراء وبين النتائج والادلة » ، يعني : إذا وقعت حواس الانسان على شيء فانه يَكُشف صفات هذا الشيء : ماد تَهُ ، طوله ، حجمه ، لونه الخ . بعدئذ يتألف من هذه الافكار المختلفة « رأي بأن هذا الشيء (بيت ) مثلا » . على ان هذا الرأي يكون في بادىء الأمر اقتناعاً شخصياً ، فيجب على الانسان ان يقارن هذا الذي قال عنه إنه بيت بأمثاله من البيوت المعروفة ليرى إذا كانت النتائج التي وصل اليها بالتفكير مطابقة المعروف عن البيوت ؛ ثم يقيم الدليل على نتائجه ؟

٧ — الطبيعة . الطبيعة «مجموع الوجود المتعلق بالمادة والحاضع للحركة » . والحركة في الوجود نوعان اولهما «الكون والفساد » اي تبدال الصور على المادة الواحدة ؛ وثاني نوعي الحركة «الانتقال المحسوس » . والحركة التي هي الانتقال المحسوس تحتاج الى مكان وزمان . فالمكان ضروري لحدوث الحركة ، والزمان ضروري لقياس تلك الحركة . والمكان غير متناه من حيث الامتداد . والزمان كذلك غير متناه لا في الأزل (الماضي) ولا في الأبد (المستقبل) . وعلى هذا كان الوجود خالداً : كذلك كان وكذلك سيبقى أبداً .

والوجود مؤلف من عناصرَ خمسة : الأثير ومنه تتألف النجوم وما في السماء ، ثم العناصر الاربعة (الماء والهواء والثراب والنار) ، وهي التي تتشكل منها الاجسام على الارض .

اما حركة العالم كلّه فهي الدوران ، ، لأن الدوران اتم أنواع الحركة . والألوهية تحرك العالم من غير ان تتحرّك هي. والطبيعة تتحرك أبداً ، تحركها والنفس ، او قوة الحياة او النشاط الموجود في المادة ، فتندفع المادة في تطور صُعودي : من الجماد إلى النبات إلى الحيوان (البهيم) إلى الانسان . وعلامة التطور الصعودي تعدد مظاهر النشاط : فالنبات ليس فيه من مظاهر النشاط سوى النمو وما يتعلق به من التغذية والهضم والتمثيل ومن التكاثر (وتسمى هذه القوة : «النفس النباتية ») . واما الحيوان (البهيم) ففيه فوق ما في

النبات الحركة الارادية والانفعال كالتأثر والهياج والغضب والجوع والعطش (وتسمى هذه القوة فيه «النفس الحيوانية » ــ او البهيمية على الاصح). واما الانسان ففيه بالاضافة إلى ما في النبات وفي الحيران معاً «التفكيرُ » الذي هو مظهر النفس العاقلة او العقل (ويسمى «النفس الانسانية »).

والعقل في الانسان نوعان: «عقل نظريّ » يتناول التفكيرَ المطلق في العلوم واستخراجَ القوانين ؛ ثم «عقل عملي » وهو الذي يستنبط به الانسانُ الصناعات النافعة ويمارسها ، كالحدادة والنجارة ...

(أ) ـ المادة والعالم الواقع . يرى ارسطو ان ثمت عالماً حقيقياً واحداً هو العالم الذي نعيش فيه . ان هذا العالم غير كامل ، وان كان في صورته الحاضرة على اتم ما يمكن ان يكون الآن ، وهو ابداً في تطور صعودي نحو الكمال .

والعالم بمادته قديم : موجود منذ الازل ، لم يكن ثمت زمن سابق عليه ، ذلك لأننا لا نستطيع ان نبحث في هذا العالم إلا اذا افترضنا أن «المادة » كانت موجودة منذ الازل .

(ب) ــ العلل والاسباب. ان جميع المظاهر الطبيعية في عالمنا إنما هي نتيجة أسبابٍ مادية طبيعية (راجع فصل الفلسفة الماوراثية).

(ح) — فلك القّمر . واعتقد أرسطو أن فلك القمر يقسم الوجود قسمين غير مُتساويين ولا مُتشابهين . فما فوق فلك القمر (السماء) أرحب فضاء ، وهو لا متناه ، وهو عالم الكمال لا كون فيه ولا فساد . واما ما دون فلك القمر فهو الارض التي نعيش عليها ، وهي بكل ما فيها محدودة خاضعة للكون والفساد والتبدل ، وبالتالي للنقص .

٣ ــ الفلسفة الماورائية . الفلسفة الماورائية هي فلسفة ما وراء الطبيعة ، او ما بعد الطبيعة ، وهي التي سماها ارسطو نفسه «الفلسفة الاولى » او انطولوقا .
 اما اسم «ما وراء الطبيعة » او «ما بعد الطبيعة » فجاء بطريقة عرفية بَحْت : حينما رُتبت فلسفة ارسطو وقع فصل «الفلسفة الاولى » وراء فصل «الطبيعة » فاكتسب اسمه من الترتيب الشكلي لفلسفة ارسطو لا من حقائق موضوعه .

على انه قد اتفق ايضاً ان تتناول الفلسفة الماورائية « مبادىء الوجود المطلقة كالصورة والمادة والعلل والزمان والمكان » ، مما لا يقع تحت الحس مباشرة ، بل هو وراء الحس ايضاً .

واذا نحن أنعمنا النظر في فلسفة ما وراء الطبيعة وجدناها تتناول بحثين عظيمين : تتناول مبادىء الوجود ، وتتناول البحث في الالوهية خاصة .

(أ) — اما القسم الاول الذي تتناوله الفلسفة الماورائية ، فهو «مبادىء الوجود» وهو في الحقيقة «الفلسفة» على وجه الحصر . هذه المبادىء اربعة : الصورة والمادة والسبب المُحرِّك والغاية . وكان الفلاسفة الطبيعيون قد تكلموا على المادة فقط ، وفصّل افلاطون القول في المُثُل . اما الذي استخرج هذه المبادىء وعالجها معالجة موضوعية أساسية فهو أرسطو . إن أفلاطون في الحقيقة قد منع الصلة بين عالم المثل وعالم الواقع ، وفصَل بين الشيء وبين الحقيقة قد منع الصلة بين عالم المثل وعالم الواقع ، وفصَل بين الشيء وبين صورته المثلى التي في الملأ الأعلى . اما ارسطو فنظر الى الاجسام الجرئية على أنها هي الموجودة فعلاً ، وأن المعرفة تتعلق قبل كل شيء بهذه الاجسام الجزئية .

فالموجود الجقيقي عند ارسطو هو الشيء نفسه كما هو في عالمنا ، لا صورته المثلى العامة في الملأ الأعلى على ما رأى افلاطون .

واقدم اشكال الوجود عند ارسطو «الهيولي» او المادة الاولى. هذه الهيولى أزلية ليس لها بدء، وليس ثمت زمان سابق على وجودها. على انها في شكلها الأزلي الأول كانت فوضى لا «صورة خاصة » لها: لقد كان الوجود اللامتناهي مملوءاً بها.

ثم اخذت هذه الهيولي تتطور ، فتنوعت وبدأت تظهر فيها صور بدائية لم تكن بعد متحيزة في مكان ولكنها كانت على كل حال متميزة بذاتها ، فنشأت العناصر ــ اذا جاز التعبير . في هذا الطور اصبحت الهيولي او المادة الاولى «مادة ثانية » او «المادة ».

وبعدئذ اخذت هذه المادة الثانية تتطوّر وتتلبّس «صوراً خاصةً »،

فنشأت الاجسام التي أصبح كل واحد منها متحيزاً في مكان خاص ومتميزاً من كل ما عداه بحجمه وماهيته. وهكذا نجد ان الصور متأخرة عند ارسطو عن المادة (بخلاف ما قاله افلاطون) وان بدء ظهور الصور في المادة انما هو بدء تطورها من الفوضى الى ما هي عليه اليوم فعلاً، في طريقها نحو الكمال. اما الحركة فلا تفهم — من الناحية الفلسفية المحض — إلا بالاضافة الى المادة والصورة. ان الحركة لا يمكن ان تحدث مجردة من المادة ، بل يجب ان تكون عندنا «حركة في مادة » او «مادة تتحرك ». ان هنالك في المادة نفسها «إمكاناً » للتطور بالانتقال من صورة الى صورة أرقى ، فجميع الصور اذن موجودة في المادة بالقوة (اي ان في المادة استعداداً لقبول جميع الصور — ففي الحشب مثلاً تكمن صورة الحزانة والطاولة والمقعد والعمود والصندوق) فاذا نحن أفضنا على المادة صورة ما ، فصنعنا مثلاً صندوقاً من الخشب من الخشب ، فان صورة الصندوق التي كانت كامنة في الحشب من قبل قد من القوة الى الفعل هو المظهر الاول الحركة في المادة من القوة الى الفعل هو المظهر الاول الحركة في المادة في المادة في المنتعداد الحركة في المادة عسن ان نُسمَيّه أدن «النشاط».

يقول ارسطو: «ان كل خروج من القوة الى الفعل محتاج إلى مُحرِّك الفعل »، فاذا كان لكل جسم بمفرده محرك ، فيجب ان يكون لهذا العالم بجملته محرك ايضاً. ولكن المحركين يختلفان: ان حركة كل جسم منبعثة منه نفسه ، فهي اذن قاصرة عليه دون غيره . اما المحرك الذي يحرك العالم كله فيجب ان يكون محركاً عضاً وفعلاً مطلقاً كله ، لأنه لو كان متصلاً بمادة الكان محرّكاً بالقوة ولكان بالتالي ناقصاً .

ولكن بما ان هذا المحرّك «مفارق المادة » (غير متصل بمادة ولا يمكن ان يتصل بها) فهو صورة مطلقة ، وبما انه صورة مطلقة بريئة من المادة فهو اذن بريء من التكثر والتنوع (اللذين هما من صفات التلبّس بالمادة): انه بسيط ، ولكن له «نشاطاً » ذاتياً واحداً: انه يَعْقَـِل فقط . وهو في

ذلك يعقل ذاته. وهو يحرك العالم بعقله من غير ان يتحرك هو او يَجُهدَ. إنه لا يتحرك ، إذ ليس له خارج ذاته غاية يتحرك اليها ، بل هو الغايسة (القصوى المطلقة) التي يتشوق كل شيء اليها ويتحرك نحوها وهو ينجذب الى الكمال ، كما يتعلق كل عاشق بمعشوقه ويسعى الى الوصول اليه .

وهكذا يجب ان نفهم «الله » (أو «الالوهية » على الاصح ) عند ارسطو على انه «محرك هذا العالم »، وانه الباعث الحالد على حركة العالم نفسه نفد كان دائماً موجوداً ولن ينعدم، وهو يتحرك ابدأ صعوداً للتطور نحو الكمال.

(ب) — والناحية الثانية في فلسفة أرسطو الماورائية هي «الالوهية»: يميل ارسطو الى القول بنوع من الوّحدانية الشاملة، ولكنه لا يخالف قومه اليونانيين في القول بالارواح «الالهية» المتعددة، إلا انه يوافق سقراط في تنزيه تلك الآلهة المتعددة عن صفات البشر.

وكذلك يرى ارسطو ان ايمان الناس بالآلهة يرجع الى التأثير العظيم الذي يتركه في نفوسهم عظم العالم وجماله وقوانينه المحكمة. ولقد اعتقد البشر دائماً في كل عصر وفي كل امة وفي كل طور من أطوار الانسانية بقوة عظيمة مقتدرة قاهرة فوقهم، هي «الله». هذا هو «الدليل الوجداني» على وجود الله عنده.

\$ - السياسة . الانسان محتاج الى غيره من البشر لكي يَبَلُغ بالتعاون معهم غاياته العملية في الحياة ، ولا يُبَلَغه هذه الغايات الا «الدولة » . وهكذا فرضَت الطبيعة على الانسان ان يكون مدنياً (مضطراً الى الاجتماع مع غيره للتعاون على تكاليف الحياة ) . فكان الاجتماع الاول في التاريخ «الأسرة » ، فالأب رأس البيت وهو المشرف على شؤونه لأنه صاحب العقل والتدبير . اما المرأة فعملها يقتصر على تربية الاولاد والعناية بالمنزل (بخلاف رأي افلاطون) . واذا اتسعت الاسرة اصبحت قرية ؛ واذا اجتمعت القرى كانت المدينة (الدولة) . وأر سطو كأفلاطون يجيز الرقيق على ألا يكون يونانياً

اما احسن اشكال المدينة فالشكل الذي يتيح اكبر الحير للمجموع وللفرد . وفيما عدا ذلك فالملكية والارستوقراطية والبولوتيا (وهو شكل مزيج من سيطرة الوجهاء والعامة) سواء . على ان الشكل الاستبدادي (تيرانيس) او الاوليغارقي (سيادة الوجهاء) او الديمقراطي (سيادة العامة) انما هو تشويه للحكم الصالح ؛ ولا ريب في ان الاستبداد هو اسوأ هذه الاشكال المشوهة . على ان صلاح الحكم او فساده لا يتعرف من الاسم الذي يتطلقه الحاكم على ان صلاح الحكم ، بل على الغاية التي يحاول الوصول اليها في حكمه : فاذا على شكل حكمه النفع العام فحكمه صالح ، وإذا استغل حكمه لمصالحه قصد من حكمه النفع العام فعلم أطلق عليه من الاسماء .

الاخلاق. يرمي الانسان من سلوكه الى ان يحقق خيراً (ان يعمل عملاً ذا قيمة). والاخلاق نوعان:

(أ) بعض سلوك الانسان واسطة لتحقيق الخير ، تلك هي الفضائل التي هي وسط بين نقيضين أو نقيصتين ، وهي الاخلاق التي يحتاج اليها الانسان في المجتمع ، فالانسان حيوان مدني . ان كل ميل في الانسان لا يمكن ان يكون خيراً كله او شراً كله ، ثم ان الاعمال الصادرة عن هذه الميول ليست خيراً في نفسها ولا شراً في نفسها . ان الافراط في الخير مُضرر ، فان كثرة الغذاء تسيء الى الصحة مثل قلته . ونحن لا نسمتى «سافلين » لأننا نطلبُ اللذة ، بل لأننا نُسرف في الانغماس فيها .

هذا النوع من الفضائل الخلقية 'تكتسب اكتساباً وتتقنُّوى بالعادة والممارسة والسبّر بية .

(ب) — الفضائل العقاية هي الفضائل المقصودة لنفسها وهي التي تودي الى السعادة ، لانها تَصْدُر عن العقل ، وترْمي إما إلى « الوصول » إلى الحقيقة او الى « التمييز بين الحَسَنِ والقبيح » من الناحية النظرية فقط . ان الفضائل العقاية تَسْتَمَسِد قيمتها من أمرين : انها تعبر عن حياة الفرد الشخصية من غير اهتمام بما يفرُضه عليه التعايش مع الآخرين . ثم ان في العقل « جزءاً الهياً » ،

فإذا أطاع الفرد عقله شعر بقيمة تلك النعمة الآلهية فتزيد ُ حينئذ ِ سعادته.

والفضائل كلها تخضع للإرادة والاختيار ، وتزيد قيمتها بنسبة ما فيها من ذينك العاملين . إن في الانسان «نُزوعاً » (شوقاً ورغبة) الى بعض الاعمال دون بعض ، فالفضيلة اذن ان نعمل نحن العمل الذي نتنزع اليه (نعرف اننا نميل اليه) . فاذا وجدنا هذا النزوع في انفسنا وجب ان نقدم على تحقيقه مختارين (لا مُضطرّين بعامل خارجي او بتقليد) ، وحينئذ تكون اعمالنا اعمالاً إنسانية على مقتضى العقل والجلق الكريم .

على ان ثمت اعمالاً يعملها الانسان تحت تأثير الحوف الشديد؛ فاذا كان الانسان يأتي بذلك ذنباً صغيراً ولكن يتلافى خطراً عظيماً فهو معذور، واما إذا كان يأتي بذلك ذنباً جسيماً ليتلافى خطراً يسيراً فهو غير معذور.

#### للتوستع والمراجعة

منطق ارسطو (حققه وقدم له عبد الرحمن بدوي) ، القاهرة (مكتبة النهضة المصرية) ١٩٤٨ — ١٩٤٩

أرسطو عند العرب ، تأليف عبد الرحمن بدوي ، القاهرة (مكتبة النهضة المصرية ) ١٩٤٧ م .

فلسفة أرسطوطاليس وأجزاء فلسفته ... للفارابي (حقّقه وقدّم له وعلّق عليه محسن مهدي) ، بيروت ١٩٦١ م .

أرسطو ، تأليف عبد الرحمن بدوي ، القاهرة (مكتبة النهضة المصرية 1907 م .

المعلّم الاول أرسطو ، لواضعه أ . أ . طيلر (نقله ... الى العربية ... محمد زكى حسن ) ، القاهرة (الحانجي) ١٩٥٤ م .

- Le système d'Aristote, par O. Hamelin, Paris 1920.
- Aristoteles, von W. Jäger, Berlin 1924.
- Aristotle, by W. Jäger (trans. by Richard Robinson) Oxford 1948.
- Aristote, par L. Robin, Paris 1944.

- The philosophy of Aristotele by D.J. Allan, London, New York, etc. 1952.
- Aristotle, by W.D. Ross, London 1930.
- Aristotelianism, by J. L. Stocks, New York 1963.
- Aristoteles Werk und Geist untersucht und dargestellt, von Josef Zürcher, Paderborn 1952.
- Les catégories d'Aristote dans leurs versions syro-arabes, par Khalil Georr, Beyrouth 1948.
- The Works of Aristotle (Trans, nto English under une editorship of W.D. Ross...) copyright by Enc. Br. 1952.
- The Philosophy of Aristotle, by D.J. Allan, London 1952.

# المناهب المغكبة

نَقُصِدُ بِالمَذَاهِبِ المغلّبة تلك «المذاهبِ الفلسفية التي نشأت في مدى تسعمانية عام ، منذ القرن الرابع قبل الميلاد الى القرن السادس بعد الميلاد . ونقصد بكلمة «مغلبة » ، على الحصوص ، ان هذه المذاهب «غلببت » على امرها ولم يُتتَع لها ان تشتهر ، إما لأن تآليفها لم تصل اليها ، او لأن رجالها لم يكونوا من تجر سُقراط وافلاطون وارسطو ، او لأن رجالها لم يبتكروا شيئاً بل قصروا همهم على التوسع في بعض المشاكل التي أثارها سقراط وافلاطون وارسطو ، وهذا هو الارجح .

تمتاز المذاهب المغلبة كلها بأمور :

(أ) ــ التلفيق ، اي الجمعُ بين مذاهبَ مختلفة ِ .

(ب) — الاقتصار . قد يقتصر مذهب على نقطة معينة او يهتم بها اهتماماً خاصاً ، كالاخلاق مثلاً . ولم يكن هذا الاقتصار يمنع من التلفيق ، فقد يجمع المذهب الواحد رأيه في الاخلاق مثلاً من مذاهب متقدمة جمة .

(ج) - يتَعْلَبُ في هذه المذاهب الاهتمام الانسان على الاهتمام بالطبيعة .

(د) - بُنيَ بحث الاخلاق في هذه المذاهب على السعادة الفردية الناشئة من الموازنة بين الفَرَح والتَرَح (اللذة والالم).

وفي هذا الدور بدأت الشروحُ على كتب أرسطو. فقد ُعني نفر من المفكرين بالتعليق على كتب هذا الفيلسوف العظيم تفهيماً وتمثيلا وزيادة وتقليداً.

من أقدم أصحاب المذاهب المغلّبة آل سقراط (أتباع سقراط). ورأس هوًلاء أقليدس الماغاري (٥٠٠ – ٣٨٠ ق.م.)، وهو غير اقليدس الاسكندري صاحب كتاب الهندسة المشهور . درس أقليدس هذا على برمينيدس وزينون وسقراط ، ومزج بين المذهب الايلي (القائل بأن الوجود الواحد غير متبدل) وبين الاخلاق عند سقراط ، فقال : «ان الوجود واحد هو الحير » ؛ وسمتى ذلك اسماء مختلفة : سماه مرة «الرأي » ومرة «الله » ومرة «العقل » . فالوجود الحقيقي اذن هو الحير ، ويقابله العدم . وقد استعان اقليدس ومن تبعه من شبعته بالحدل السفسطائي على نصرة رأيهم .

ومنهم أنطستانس الأثيني (٤٤٤ ــ ٣٦٥ ق. م.) تلميذ غورجياس وسقراط ومؤسس المذهب الكلبي المبني على اطراح الفرائض المفترضة في المدن بالحُبُجّة القائلة: اذا جاز فعل الأمر في موضع جاز فعله في جميع المواضع. ولذلك كان أتباع هذا المذهب يأتون أعمالهم كلها جهراً كالكلاب، ومن هنا جاء اسم مذهبهم.

ومن آراء انطستانس أن ثمت فضيلة واحدة هي « الحير » ، وهي فضيلة قابلة للتعليم . اما السعادة فليست ضرورية . واما السرور (الفرح ، الالتذاذ ) فهو شر . وان الفاضل الوحيد هو الحكيم .

ومن اشهر اتباع هذا المذهب ذيوجانس (٤١٣ ــ ٣٢٣ ق. م.) الذي بالغ في التقشف والاستهانة بالناس ، ثم كان على آرائه مسحة اشتراكية اخذها في الاغلب من فيثاغوراس فقال بُشيوع النساء والأولاد وبإبطال الزواج ، ثم جعل التمتع مبنياً على الاتفاق بين الرجل والمرأة.

ومنهم أيضاً أرسطبتوس (٤٣٥ – ٣٥٠ ق.م.) صاحب المذهب القورينائي الذي كان يقول: لسنا على ثقة إلا من حسننا الشخصي. أما السعادة فهي في اللذة الايجابية العاجلة الحاضرة.

ومن المذاهب المغلّبة مذهب قدماء المشّائين (أتباع أفلاطون) ، سُمّوا مشائين لأنهم كانوا يعلّمون الناس وهم يمشون كيما يرتاضُ البدنُ مَعَ رياضة النفس. ويُسمّى هؤلاء أيضاً الأقاذميين أو أهل أقاذميا أو مشّائي أقاذميا (١).

<sup>(</sup>١) أَقَادُمِيا : المدرسة التي كان يعلم فيها أفلاطون . - أقام أفلاطون مدرسته في بستان =

وتمتاز فلسفة هوًلاء بالجدل المنظم على طريقة أفلاطون ، وبالقول باللدّة وأنها الخيركلّه . وقد جمع بعضهم بين « المثل الافلاطونية » والعدد الفيثاغوري.

ثم هنالك المشّاءون باطلاق (أتباع أرسطو)، وقد اهتمّوا بما وراء الطبيعة وبالطبيعة والتاريخ وآداب السلوك العامة.

واشهر المشائين عند العرب ثاونورسطس الحكيم اليوناني ، وهو تلميذ الرسطو وابن اخيه . وقد خلف ارسطو على دار التعليم بعد وفاته وأدارها منذ تُونِي ارسطو (٣٢٢ ق. م. ) الى ان تُونِي هو ، نحو خمسة وثلاثين عاما . وثاونورسطس شارح لكتب أرسطو ومؤلف أيضاً تناولت كتبه جميع أوجه الفلسفة ، وقد كان ذا براعة خاصة في علم النبات كما كان ثاقب النظر في أحوال الناس كما تدل نظرياته في الأخلاق . وكانت له كتب قيمة في التاريخ عامة و تاريخ الدين خاصة . وأكثر آرائه تتجه اتجاهاً أرسطوطاليسياً ؛ فمن علم الآراء أن الالوهية لا تتحرك : لا تتغير ولا تتبدل ، لا في الذات ولا في شبه الافعال .

ومن تلاميذ ارسطو المشائين ايضاً اوذيموس ؛ ومع انه اقل من ثاوًفرسطس شهرة عند العرب خاصة فقد كان اكثر اخلاصاً لآراء استاذه . على ان اكثر تعلقه كان بالالهيات ، بينما تعلق ثاوًفرسطس كان بالطبيعيات .

# العَصْرُالهِ لِلَّافِيَّ

### وانجِطَاطُ الفِصِرِ اليُونافِيّ

العصر الهـ الله هو العصر الذي تلا حملة الاسكندر المقدوني على الشرق ( ٣٣٤ – ٣٢٣ ق . م . ) ثم امتد ثلاثة قرون إلى نحو ظهور النصرانية . في هذا العصر انتشرت الثقافة اليونانية في الشرق ثم تأثّرت هي بدورها بالثقافة الشرقية .

ثم تلت فترة غاض فيها الازدهار وبقلس عدد السكان وكثر الضيق والشقاء فقل احتفال الناس بالمنشل العليا وفقدت الاعتقادات الدينية سيطرتها على الجماهير فأحب المفكرون أن يتجدوا ملجأ من شقاء هذه الحياة فانصرفوا الى نوع هيس من التفلسف ليتحيوا في نظرياتهم حياة تخفيف عنهم وطأة ذلك الشقاء . لقد أصبح اهتمام المفكرين بالجانب العملي من الفلسفة الخالصة ليتعزوا عن انفسهم لا ليصلوا الى الحقيقة : عجزوا عن أن يجعلوا الفلسفة مقياساً للسلوك الانساني فحاولوا ان يجعلوا من السلوك الانساني الراهن في زمنهم مقياساً وستندآ لنظرياتهم الفلسفية .

في هذه الفترة نفسيها تقهقر التفكيرُ اليوناني ونشأت المذاهب المتناقضة ثم اكتسبت خصائص قريبةٌ من خصائص المذاهب المغلّبة ·

(أ) التنازع بين أصحاب تلك المذاهب.

(ب) التلفيق بين الآراء المُستعارة من المذاهب السابقة.

(ج) إبراز العنصر النسي والاقتصار في الدرجة الاولى على الاخلاق. (د) بثّ الفلسفة في الجُمهور الذي كان يهتم "بالجدل وبالبحث النظري - ذلك الجمهور الذي فقد الثقة بنفسه للحكم على الأمور فأخذ يميل إلى أنْ يَعْرِفَ آراء الآخرين في تلك الأمور.

• • •

من المذاهب المتناقضة في صدر العصر الهلاّنيّ المذهب الرواقي الذي أسّسه زَيْنُونُ القبرسيّ (ت ٢٦٣ ق. م) – تمييزاً له من زينون الآيلي (ص٧٥) – والذي اتّخذ اسمه من رواق هيكل أثينة حيثُ كان زينون يعلّم الفلسفة.

يرى الرواقيون أن الحير هو السعادة ، وأن الانسان يبلغ السعادة من طريق الفضيلة . اما الفضيلة نفسها فهي نتاج الارادة المعتمدة على العقل ، لذلك ليس لعمل المجنون قيمة ولو كان ذلك العمل صواباً . ومن الفضيلة «احتمال من المشاق في سبيل الوصول الى الحير وتحقيقه .

وقال الرواقيون إن جميع الناس سواءً : العبيدُ والاحرار ، واليونانيون والبرابرة . اما الحر الحقيقي فهو «الحكيم » : إنه غني سعيد ، وهو ملك حقيقي ارقى من سائر البشر ، بل يشبه الآلهة ، وربما كان فوقهم لانه يحتمل المكاره ويصبر عليها .

والرواقيونَ مادّيون يَرَوْنَ ان المعارف جميعَها حيسيّة (تُعُرف من طريق الحس).

ومن هذه المذاهب مذهب أصحاب اللذّة الذي أسسه أفيغورس ( ٣٤١ – ٢٧٠ ق . م . ) وكان يرى أن الغرض المقصود ً إليه من دراسة الفلسفة هو اللذّة التابعة لمعرفتها .

ويرى أفيغورس أن النفس اذا عـمـلت خيراً ورَدَ عليها سرورٌ وفرح ؛ واذا عملت شراً ورد عليها حزن وترح ، وانما يكثر سرور كل نفس بالانفس الاخرى (بالاجتماع بها).

بني افيغورس فلسفته على « اللذة وأثامها » ( الأثام بفتح الهمزة : العقاب

على الذنب). ان أفيغورس يدعو الى تطلّب اللذة الحسية بجميع انواعه . أذ لا خير مطلقاً ولا شر مطلقاً في اللذات ، وإنما الشر في كل شيء هو الانغماس فيه حتى يعود الاسراف بالضرر على المتلذذ (١). فعلى الانسان اذا طلب لذة ان يوازن اولاً بين السعادة العاجلة التي سينالُها وبين الأثام المتأخر الذي سيناله ، فاذا وجد السعادة فوق الأثام مضى في رغبته في اللذة.

فالاخلاق تقوم عند افيغورس اذن على الموازنة بين مقدار ما تُنتجُ الرَغبة من اللذة ومن الالم ، فالسعادة عنده ان ينال الانسان باعماله اعظم مقدار من الللم ، والذي يحمل على السعادة ان يعيش المر عيشة هادئة مطمئنة ؛ فدوام الاطمئنان «سرور» ، وانقطاع الاطمئنان «ألم » . وعلى هذا يسعى المرء الى ان يتمتع بالاطمئنان في الحياة قد ر الامكان ، وللذلك يجب عليه ان يترك الزواج والاشتغال باعمال الحكومة وبالاعمال الاجتماعية ، ذلك لأن هذه تزيد التكاليف على الانسان وتقطع عليه اطمئنانه . والفضيلة الاساسية عند افيغورس هي «الرأي الصواب » ، ومنها تتفرع سائر الفضائل . وليس الفاضل من يحوظى باللذة ، وانما هو ذلك الذي يشحسن السلوك في السعي الى اللذة . ان الفضيلة وسيلة الى السعادة ، والسعادة ، والسعادة .

وافيغورس قليل الاحتفال بالآلهة لأنها لا تضر ولا تنفع ، ولكنه يحترمها لأنها نماذج مثلى للبشر (لها صفات يحسن بالبشر ان يَسْعَوا الى التخلُّق بها ) .

ومن هذه المذاهب أيضاً مذهب أصحاب الشك"، وهم شيعة فورون Pyrrhon (نحو ٣٦٠ ــ ٢٧٠ ق . م . ) الذين ينكرون الحقائق.

خَلَق هذا المذهبَ كُثرةُ التناقض بين المذاهب السائدة يومذاك. من اجل ذلك قال أصحاب الشك بأن الحواس والعقل عاجزة عن ادراك الحقائق، وخصوصاً فيما يتعلق بالآخرة وبالفرق بين الخير والشر. بل لقد تطرّفوا وقالوا إن من دواعي الاطمئنان للنفس ألا يُصدر الانسان حُكماً على

<sup>(</sup>۱) راجع رأي أرسطو ، فوق ، ص١١٦.

شيء ولا يُبدِي رأياً خاصاً. ثم بالغوا فقالوا ان جميع المتناقضات ، سوى السلوك الحسن ، متماثلة . أما الاطمئنان (السعادة) فان الانسان يستطيع الوصول اليه اذا تبع ما تعوده من غير ان يحاول هو نفسه أن يصل الى الحقيقة . ومن أعقاب المذاهب المتناقضة مذهب التخب .

أدرك أصحاب هذا المذهب اختلاف المذاهب السابقة على أيامهم فأرادوا أن يأخذوا من كلّ مذهب أحسن ما فيه ويصطنعوا مسلكاً عملياً صالحاً في الخياة والتفكير . وكان اعظم من مثل هذا الاتجاه في التفكير الخطيب الروماني المشهور شيشرون (١٠٦ –٤٣ ق.م.).

ولمّا جاءت النصرانية ثم انتقلت الى بلاد اليونان زاد ابتعاد الفكر اليوناني عن منهاج البحث المجرّد وعن الفلسفة الخالصة .

#### للتوستع والمطالعية

- الفلسفة الرواقية ، تأليف عثمان أمين ، القاهرة (مكتبة النهضة ) ١٩٥٩ م .

- The Greek Atomists and Epicurus, by Cyril Bailey, Oxford

- Epicuro, per E. Bignone, Bari 1920.

- Stoic and Epicurian, by Robert D. Hicks, New York 1910.
- The Stoics, Epicureans and Sceptics, by Ed. Zeller, (trans. by Oswald J. Reichel), New York 1962.

- Epicurus, by A.E. Taylor, London 1911.

- Epicurus and his philosophy, by N. W. de Witt, Minneapolis 1954.
- Epicure, sa vie, son œuvre, avec un exposé de sa philosophie, par André Cresson, Paris 1958.

- Epicurea, von H. Usener, Leipzig 1887.

- Stoics and sceptics, by E. Bevan, Oxford 1913.

Die Geschichte des griechischen Skepticismus, von A. Goedeckmeyer, Leipzig 1905.

Les Sceptiques Grecs, par V. Brochard, Paris 1923.

 The Roman Mind: studies in the history of thought from Cicero to Marcus Aurelius, by Martin Lowther Clark, London 1956.

# النَصْرانيّة وَالمنهَبُ الإسكندرانية

كان القرنُ الثاني قبل الميلاد عصراً مضطرباً في تاريخ الرومان: كان ممتلئاً بالنزاع الداخلي بين أنصار الحكم الجمهوري السائد وبين أنصار الحكم الفردي الذي كان يجد طريقه الى نفوس الرومانيين شيئاً فشيئاً. ولقد قضى الرومان قرناً من الثورات والفتن والاغتيالات قبل أن يستطيع أكتافيان أغسطوس (٣٤ ق. م – ١٤ م) أن يجمع السلطة في يديه وأن يمحُو كل أثر للجمهورية الرومانية ثم يتقضيي على مجلس الشيوخ الذي كان يتضفي على الحكم الروماني صبغة من الشورى.

وكذلك اشتد النزاع منذ مطلع القرن الثاني قبل الميلاد بين التقاليد الرومانية وبين الفلسفة اليونانية الوافدة من أثينة إَلى رومية .

كان الرومان قليلي الميل الى التفكير النظري ، وكان الذي يجمع بينهم تقاليد من الحياة العملية من الدين والبر والوطنية . أما الدين فكان أغلب على عواطفهم منه على عقولهم ، وكانت فائدت عندهم في التراص الاجتماعي والسياسي الذي كان يجمعهم . وأما البر ، وهو الطاعة للقبيل ، فكان أساس الأسرة حتى جاء في أقوالهم المأثورة : طاعة الابوين أساس الفضائل . وكذلك كان للوطنية أثرها البالغ فيهم ، فإن الوطن كان الاب الجامع للرومانيين . كان أبلغ المذاهب الفلسفية اثراً في حياة الرومانيين المذهب الأفيغوري والمذهب الرواقي ، وكان المذهب الافيغوري أسبق في الانتشار لأن اتتجاه هذا المذهب على شيء من الاطمئنان المذهب عصر كثير الاضطراب ، كما خفقف عنهم شيئاً من وطأة الدين النفسي في عصر كثير الاضطراب ، كما خفقف عنهم شيئاً من وطأة الدين

ومن رهبة الموت. ولكن ذلك جعل التقاليد الرومانية تضعف كثيراً.
ويحسُن أن نشير إلى أن المذهب الافيغوري قد اكتسب في البيئة الرومانية طابعاً أكثر ماديّة ، فكان تعلّق الرومانيين بظاهر دعوته الى اللذّة أكثر من ادراكهم لحقيقة ما رَمَى إليه ذلك المذهبُ من الاختيار العاقل بعد الموازنة بين السلوك الانساني وبين ما يُعقّبُ ذلك السلوك ، في كل مرة ، من مقدار اللذّة أو مقدار الألم (راجع ١٧٣ – ١٧٤).

ومنذ نحو ١٥٠ ق. م. بدأ المذهب الرواقي بالشيوع بين الرومانيين وبالغلبة . ومع أن هذا المذهب أقل صلة "بالواقع الانساني ، فقد كان أوثق صلة "بالتقاليد الرومانية لأنه أكثر تمستكا بالمبادىء وأقل احتفالا "بالميول العارضة . ومع شيوع المذهب الرواقي قويت النزعة الدينية ، وخصوصاً في عصر أغسطوس ، ثم امتزجت بحياة الرومانيين السياسية .

في هذه الاثناء كان الرومان قد اضافوا إلى امبراطوريتهم ، ومند أيام يوليوس قيصر (١٠١ – ٤٤ ق . م . ) ، معظم آسية الصغرى وسورية . وقبل أن يتوفى أغسطوس كانت مصر كلّها وقسم من فلسطين قدد أضيفا الى الامبرطورية ، فكان من الطبيعي أن تنتقل ثقافة الرومانيين الى سكّان الامبرطورية وأن ينتقل جانب من ثقافة الامبرطورية الى حياة الرومانيين .

وبعد أغسطوس جاء طيباريوس الاول ( ١٤ – ٣٧ م ) ، وكان حاكماً قديراً حازماً مع كثير من القسوة وسوء الظن بالرعية . أهمل طيباريوس مجلس الشيوخ الذي كان قد أصبح اسماً لغير مسمتى ، واحتقر النبلاء المرائين الذين كانوا يغدقون عليه ألفاظ المديح في حضرته ثم يدبترون عليه الموامرات . وكذلك احتقر جمهور العامة ، ولكنة أراد أن يدفع عن نفسه شرهم وشر النبلاء من ورائهم فأسرف في انفاق الأموال على الملاهي ليكشعكهم بها ، بينما كان يقتر في الانفاق على مصالح الدولة . ولما عظم كره أهل رومية بينما كان يقتر في الانفاق على مصالح الدولة . ولما عظم كره أهل رومية من عدداً من القصور في جزيرة كابري وعاش فيها عيشة ملك شرقي منترف الى أن

وافاه أجله في عام ٣٧ م.

وفي أيام أكتافيان أغسطوس ولد عيسى بن مريم (١) في بلدة بيت لحم من أرض فلسطين . ولما بلغ عيسى من العمر ثلاثين سنة أو نحوها جعل يعظ قومة العبر آنيين باللغة الآرامية التي كانت قد نشأت من العبر انية والبابلية في أثناء السبي البابلي (١) ، ويدعوهم الى الزهد والمحبة وطاعة ملوك الرومان ويحضهم على هجر النظام الاجتماعي الذي كانوا يعيشون فيه والذي أصبح لا يأتلف مع متطلبات العصر . وسخط عليه قومه وشكوه الى بيلاطيس البنطي حاكم بلاد فلسطين من قبل الامبرطور طيباريوس . ويبدو أن بيلاطيس أراد أن يتألف وجوه القوم فحكم على عيسى بالقتل .

#### عيسى بن مويم في الاسلام والنصرانية

عيسى بن مريم في الاسلام كلمة الله ألقاها الى مريم فجاءت به من غير أن يمسَّها رجل ، وكان ذلك إيذاناً من الله بأن عيسى سيكون نبيّاً رسولاً . ولما بلغ عيسى أشُدّه بعثه الله رسولاً الى بني اسرائيل وأنزل عليه الانجيل . ولكن بني اسرائيل انقسموا في شأنه قسمين : قسماً أفرط في اتباعه فعبده وأمّه من دون الله ، وقسماً غيظ بدعوته وأراد أن يقتلُكه أو يصلبه . ولكن الله نجيّا رسوله ورفعه اليه ولم يمكن منه أعداءه . غير أن النصارى فيما بعد بدّلوا الانجيل مرة واحدة .

<sup>(</sup>١) تواضع المؤرخون مسل أن يجملوا مولد ميسى بدءًا للتقويم النربي ؛ والواقع أن ميسى ولد في العام الرابع من هذا التقويم .

۲) راجع ، فوق ، ص ۲۲ .

<sup>(</sup>۱) في المقيدة الاسلاميسة أن موسى وهيسى نبيان مثل محمد صلى الله عليهم ، وأن التوراة التي نزلت على موسى والإنجيل الذي نزل على عيسى قسد رفعا ، أي ضاعا ونسيا . أما التوراة والإنجيل اللذان ها بأيدي الناس فانهسها مبدلان (أي من وضع البشر بعد زمن موسى وبعد زمن هيسى عليها السلام ) . والنصارى أنفسهم لا يقولون إن الإنجيسل كان وحياً من الله لعيسى ، ولكنهم يقولون إن نفراً كثيرين من حواري عيسى (تلاميذه الملازمين له ) كتبوا حسياة عيسى ( بوحي من هيسى المسيح ) . ثم اختير من هذه الأناجيل أربعة هي المعتمدة عند النصارى اليوم ، =

أما رأي النصرانية فأحبّ أن آخذًه من كتاب «أصول الفلسفة العربية» للاب يوحناً قمير (١). وأنا أنقل هذا الكلام تقريراً لرأي صاحبه ، قسال الأب يوحنًا قمير (ص١٧):

« وُلِيدَ يَسُوعُ في بيت لحم وعاش حداثتَـــه وشبابه في شبه خَلُوة ، في الناصرة ، ثم خرج فجأة <sup>(٢)</sup> الى الناس يتجوّل في الجليل واليهودية <sup>(٣)</sup> يدعو الناس الى التوبة ويعلِّمهم طريق الخلاص. وظلَّ ينذر ويبشَّمر نحو ثلاث سنينَ حتى أحْفظ (١٤) عليه بني قومه فصلبوه على خشبة. وكان أثناء (٥) ذلك يعيشُ ككل الناس: يأكل ويشرب، يمشي في الأسواق، ويعلُّم الناس. « على أن يسوع لم يُولَدُ ككلّ الناس ، فقد ولد من عذراء وبشّر به مَلاك . ثم هو قد أتى المعجزات : أسمع الصُم وأنطق البُكم ، أقام الموتى ، وقام هو نفسه من الموت . وهو الى ذلك يتَّخذُ صفاتِ الله : هو ربِّ داوود ،

ويصف الأثب قمير « الله » على مذهب النصارى فيقول (ص١٥ - ١٦ )· « الله واحد ، خالق السماوات والارض من لا شيء ، عالم ، قادر ، عادل ، تام"

« هذا الآله الواحد هو آب ، وابن ، وروح قدس ... الآب في الابن ، · والابن في الآب ، وكلّ ما هو للآب هو للابن ، ومن رأى الابن فقد رأى الآب .... »

وله سلطان أن يغفر الخطايا ».

<sup>=</sup> وهي « مجموعة أعمال المسيح وأقواله وصلت إلينا بأربع روايات وضعها متى ويوحنا – وهما من الرسل ( أي من الرسل الذين أرسلهم عيسى المسيح للتبشير بالنصر انية ) – و لوقا ومرقص – وهما من قلاميذ المسيح . ( راجع المنجد تحت كلمة • إنجيل » في قسم الأدب والعلوم ) .

<sup>(</sup>١) المطبعة الكاثوليكية ، ببروت ، ١٩٥٨ م .

<sup>(</sup>٢) يبدو أن المسيح كان في هذه الفترة في الهند ، راجم :

Jesus in Heaven on Earth, by Nazir Ahmad, Lahore 1952, p. 387. (٤) أغضب .

<sup>(</sup>٣) شالي فلسطن وجنوبيها .

<sup>(</sup>ه) اقرأ: قبل ذاك

ثم يتابع الاب قمير كلامه فيقول (ص١٦):

« هذا التعليم ، حين أراد المسيحيون التعبير عنه تعبيراً فلسفياً ، أثار مُشكلةً في غاية الدقة : كيف ( يمكن ) التوفيق بين الايمان بآله واحد وبين القول بأنه آب وابن وروح قدس ؟ كيف يكون واحداً وثلاثة ؟

ويرى الأب قمير في ذلك مشكلة تقتضي حلاً ، فيقول (ص ١٦–١٧): « ولحل هذه المشكلة استوحى المسيحيون ما جاء في الانجيل فمينزوا في الله بين الطبيعة والأقنوم ، قالوا : إن في الله طبيعة واحدة ، وفيه ثلاثة اقانيم َ — آب ، وابن ، وروح قدس — يتمثلك كل واحد منها نفس الطبيعة ، فتتعدد هكذا الاقانيم ، ولا يتعدد الله ...

« والمسيحيون بعدُ يُقرّون بأن عقيدة الثالوث تتعلّق بطبيعة الله نفسها ، وبما يكتنف هذه الطبيعة من أسرار يفوق ادراكُها عقولَنا ... »

#### المذهب الاسكندراني

من أجل تعليل هذه المشكلة اتسع القول في المذهب الاسكندراني .

هذا المذهب يعرف باسم Neo-Platonismus اي « ما بعد الافلائطونية » ، ويُسميّه الكتبّابُ العرب المعاصرون لنا « الفلسفة الافلاطونية الجديدة » او « الفلسفة الافلاطونية الحديثة » .

والواقع ان هذا المذهب مزيج ملفتى ُشوهت فيه فلسفة فيثاغوراس وأفلاطون وأرسطو ثم أضيف اليه شيء من الفلسفة الهندية . وسنسميّه نحن المذهب الاسكندراني نيسبة الى مدينة الاسكندرية بمصر كما سمّاه العرب ، وان كان هذا المذهب قد ساد قبل ذلك في غير الاسكندرية ايضاً .

ومما يُوسف له ان الفلسفة اليونانية قد وصلت الى العرب في صدر نهضتهم الفكرية من طريق الاسكندرانيين الذين لم يكونوا اوفياء للحقيقة الفلسفية ، إمّا لقصور مداركهم عن استيعابها ، وإمّا تعصباً منهم على الآراء التي لم توافق مذاهبهم الخاصة .

#### اليهود قبل النصارى : فيلون ( ٢٥ ق.م - ٥٠ ب.م ) :

تنبه اليهود الى ان المذاهب الفلسفية التي انتشرت في العالم القديم قد زعزعت أُسُسَ الرواياتِ الدينية في صدر المفكرين والعامة على السواء. من أجل ذلك حاولوا امرين:

(أ) اقامة َ أدلَّة فلسفية على صحة الدين عموماً .

(ب) تأويلَ الرواياتِ الدينية على شكل لا يخالف الفلسفة ، ولو ادّى ذلك الى تشويه الآراء الفلسفية عند الموازنة بينها وبين الروايات الدينية .

نشأ في اليهود الاسكندرانيين نفر اتتجهوا هـذا الاتجاه في التلفيق ثم جاء فيلون الاسكندري فنظم آراء المتفلسفين من قومه ، ولكنه لم يستطع ان يخلص تلك الآراء من شوائب التلفيق ولا ان يضمها في نظام واحد او ان يستر ما فيها من التناقض والضعف .

(١) كان سبيل فيلون وقومه التوفيق بين الحكمة الهيلا ّنية على الا ُخص وبين الاديان الشرقية عموماً. وقد استعان باحتجاجه ليصحة التوراة بالآراء الرواقية والافلاطونية المتأخرة وبالحيكم المروية عن سليمان بن داوود .

(٢) ويدور اكثرُ تفلسف فيلون خاصة حول شرح التوراة شرحاً رمزياً ، فحوّاءُ مثلاً كناية عن « اللَّذة » .

(٣) الله ، والكلمة ، والعالم . ان « الله » هو الفكرة الاساسية في تفلسف فيلون : لقد نفى عنه جميع الصفات التي وصفته بها التوراة . نحن نعلم ان الله موجود ولكن لا نعلم حقيقته ، إذ أنه « الوجود المطلق » الذي لا حد له ولا صفات له . وخلق الله العالم لا لأنه محتاج الى خلقه ، ثم هو يعتني به من غير تعب ولا جُهد . والله كمال كله بريء من المادة غير متصل بالعالم من غير تعب ولا جُهد . والله كمال كله بريء من المادة غير متصل بالعالم (لأن العالم مادة ) ؛ والله أسمتل العالم ويملأه .

ولكن بما ان الله لا يمكن ان يتصل بالعالم فقد خلق اولاً الكلمة Logoe ، ووصفها فيلون بانها الابن الاول لله ، اما العالم فهو الابن الثاني لله (تعالى الله). وهناك أرواح كثيرة تملأ الهواء ما بيننا وبين القمر ، فالملائكة خلقهم

الله من رضاه والشياطينُ خلقهم من غضبه. وبما ان الانسان لا يستطيع ان يتصل بالله مباشرة ، فقدُ جعل الله الكلحة والملائكة ... شُفعاءَ البشر في توسلهم اليه.

#### أمونيوس سكاس ( ١٧٥ – ٢٤٢ م )

المذهب الاسكندراني على الحصر أسسه أمونيوس سكماس ، أي الحمال ، لأنه كان في أول أمره حمالاً . ولقد كان أبواه حملاه على النصرانية ، ولكنه عاد بعد قليل الى عقيدته الهلانية القومية (الوثنية) . أما آراء أمونيوس فعر فناها من تلاميذه وأشهرهم أفلوطين .

#### أفلوطين (٢٠٣ – ٢٦٩ م)

افلوطين من مدينة لوقن او لوقوبوليس (اسيوط) بمصر، تعلم على حكماء الاسكندرية، وتطوّف كثيراً في البلاد ومات في ايطالية.

لأفلوطين أربع وخمسون مقالة تبحث في الاخلاق والطبيعة والنفس والعقل والواحد الخ . وقد رتب هذه المقالات تلميذُه فرفوريوس الصوري وجعلها ستّة أقسام في كلّ قسم تسع مقالات ، فعرُ فت من أجل ذلك بالتاسوعات .

#### وتتلخّص آراء أفلوطين في ما يلي :

١ - الله. فهم افلوطين « الحير » على أنه « الواحد ، المطلق ، العلة الاولى »: انه مصدر الاشياء كلّها ولكنه يخالفها كلّها، فليس هو عقلاً ولا نفساً ، ولا متحركاً ولا ساكناً ، وليس في زمان ولا مكان ، ولكنه «كائن مطلق » بسيط لا يدركه الوصف لانه فوق الادراك. و « الواحد » كامل في نفسه لا يحتاج الى شيء ، بينما كل شيء يحتاج اليه.

وبما ان «الواحد» (الله) بسيط فهو منزّه عن جميع الصفات، وعن ان يكون متصلاً بالمادة، ومنزّه أيضاً عن التنوع في ذاته.

٢ ــ الفيض والعالم. وقف افلوطين امام مشكلة ، هي «خلق العالم».

رأى ان القول بقيدكم العالم على ما قال ارسطويةود الى الكفر، وان القول بخلق العالم حسب ما وردت به الروايات الدينية مناقض للفلسفة، فاراد ان يلفق مذهباً لا يثير رجال الدين ولا يخالف الفلسفة في الظاهر فتبنى رأي أفلاطون في الفيض (١) بعد أن خرج به من نطاق الفلسفة الى نطاق الدين.

قال: أن الوجود الاول هو الله. إن الله يتأمل ذاته فيتَعقبِل بذلك نفسته (يعلم انه موجود).

حينند ينفيض (او يتصدر) عنه كائن واحد هو «العقل » الاول. هذا العقل هو صورة الله ولكنه ليس الله نفسه. ويعود هذا العقل الأول فيتأمل ذاته فيصدر عنه كائن آخر هو «النفس الكلية » التي تملأ العالم. وترجع النفس الكلية بالتأمل في العقل الاول فيفيض منها كوائن متعددة هي نفوس الكواكب. ثم يستمر الفيض فيصدر عن كل كائن كائنات أخر اقل شبها بالعقل الاول المطلق (البريء من المادة) واكثر صلة بالمحسوسات، حتى بالعقل الاول المطلق (البريء من المادة) واكثر صلة بالمحسوسات، حتى مورة لها البتة.

وهكذا نلاحظ ان الفيض انما هو «تسوية » بين الروايات الدينية في خلق العالم وبين الرأي الفلسفي ، ورأي ارسطو على الاخص.

٣- النفس. النفس الكلية (التي صدرت عن العقل الاول الصادر عن الله مباشرة) تملأ العالم وتبعث فيه نشاطة. وتظهر النفس الكلية في كل كائن حيّ. أما نسبة النفس الكلية الى النفوس الجزئية (نفوس البشر والنبات والحيوان..) فقد ضرب عليها افلوطين الامثال . فقال مثلاً : ان النفس الكلية كالحاتم المنقوش ؛ اما النفوس الجزئية فهي «بتصمات » هذا الحاتم في الكائنات المادية . ثم جاء افلوطين بتشبيه آخر فقال : ان النفس الكلية كنور الشمس المشرق على غرف متعددة ، ففي كل غرفة جزء من نور الشمس نفسه ، ولكنه ليس نور الشمس كلة .

<sup>(</sup>۱) راجع ، نوق ، ص ۱۰۰ -- ۱۰۱ .

اما اتصال النفوس الجزئية باجسامها فيرجع عند افلوطين الى « هبوط النفس » من الملأ الاعلى الى الاجسام التي في الارض. فاذا اتصلت النفس بجسد انساني خضعت لشرور وعيوب كثيرة ( تأتيها من قبل اتصالها بالمادة ) . والنفس تحاول دائماً ان ترجيع الى مصدرها الاول ، فاذا سلكت في جسدها سلوكاً كاملاً رجعت الى مقامها الاول في الملأ الاعلى ، وإلا تقلبت من جديد في أجسام بشر آخرين او اجسام حيوانات او اجسام سماوية حتى تتطهر تماماً وتصبح خليقة بالرجوع الى عالمها الاول .

٤ — التصوف. يرى افلوطين أن النفس الجزئية نستطيع ان ترَّجع في اثناء الحياة لتحيظات معدودة الى النفس الكلية فتبلُغ السعادة في اثناء حياتها هي. ولكن ذلك يحتاج الى رياضة خاصة. ثم ان هذا الاتصال لا يطول ولا يتكرر كثيراً. وقد ذكروا ان أفلوطين بلغ هذه المرتبة من الاتصال اربع مرات في حياته كلها.

- الإشراق والمعرفة . لنتنظرُ إلى التصوف من ناحية ثانية: إن اتصال الانسان (او النفس الانسانية) بالنفس الكلية لَحظات معدودة معناه ايضاً ، في رأي المتصوفة ، تخلّص النفس لحظات معدودة من أسر الجسد ومن شوائب المادة . في هذه الحال يكون إدراك النفس الانسانية لحقائق الكائنات أصفى وأتم . فالمعرفة في هذه الحال اذن لا تُستَملً من طريق الحواس و من طريق التفكير المقصود ، بل تكون منباشرة من النفس الكلية الى النفس الجزئية رأساً وفي حال من الذهول (فقدان الحيس بالعالم المادي) . هذا هو الاشراق وهذا النوع من المعرفة هو المعرفة الصحيحة .

#### آل أفلوطين والشروح الاسكندرانية

جاء بعد افلوطين تلاميذُ له ثم انصارٌ لمذهبه كثارٌ . واهميةُ هوُلاء كبيرة في تاريخ الفلسفة الاسلامية ، ذلك لأن هوُلاء هم الذين فسّرواكتب الفلاسفة

المتقدمين ، اي شرحوها وعلقوا عليها . ولا يَنْقُصُ من تلك الاهمية أنّ هوُلاء شوّهوا هذه الكتب التي فستروها ، لأن هذا التشويه قد اثر أيضاً في الفلسفة الاسلامية ووقف حاجزاً دون تقدمها زمناً غير قصير .

ولم يكتف الاسكندرانيون عموماً بتشويه الفلسفة ، بل نحلوا الفلاسفة الاقدمين كتباً برُمّتها . ومن اشهر ما يُشار اليه هنا كتاب « اوثولوجيا » ( الالهيات ) فانهم نسبوه الى ارسطو ، مع أنه في الحقيقة تلفيق للآراء الاسكندرانية ، ومن آراء افلوطين نفسه في الله والفيض والنفس على الاخص .

من تلاميذ أفلوطين ملخوسُ الصوري ( ٢٣٢ – ٣٠٤ م ) المعروف بلقب فرفوريوس (الديباج الإحمر )، وهو من أهل صورِ الشام. وقد لتقيي أفلوطينَ في رومية ( ٢٦٢ م ) فأخذ عنه ثم أصبح أشهر تلاميذه.

دافع فرفوريوس عن الدين القومي وانتقد التوراة وقال ان بعض اقسامها مكتوب في زمن متأخّر ، كما انتقد تأليه المسيح . وقيمة فرفوريوس لاتر جع الى صبحة آرائه الفلسفية ، بل الى كثرة شروحه على كتب أفلاطون وأرسطو خاصة . وقد كان اهتمامه الاول بالمنطق ، فان له كتاب أيساغوجي (المُد خيل الى علم المنطق) ، وهو كتاب مشهور جداً . ثم ان فرفوريوس قد افتتح بشروحه على كتب أفلاطون وأرسطو وثأوفرسطس وأفلوطين دور الشروح الاسكندرانية في تاريخ الفلسفة .

ومن أتباع أفلوطين وتلاميذ فرفوريوس أيامبليخوس أو يامبليخوس الذي هو من مدينة عَنْجر في البقاع (سورية) والمُتَوَفِّى عام ٣٣٠م. كان يامبليخوس مؤسس الفرع السوري من المذهب الاسكندراني، الذي هو مزيج من الآراء المنسوبة الى فيثاغوراس والى أفلاطون.

حاول ايامبليخوس ان يبني من الآراء الاسكندرانية نظاماً وان يُدخل فيه ما كان عند الاقدمين في الغرب والشرق من الآلهة والارواح الحيّرة او الشريرة. حتى الخوارقُ والمعجزات قبيلها على انها جزوً من نظامه ، وهكذا نراه قد اشتغل اكثر ما اشتغل بالماورائيات. والملاحظ عنده انه جعل « واحداً

ثانياً » مع «الواحد ». هذا «الواحد الآخر » الذي افترضه ايامبليخوس ليس الحير كما افترض افلوطين ولكنه «واحد » لاصفة خاصة له، ولذلك هو عنده اسمى من «الواحد » الذي هو الحير . وكذلك جعل ايامبليخوس الوجود عالمين : عالماً عاقلاً ، وعالماً معقولاً صادراً عن العالم العاقل . ثم إنه جعل كل مظهر من مظاهر الوجود مقسوماً بضعة اقسام ؛ وكان يلقي على تفلسفه صبغة صوفية .

ومن المشآئين أتباع أرسطو الاسكندرُ الافروديسي؛ كان أعظم الناس دفاعاً عن أرسطو حتى سُمتي أرسطو الثاني . وقد فستر كتب أرسطو تفسيراً جيداً حتى سُمتي المفستر (الشارح) ، وهو أول من استعمل كلمة « لوغيقا » بمعنى « المنطق » . غير أنه لم يستطع أن يتخلص من شوائب المذهب الاسكندراني ، فان له مقالة " فيما استخرجه من كتاب أرسطوطاليس الذي يدعى بالرومية ثيولوجيا ومعناه الكلام في توحيد الله تعالى (١) .

وتولّى الاسكندر الافروديسي تعليم الفلسفة في اثينة، بين ١٩٨ و٢١١ م، في ايام الامبراطور سبتيموس سفيروس.

وللاسكندر الافروديسي من الكتب الاصيلة كتاب النفس وفيه ينكر خلود النفس ، ثم كتاب الحتمية والارادة .

ومن المشائين أتباع أرسطو والمتأخرين في الزمن ثامسطيوس الرومي (ت نحو ٣٩٠م) ، كان من أهل قسطنطينية ، وقد بَقَـِيَ على دينه القومي ولم يعتنق النصرانية . ولعل هذا الذي دعا يوليانس المرتبد أمبرطور القسطنطينية (٣٦١ ـ ٣٦٣م) إلى اتخاذه كاتباً .

ومع أن ثامسطيوس قد اشتهر بتفاسيره لعدد من كتب أرسطو أو اختصارها ، فانه لم يكن ذا اتجاه أرسطوطاليسي خالص ، بل غلب عليه شيء من آراء أفلاطون ؛ وكان يحاول التوفيق بين أرسطو وأفلاطون .

<sup>(</sup>١) طبقات الأطباء ١ : ٧٠ - ٧١ ؟ القفطي ٥٥ .

#### للتوسع والمطالعة

- \_ الإناجيل
- ــ الانجيل في القرآن ، تأليف يوسف درّة حدّاد ، بيروت ١٩٥٦ م .
  - ــ مقالات ليحيي بن عدّي ، باريس ١٩٢٠ م .
- كتاب الخلاصة اللاهوتيّة للقديس توما الاكويْني (ترجمة الخوري بولس عوّاد)، بيروت (المطبعة الادبية) ٥ أجزاء، ١٨٨٧ – ١٩٠٨ م.
- الحلاصة الشهيّة في أخصّ العقائد والتعاليم الارثوذكسيّة ، تأليف البلاطون مطران موسكو (معرّب ببعض التصرّف بقلم الخوري يوحنيّا حزبون) ، بعبدا لبنان (المطبعة العثمانية) ١٨٩٧ م
- ــ الرسالة البرهانية في تبرير الديانة النصرانية، تأليف المطران مكسيموس مظلوم، بيروت (مطبعة الآباء اليسوعيّين) ١٩١٢م.
- الأدلّة البهيّة في تبرير دعوى النصرانية ، تأليف حنّا خبّساز ،
   بيروت (المطبعة الاميركانيّة) ١٩١١ م .
- \_ أصول الفلسفة العربية ، تأليف الاب يوحناً قمير ، بيروت (المطبعة الكاثوليكية ) ١٩٥٨ م .
- \_ فجر المسيحيّة ، تأليفُ جرجس المارديني ، بيروت (الرابطــة الكهنوتية ) ١٩٦٣ م .
- تاريخ الكنيسة المسيحية القديمة والحديثة ، تأليف يوحنّا لورنس موسهيم ، (ترجمة مخايل عرمان) ، بيروت (المطبعة الاميركانية) 1۸۷٥ م .
- ــ قطف الازهار في الذمّة والاسرار ، تأليف عمانوثيل شمّاع ، الشوير ــ لبنان (مطبعة دير القديس يوحنّا الصايغ ) ١٨٩٧م.

- محاضم ات في النصم انبة ، تأليف محمَّد أبي زهرة: القاهرة ١٩٤٩ م. - مباحث المجتهدين في الخلاف بين النصاري و المسلمين ، تأليف نقو لا يعقوب غبريل ، بيروت (المطبعة الاميركانية) ١٩٢٥ م. ـ المسيح في الهند ، تأليف أ . ستانلي جونس ( مترجم عن الانكليزية) بيروت (المطبعة الاميركانية) ١٩٢٨ م.

ـ ديوان البدع ، تأليف المطران جرمانوس فرحات ،

- The essence of Christianity, by A. L. Feuerbach (tr. by Marian Evans), London 1893.
- The Fundamentals of Christianity, by Ch. F. Kent, Philadolphia 1925.
- L'esprit de la philosophie médiévale, par E.H. Gilson, 2ème éd., Paris 1948.
- The spirit of mediaeval philosophy, by Etienne Gilson, (tr. by A.H.C. Downes, New York 1936.
- Histoire des origines du christianisme, par Ernest Renan, Paris 1863-81.
- The social origins of Christianity, by Shirley J. Case, Chicago
- Religionesgeschichtliches Handbuch für den Raum der altchristlichen Umwelt; hellenistische-römische Geistesströmungen und Kulte mit Beachtung des Eigenlebens der Provinzen. von Karl Prümm, Rom (Päpstliches Bibelinstitut) 1954.
- Christian Origins and Judaism, by Wm. D. Davies, London 1962.
- Primitive Christianity and its non-Jewish sources, by Christian Carl Clement (Tr. by Robert G. Nisbet), Edinbourg 1912.
- Ancient Judaism and the New Testament, by C.F. Grant, Edinbourg 1960.
- Paul and Rabbinic Judaism, some rabbinic elements in Pauline theology, by Wm. D. Davies, London 1955.
- La préhistoire du Christianisme, par Ch. Autran, Paris 1941.
- Essai sur les rapports entre la pensée grecque et la pensée chrétienne..., par Régis Jolivet, Paris 1955.
- History of Christian thought, by A. C. MacGiffert, New York 1932.

The religious quests of the Greco-Roman World, a study in the historical background of early Christianity, by Angus Samuel, New York 1929.

- The mystery-religions and Christianity, by Angus Samuel, New York 1925.
- The pagan background of early Christianity, by Wm. R.
   Halliday, Liverpool (The University of Liverpool) 1925.
- Mithras Mysterien und Christentum, von Alfred Schütze, Stuttgart 1960.
- Jew and Greek: tutors unto Christ, the Jewish and the hellenistic background of the New Testament, by George H. C. MacGregor, Edinbourg 1959.
- Christianity as taught by Christ, by Henry S. Bradley, New York 1905.
- The religion of Jesus, by Leroy Waterman, New York 1952.
- Vie de Jésus, par Ernest Renan, Paris 1963.
- Jesus, a New Biography, by S. J. Case, Chicago 1927.
- The death of Jesus, by Joel Carmichael, first published by Victor Gollancz, London 1963.
- Early history of the Church, by L. Duchesne (Eng. Tr.), New York 1909-1912.
- Constitution and Law of the Church in the First Two Centuries, by A. Harnack (Eng. Tr.), London 1908.
- أيساغوجي لفرفوريوُس الصوري ، نقل أبي عثمان الدمشقي ، مع حياة فرفوريوس وفلسفته ( نشره أحمد فؤاد الأهواني ) ،
  - القاهرة ( دار إحياء الكتب العربية ) ١٩٥٢ .
- أفلوطين عند العرب: نصوص حققها وقدّم لها عبد الرحمن بدوي ، القاهرة ( مكتبة النهضة المصرية ) ١٩٥٥ م .
  - Plotinus, the six Enneads (trans. by S. MacKenna and B.S. Page), Enc. Br. Inc. 1952.
  - Plotin, Enneades (Textes établis et traduits par Emile Bréhier, Paris 1956.
  - The philosophy of Plotinus, by W.R. Inge, 3rd. ed. London 1928.
  - La philosophie de Plotin, par Emile Bréhier, 2ème éd. Boivin, 1938.

- Plotinus Stellung zum Gnosticismus und kirchlichen Christentum, von C. Schmidt, Leipzig 1901.
- The neo-platonists, by Th. Whittaker, Cambridge 1916.
- The Neo-Platonism, by Th. Whittaker, Hildesheim 1961.
- Les idées philosophiques et religieuses de Philon d'Alexandrie, par Emile Bréhier, Paris 1925.
- The platonism of Philo Judaeus, by Th. H. Billigs, Chicago 1919.
- Philo; foundations of religious philosophy in Judaism, Christianity and Islam, by H.A. Wolfson, Cambridge (Mass.) 1947.
- The Christian Platonists of Alexandria, by C. Bigg, Oxford 1913; new ed. 1947.
- From Platonism to Neoplatonism, by P. Merlan, 2ed. ed. 1960.
- Plotinus Entwicklung und sein System, von F. Heinemann, Leipzig 1921.

## العِرْف اِيْبُوّْن

العرفانيّون ، في الاصل ، نفر استحوذ القلق عليهم في بيئة كانوا فيها قلّة تَم ساورَهُم الشك في حياتهم الفكرية بالاضافة الى النظم العقلية التي كانت سائدة في زمانهم فغلّب عليهم التديّن ورفضوا سلطة العقل ثم زعموا أن إدراكهم للأمور مستمد من معرفة يتنكقونها من العالم الآلمي بطريق باطنية (صوفية سريّة) خصوا بها دون سائر الناس . وقد نشأ بعد كل فرد من هولاء أتباع يذهبون بمذهبه فنشأت الفرق العرفانية المختلفة . هذه الفرق كانت نتاج العصر الهيلاني (١) .

هولاء النفرُ المختلفو الاتتجاهات كانوا موجودين قبل ظهور النصرانية ثم زاد عددُ هم وبروزُ هم بعد ظهورها ، وكانوا يُعْرَفون باسماء مختلفة . فمنهم عند ابن النديم (الفهرست ٣١٨ – ٣٤٥) الحرنانية (٢) الكَّلدانيون المعروفون بالصابة أو الصابئة ، ومنهم الثنوية الكلدانيون ، ومنهم المَنانية أو المانوية أتباع ماني ، ومنهم المَرْقُيونية والديصانية والانسية وسواها . ويبدو أن كل فرقة منهذه الفرق كانت تنقسم فرقاً أخرى . ويحسن أن ندل على هولاء كلهم باسم الباطنيين لكَشْرة ما في مذاهبهم من الأسرار في الاعتقادات والرموز في العبادات (راجع الفهرست ٣٢٦ – ٣٢٧) وأن نسميّهُ ألباطنيين القدماء تمييزاً لهم من الباطنية الغلاة من الشيعة الاسماعيلية . وكذلك يمكن أن نسميّهم أدريين أو مندائييّين (صابئة ) ، وهو اسم يرجع

<sup>(</sup>١) النصر الحلائي : النصر الذي تلا فتح الاسكندر المقدوئي المشرق (راجع ، فسوق : ١٢٨) .

<sup>(</sup>٢) الحرفائية نسبة الى حران بلد بجزيرة ابن عمر ، في أمل الشام والعراق (قا ٢:٧ س).

اشتقاقه الى جذر آراميّ «يداع » بمعنى العلم والمعرفة (١٠).

ولم يكن ْ يجمعُ هوُّلَاء في تاريخ الدين الهلاَّ ني (١) اسم ٌ حتى جاء القرنُ الثاني للميلاد فتَسَمَّوْا الغُنوصية أو الغنوصيين من كلمة غنوصس Gnosis البونانية بمعنى المعرفة. ولذلك سمَيتُهم هنا العرفانيين.

ولكن يجب ألا نَفْهمَ كلمة عنوصُس أو عَرِفان هنا بمعنى المَعْرفة الحِسبَة أو المعرفة العقلية القائمة على المَنْطق والبحث والاستدلال، بل بمعنى أننها نوع من الحَدْس يعتقد صاحبه أن العلم يَسْقُطُ عليه من العالم الآلهي وأنه مخصوص هو وأبناء جماعته الاقربين بهذا العلم دون سائر الناس.

هذه الحركة الروحية رافقت نشأة النصرانية ثم بلغت ذروتها في القرن الثالث للميلاد ، وهي في حقيقتها مزيج من العقائد الفارسية الآرية ومسن العقائد الكلدانية السامية مع غلبة العنصر الفارسي فيها وبروز الطابع الوثني . ولعل أصحاب هذه الحركة ، على اختلاف فرقيهم وجماعاتهم ، قد تستروا بالنصرانية تستراً ، فان ابن النديم يقول : «المرقيونية أتباع مرقيون .... وهم طائفة من النصارى أقرب (الى النصرانية) من المنانية والديصانية . ولمرقيون انجيل سمّاه (۳) ، ولأتباعه عدة كتب غير موجودة الآحيث يعلم الله (٤) . وهم يتسترون بالنصرانية (الفهرست ٣٣٩ ، الاسطر ١٠ ، يعلم الله (٤) . وهما يوكد بعد هذه الحركة عن النصرانية الكنسية أن آباء الكنيسة (رجال الدين الأولين في النصرانية ) قد قاوموها وردوا على

<sup>(</sup>۱) مجلة المشرق ( بيروت ) السئة الرابعة ( ۱۹۰۱ م ) ، العدد ۱۲ ( ۱۹۰۱/۱/۱۰ )، العددة و ه ه .

<sup>(</sup>٢) المقصود بالدين الملائي اتباع مذاهب جمت مبادئها جماً مرفياً تحكمياً من الأديان السائدة ومن النظريات الفلسفية والأخلاقية المشهورة ، وكان يعمها الأخذ من النصر انية والثنوية مع ميل ظاهر الى العقائد الباطنية .

<sup>(</sup>٣) له اسم ولكن المؤلف ( صاحب الفهرست ) نسي ذلك الاسم .

<sup>(</sup>٤) في مكان مجهول لا نطبه نحن .

أهلها وفنَّدوا أقوالهم ثم عدُّوا أتنباعها في الهراطقة ( في الخارجين على الايمان المسيحيُّ الجامع ) .

على أن النصرانية عادت فأخذت كثيراً من العناصر العرفانية ، حتى أن الدارسين الذين يُريدون ألا يكون بين النصرانية وبين العرفانية (الغنوصية) صلة لا يستطيعون أن ينكروا أن عدداً من أقوال المسيح نفسه والمروية عندهم في الاناجيل يمكن أن يتجري تأويلها تأويلا رمزياً يقرب النصرانية من العرفانية (۱) . ولا شك في أن العناصر العرفانية أكثر ظهوراً في أقوال بولس وفي أقوال غيره من رجال الكنيسة الأولين (۱) . وهنا يجب أن نذكر أن هؤلاء المُنكرين للصلة بين العرفانية والنصرانية يعتمدون الأناجيل الاربعة التي اقتصرت الكنيسة عليها ولا يُدخلون في نطاق بحثهم «عشرات الاناجيل المرفوضة يمكن أن الاناجيل المرفوضة يمكن أن تضمّ من الحقائق التاريخية والفكرية أضعاف ما تتضمّنه الاناجيل المقبولة ، من الناحية الواقعية على الاقل .

كان للعيرفانية أثر بالغ في النصرانية فلقد طبّعتَها بالطابع الهـــلاّنيّ الاوروبيّي وجعلت فيها نيظاماً معقداً لم يكن في طبيعتها الاولى يوم نشأت في البيئة الأسيوية السامية.

#### غاية العرفانية وخصائصها

غاية العرفانية الخلاص الفردي من عالم ذي شرور وقيود إلى عالم فيه سعادة وحرّية ، ثم سعادة النفس بعد الموت .

أما الخصائص التي تعمّ الفرق العرفانية كلّها على تفاوت بينها في البروز وعلى اختلاف في التعليل والتأويل فهي التي تلي :

(أ) الثنوية الشرقية ... قال العيرفانيون ، مع الفرس القدماء: إن الوجود

Cf. Grant 35-36. (1)

<sup>(</sup>٢) فقهاء النصارى الذي كانوا في القرون الأولى لانتشار النصرانية .

راجع الى أصلين: الخير والشر. هنالك في رأي هؤلاء عالمان: عالمُ الخير في مقابل عالم الشر، أو عالم النور في مقابل عالم الظلمة، أو العالم الآلهي في مقابل عالم المادة. على أن الفرق العرفانية يفترق بعضها من بعض عند التفصيل في نشأة العالمين المتقابلين وسبق بعضهما على بعض وفي خصائصهما.

(ب) تجسد الآله – وجميع الفرق العرفانية تؤمن بآله مُخكَلَّص يَهْبِطُ مِن السماء ليسيرَ على الطريق الذي سار فيه البشر ثم يموتُ وينهضُ من الموت . وهبوط هذا الآله إنها هو لتخليص البشر من شرور الحياة . ولقد كانت شخصيات الآلهة الهابطة خيالية خرافية . والمسيح هو أول شخصية تاريخية نسسَ اليه أتباعه هذه الخاصة .

(ج) الطقوس والأسرار ـ وفي الفرق العرفانية عدد عظيم من الطقوس الشكلية (أعمال العبادة) في الملابس والمطاعم والسلوك. ويلحق بهذه الطقوس أسرار دينية ورموز دالة على معان مطوية عن غير العرفانية ن وعن السماعين (١) من أولاد العرفانية و ثبت أنفسهم. أن معظم هذه الطقوس والاسرار قد انتقل الى النصرانية وثبت فيها.

(د) الاجتباء أو القبول في الدعوة - الفرق العرفانية كانت فرقاً تدين بالباطنية (بكتمان أمور العقيدة). من أجل ذلك لم يكن يباح بأمور العقيدة إلا للمنجتبين (الذين قبيلهم رؤساء الفرقة وصر حوا لهم بالاسرار بمقادير غتلفة باختلاف سن هولاء المقبولين وباختلاف قدرتهم على فهم وجوه العقيدة). أما غير هولاء فكان اسمهم السماعين ، أي المنتسبين الى الفرقة والمكتفين بسماع ما فيها من أمور الدين الظاهرة من غير أطلاع الى أسرار العقيدة.

(A) الاعتقاد بالعدد « سبعة » وأنه يمثل آخر الفيوضات (۲) أو القوى

<sup>(</sup>۱) في مذهب التوحيد ( عند الدروز ) يسمي المجتبون « العقال » ، ويسمى السماعسون « الحهال » .

<sup>(</sup>٢) راجع ، فوق ، ص ١٣٤ .

السبعة عندهم متمثلة بالكواكب السبعة (عُطارد والزُهرَة والمريخ والمشتري وزُحَل والشمس والقمر)، وهذه هي التي تدبّر العالم (توُثّر فيه وتصنع فيه الحياة والحركة والموت وسوى ذلك). وقد أشار المعرّي الى ذلك لما قال في حكاية قول هوُلاء والرد عليه:

يقولون : "ضُنعٌ من كواكب سبعة ، ؛ وما هو إلاّ من زعيم الكواكب ١١٠.

(و) الأمومة – واعتقد هولاءً بأمومة مقد سة للآلهة هي أصل الوجود والعالم. ويتبع الأمومة مدرك الأنوثة المتمثل في «عذارى النور» اللواتي يَهُبِطُن َ (إلى الارض ليُشرُن الشهوة والكفاح بين الملائكة (أو الآلهة الثانويين) الذين يدبترون الارض (يتولون أعمالها: من حياة وحركة ونمو وموت الخ).

(ز) الانسان الاول ــ وللعرفانيين اعتقاد وثني خرافي في خلق العالم ووجود الانسان الأوّل (آدم الترابي أبو أجساد البشر وحوّاء الجميلة). والانسان الاول مخلوق كامل قديم جدّاً. أما آدم الذي تذكره الروايات الدينية فهو الصورة الاخيرة المكرّرة لذلك الانسان الأوّل.

وفي المذاهب العرفانية عناصر وخصائص مختلفة كالصوت الذي يحدث في خارج الانسان مرّة وفي داخل الانسان مرّة أخرى (أي صوت الله، لأن الانسان يجب أن يبحث عن الله في داخله لا في خارجه)، وكالاعتقاد بأن النفس على هذه الارض في «غُربة» عن مقرّها الأول في الملأ الاعلى، وأن هذه النفس تتوق دائماً الى الرجوع الى مكانها الاصلى. والعرفانيتون يسوقون آراءهم وأقوالهم في ألفاظ مجازية وأسلوب رمزيّ.

وخلاصة القول في العرفانيّين أو الغنوصيّين أنهم طبقة من المفكّرين هالهم ماكان في زمنهم من الاضطراب السياسي والمنازعات الدينية والاجتماعية، ثم التبس عليهم وجه الحق وجُبنوا عن الفصل في الامور فرَضُوا بالأحوال

<sup>(</sup>١) زميم الكواكب ، أي الله .

السائدة ثم لفتقوا مذاهب دينية واجتماعية وفلسفية جمعوا مقوما تها من العقائد المصرية والكنعانية والهلانية ومن الديانات اليهودية والثنوية والنصرانية ومن المذاهب الفيثاغورية والرواقية والاسكندرانية.

### نفر من العرفانيين

أول العرفانيين بعد ظهور النصرانية سمعان السامري الساحر. ويحسن أن نذكر أن السامري هذا لم يكن نصرانياً ، وإن كان آباء الكنيسة يعدونه أول المنشقين ورأس الهراطقة (الخارجين على الايمان المسيحي الجامع).

كان سمعان هذا من السامرة ، والسامرة أرض ظلّت مدّة طويلة ميداناً للمقاومة اليهودية في وجه النصرانية . دعا سمعان الى نفسه فزعم أنه الله (أو ابن الله ، أو الروح الآلهية ) وأنذر الناس بأنهم هالكون (سيهلكون ) ليما هم عليه من الشرّ والجور . ثم قال لهم : «ولكني أريد أن أخلصكم . وسترونني عمّا قريب راجعاً (اليكم ومزوداً) بقوة من السماء . فطوبى للذين يعبدونني الآن ! غير أنني سألقي على الآخرين جميعاً ناراً دائمة الاشتعال ، سواء منهم أولئك الذين يسكنون في المدائن وأولئك الذين يسكنون في القرى . وانا سأخفظ الذين (سمعوني ) وآمنوا بي خالدين الى الابد والحزن ويومئذ ) . وأنا سأحفظ الذين (سمعوني ) وآمنوا بي خالدين الى الابد .

ومن أتباع المانوية أغسطينوس الذي عرف فيما بعد باسم القديس أغسطينوس، ولد عام ٣٥٤م في بلدة تاغاست (قرب الحدود الشرقية للجزائر اليوم) من أب وثني وأمّ نصرانية متحمّسة تُدعى مونيكا. وقد وضعته أمّه في مدرسة تابعة الكنيسة الكاثوليكية فعرَفَ من المدرسة ومن أمّه شيئاً عن النصرانية.

انتقل أغسطينوس ، عام ٣٧٠ م ، الى قرطاجة (شمال مدينة تونس اليوم) حيث درس البلاغة وعاش عَشْرَ سَنَواتٍ مَعَ امرأة استولدَها صبيّاً سمّاه أديوداتوس .

وفي عام ٣٨٣م ذهب أغسطينوس الى رومية حيث تخلى عن المانويـة. وبعد قليل انتقل الى ميلانو وصَحبِ فيها القد يس أمبروسيوس الذي كان أسقفاً عليها (٣٧٤ – ٣٩٧م).

وفي عام ٣٨٨م، أراد أغسطينوس أن يعود الى افريقية ولكن أمّه تُوفّيت قبل أن يغادر شاطىء ايطالية، ثمّ إنه وصل إلى افريقية في العام نفسه مع ابنه الذي توفي في العام التالي. وعاش أغسطينوس بعد ذلك متر هبا مدّة من الزمن ثم سيم أسقفاً على إيبو (قرب بونة، عنّابة) عند الحدود الجزائرية التونسية اليوم).

وفي أيار من عام ٤٢٩ جازت قبائل الفتندال البحر من إسبانية إلى افريقية (المقاطعة الحاضعة لسلطة الرومان في شمالي افريقية) فاستو لوا على عدد من مدنها وحاصروا عدد آخر منها إيبو. ولقد حرض أغسطينوس مواطنية على المقاومة وإطالة الحصار ما أمكن ؛ ولا غرو فان أغسطينوس كان كاثوليكياً كالرومان بينما الفتندال كانوا أريوسيين (١). وفي أثناء الحصار ، عام ٢٣٠ م ، توفي أغسطينوس.

كان للقد يس أغسطينوس كتب كثيرة أشهرها وأكبرها قيمة «مدينة الله» و « الاعترافات » .

ألّف أغسطينوس كتابه «مدينة الله» بين ٤١٣ و ٤٢٦ م. وذكر فيه موقفه من الفلسفة اليونانية ثم عرض للنزاع بين النصرانية والوثنية في نطاق التمثيل بين مدينة المادّة (المدينة الارضية، الدولة، كما هي مألوفة في الارض) وبين مدينة الله (المثلى السعيدة).

في هذا الكتاب يرد أغسطينوس على الوثنيين الذين قالوا: لقد هاجم البرابرة رومية وخرّبوها وحكموها لأن أهلها اعتنقوا النصرانية وهي دين غريب لم يستطع إلّه أن يدافع عنها ؛ فقال أغسطينوس إن رومية تعرّضت

<sup>(</sup>١) راجع ، فوقِ ، ص ١٥٢ .

يوم كانت لا تزال وثنية لكوارث كثيرة ، فلماذا لم يدافع الهتُها الوثنيُّون يومذاك عنها .

وأما كتاب «الاعترافات» (٣٩٨م) فقد بسط فيه أغسطينوس عدداً من جوانب حياته ثم تكلّم فيه على صلة الانسان بالله (يَقَـْصِدُ أغسطينوس صلته هو بالله) وعلى اعتناقه النصرانية.

نعرف من هذا الكتاب أن أغسطينوس مرّض مرضاً شديداً فكشُرَت الشكوك في نفسه حتى قاده ذلك الى أن يتخيل الله كاثناً مادّيناً ، كما ظن أن الرجوع الى المانوية يمكن أن يكذ هب بشكوكه . إن المانوية تقول بأصلين : تقول بآله للخير واله للشر ، والشرّ يأتي الى الارض حينما يكون آله الشر مسيطراً على خصمه إله الخير ، والعكس بالعكس . والا فكيف يستطيع أغسطينوس أن يؤمن بأن الله الواحد – وهو اله للمحبّة والخير – يخلق الشر ؟ وحل أغسطينوس هذه المشكلة – في رأيه – بأن قال إن الله لا يَفْعَلُ الا خيراً ، وكل الخير منه . ومن خير الله أن الله جعل الانسان غيراً في أعاله ثم ألهمه عمل الخيرات . ولكن الانسان غير معصوم في أحكامه ( لأنه انسان ) ، من أجل ذلك لا يستطيع الانسان أن يختار دائماً أسمى الخيرات وهكذا نجد أعمال الانسان على درجات مختلفة من الخير . فما كان منها خيراً أدنى سميناه شراً . فليس معنى الشرّ إذن أن يختار الانسان (وأن يَعْمَلَ ) عملاً هو شرّ ذاتي في نفسه ، ولكن الشرّ أن يختار الانسان خيراً قليلاً جهدًا منه بالخير الكثير منه ، ولكن الشرّ أن يختار الانسان خيراً قليلاً جهدًا منه بالخير الكثير الذي يراه ولا يستطيع تمييزة من الخير القليل !

وأفضل المعرفة عند أغسطينوس أن يعرف الانسان الله وأن يعرف نفسه هو . أما الله فهو مصدر الحقيقة المطلقة ، والحقيقة التي لا تتبدل . والله هو الوحدة الكاملة الشاملة للوجود كله ، هو الوحدة المطلقة والوجود الأمثل والحير الاسمى والجمال الاسنى والحكمة البالغة والسعادة القصوى والعدل الأتم . وجميع المخلوقات تتوق الى الله ثم تقترب منه في سبع مقامات بالترقي

في القوة النباتية فالقوّة البهيمية فالقوّة الناطقة (العاقلة ، الانسانية ) ثم في الفضيلة وتزكية النفس فالاستسلام لله فالثبات في الحير فالتمتع بروية الله . وروية الله هذه لا تكون في الدنيا بل في الآخرة . ومع أننا في هذه الدنيا في قلق روحيّ ، ولن تستقرّ قلوبُنا حتى نَستقرّ نحن في الله ، فان الانسان لا يصل الى الله .

والموت موتان: موت البدن إذا فارقته النفسُ ؛ وموت النفس حينما يتخلى الله عنها (وليس من الضروري أن تكون قد فارقت البدن). وموت النفس أعظم الموتين ولكنه لا يصيب إلا الاشرار.

والانسان عند أغسطينوس عالَم صغير .

ويتزعُمُ أغسطينوسُ أَن أفلاطُون عَرَفَ من التوراة أن الله لا يتبدّل ولا يتغير، ثم افترض أن يكون أحد ما قد فسّر لأفلاطون عدد التوراة ٣ : ١٤ من سفر الحروج من اللسان العبراني الى اللسان الاغريقي. ويزعم أيضاً أن أفلاطون قد عرف التثليث أو أنّه قال : لا يمنع مانع من أن يكون قد عرفه!

ومن أشهر العرفانيين وأوثقهم صلة بموضوعنا مرقيون (ت ١٦٠م) القائل بأن الاب (الإله الاكبر) أرسل عيسى ليعظ اليهود . ففي عام ٢٩ م ظهر عيسى بين الناس فجأة انساناً فتيا فبشر بإله المحبة بينماكان اليهود يقولون إن الله هو إله القسوة والانتقام . وقال مرقيون ان النفس تتخلُد والجسد يبلى .

وذكر الشهرستاني (٢: ٨٩) أن مرقيون رأى أن النور والظلمة متضاد ان لا يمتزجان فأثبت معهما أصلا "ثالثاً سماه المُعدَّل ، هو دون النور في الرتبة وفوق الظلمة ، وبوساطته يجتمع النور بالظلمة لظهور هذا العالم . غير أن المعدّل طاب له البقاء في هذا العالم مطمئناً الى اللذّات الحسّة ، فبعث النور الى العالم الممتزج روحاً مسيحية ، وهو روح الله وابنه ، تحنّناً على المعدّل السليم الواقع في شبكة الظلام الرجيم حتى يخلّصه من حبائل الشيطان .

ومن هؤلاء ابن دَيصان (نحو ١٥٤ ــ ٢٢٢ م)، وكان منجماً سُريانباً

زعم أن العالم يبقى ستة آلاف عام. ومن رأيه أن النور يفعل الحير قصداً واختياراً وأن الظلام يفعل الشر طبعاً واضطراراً. والنور حيّ عالم قسادر حسّاس درّاك، ومنه تكون الحياة والحركة ؛ ثم ان سمعه وبصره وسائر حواسّه شيء واحد، فسمعه هو بصره، وبصره هو حواسّه. وانحا قيل سميع بصير لاختلاف التركيب لا لأنهما في نفسهما شيئان مختلفان (الشهرستاني ٨٨).

ومن هؤلاء ايضاً ماني الزنديق (٢١٦ – ٢٧٦ م)، وهو فارسي النسب سُرياني اللغة، زعم أنه الفارقليط (النبي الذي بَشّر به المسيحُ). وقد أعلن ماني دعوته في طيسفون (المدائن) يوم تتويج سابور الاول ابن أزدشير فيها (٢٠ – ٣ – ٢٤٢ م). ومات ماني قتلاً، قتله بهرام بن هرمز في مدينة جند يسابور بتحريض من الكهنة المجوس.

مزج ماني المجوسية بالنصرانية وأخذ من مرقيون وابن دينصان وتقبل المذاهب الفلسفية والدينية فعد هرمس وزرادشت وأفلاطون وبوذا وعيسى في الانبياء، ولكن لم يعد فيهم موسى. وقال ماني ان العالم مصنوع مركب من أصلين قديمين (النور والظلمة)، وإنهما لم يزالا ولن يزالا. وهما سميعان بصيران متباينان في الجوهر متقابلان في الحيز (المكان). وقد فرض ماني على اتباعه العُشرة في الأموال. وكذلك أمرهم بترك عبادة الاوثان والكذب والقتل والسرقة والزنا والبخل والسحر، ثم نهاهم عن أن يُودْيَ احدُهم ذا روح.

ومن أتباع ماني والزائدين في التطرّف عليه مزدك بن بامداد الذي ولد في نيسابور ودعا الى الحُرّميّة (الفرح واللذة).

رأى مزدك أن العصر مضطرب واستبداد النبلاء بالعامة شديد وأن الناس في نزاع لا ينتهي وأن الدول في قتال لا ينقطع ، فكانت دعوته تدور على النهي عن المخالفة والمباغضة والقتل . ثم رأى مزدك أن الحلاف والقتال يقعان في الأكثر بسبب الاموال والنساء ، فأحل النساء وأباح الاموال . وتقبل

قباذ الاول ُ دعوة مزدك فخاف الكهنة والنبلاء على سلطتهم فخلعوا قباذ ، عام ٤٩٧ م ، ونصبوا مكانه اخاه جماسب . غير أن قباذ استطاع أن ينجو من سجنه وأن يعود الى العرش في العام نفسه . ثم إن قباذ قتل مزدك فيما بعد ، عام ٥٢٨ م .

## للتوستع والمطالعة

كتاب الفهرست لابن النديم (فلوغل) ص ٣١٨ – ٣٤٥. كتاب الملل والنحل للشهرستاني

- Enc. Br., 11th. ed., XII 152-159.
- Enc. R. & Eth., VI 231-241.
- The Gnostic Religion, by Hans Jonas, 2ed. ed. Boston 1963.
- Gnosticism and Early Christianity, by R.M. Grant, New York 1959.
- Gnosis als Weltreligion, von Gilles Quispel, Zurich 1951.
- Gnostiques et Gnosticisme, par È. de Faye, 2ème. éd., Paris 1925.

# اننفال الفلسفة مِن الغرَبُ إلى الشرق

انتقلت الفلسفة من الغرب الى الشرق بعاملين اساسيين:

(أ) ــ لما بُنييَتِ الاسكندريةُ بُنيت مدينة تَرَفِ وثقافة فازدهرت ؛ فانتقل اليها الناسُ وأزدحمت بالعلماء والمفكرين.

(ب) — لما اتخذ قسطنطين الاول (٢٧٤ – ٣٠٦ م) النصرانية ديناً رسمياً لليونان بدأ اضطهاد المفكرين. ثم جاء يوستنيانوس الاول واضع الشرائع والقوانين المشهور فأغلق مدارس الفلسفة في أثينة (سنة ٢٩٥م) مرة واحدة

وهكذا كانت الفلسفة منذ بناء الاسكندرية تسير مُشرَّقة حتى أُغْليقت مدارسها في اليونان فانتقلت الى الشرق جملة .

## ١ - الاسكندر بمصر

نشأ في الاسكندرية مذاهب فلسفية كثيرة: الفيثاغورية المتأخرة والافلاطونية المُهودة، والافلاطونية المتأخرة المعروفة بالمذهب الاسكندراني على الحصر. كل هذه المذاهب وسواها، مما نشأ في الاسكندرية، غلب عليها الاصطباغ بالدين ووضع العقائد الدينية الشرقية في تعابير من الفلسفة اليونانية قدر الامكان. واشتهرت الاسكندرية باكثر فنون الفلسفة، فالاسكندرانيون (القفطي واشتهرت الاسكندرية دار العلم ومجالس الدرس الطبي . فمن الاطباء الاسكندرانيين المشهورين انقلاوش واصطفن وجاسيوس ومارينوس وفوليس

وكذلك اشتهرت الاسكندرية بالرياضيات والفلك ، فإن اقطيمن وميطن

اجتمعا في الاسكندرية واشتركا في رصد النجوم. وحسبك ان تعرف من الفلكيين الاسكندريين بطليموس القلوذي (بطولوميوس كلوذيوس) صاحب المجسطي اشهر كتب الفلك في العصور الاولى، ثم اقليدس صاحب كتاب الهندسة المشهور. ثم هنالك ابولونيوس النجار، وهو رياضي قديم من اهل الاسكندرية قبل اقليدس، وله كتاب المخروطات. وهنالك ايضاً رياضيون آخرون كانت نشأتهم وشهرتهم في الاسكندرية.

## ٢ - انطاكية بالشام

اشتهر في انطاكية مذهب لاهوتي (فقهي مسيحي) ، كان من اشهر رجاله ديودوروس اسقف طرسوس (ت ٣٩٤م)، ثم تلميذه يوحنا المشهور بفم الذهب أسقف القسطنطينية (ت ٤٠٧م).

وكان للانطاكيين فضل على الفلسفة اليونانية ، فان اول ناقل لكتب الفلسفة اليونانية من السُريان نعرفه باسمه كان بروبوس Probos وهو قسيس وطبيب عاش في انطاكية في النصف الاول من القرن الحامس للميلاد ؛ وكان عمله الاول مقصوراً على شرح كتبار سطو المنطقية وكتاب أيساغوجي لفرفوريوس. وظل التعليم الفلسفي في الاسكندرية حتى جاء عُمَرُ بنُ عبد العزيز (ت وظل التعليم الفلسفي في الاسكندرية .

### تنازع المذاهب المسيحية

منذ مطلع القرن الاول للميلاد بدا النزاع حول المسيح نفسه: أإله هو أم انسان؟ وهل هو الذي صُلب أم كان غيرُه المصلوبَ. ثم ما مقامُ مريم: أهي والدة المسيح الذي هو الله ، تعالى الله ، أم والدة عيسى الذي هو الانسان؟ قال بعض النصارى إن المسيح كان إنساناً بسيطاً كسائر الناس. وقال غير هم إنه ولد من لا شيء ، كما قال آخرون إنه ولد من يوسف النجار. وقال آخرون إن كلمة الله حلّت في المسيح كما تحلّ عادة في كل انسان. وأنكر ساويرس ، سنة ١٧٤ م ، صحة التوراة ؛ وأنكر قيام المسيح من

بين الموتى لأنه لم يمت . ثم قال أيضاً إن الانجيل قد تغير وتبدل .

وفي أواخر القرن الثاني للميلاد بدأ القول بالتثليث وبأن الاقانيم الثلاثة واحد بالعدد .

## المذاهب المسيحية قبل الاسلام

لما جاء الاسلام كان في المشرق أربعة مذاهب نصرانية سائدة مشهورة : من اصحاب هذه المذاهب آريوس الاسكندري (نحو ٢٥٦ – ٣٣٦ م) الذي أعلن ، عام ٣١٠ م، أن المسيح ليس إلها ولكنه مخلوق من لا شيء ، وهو كسائر الناس . وقد انتشر رأي آريوس حتى عم ولم تسلم منه الارومية .

ومنهم نسطور (نحو ٣٨٠-٤٣٥ م) الذي ولد في مرعش سَمالي سورية ثم اصبح بطريركياً على القسطنطينية (٤٢٨ م). أعلن نسطور أن في المسيح شخصين : إلها وانساناً ، وأن مريم هي والدة الانسان لا والدة الاله ، لأن الله لا يمكن أن يولد من انسان . ولذلك حَرَمَهُ مجمعُ أفسوس المسكوني (٤٣١ م).

ومن أتباع نسطور أفتيثيوس ُ أوطاخي ، وكان يقول إن المسيح أقنوم واحد فيه طبيعة واحدة ، ولكن ليست مثل طبيعة الناس. وإن المسيح تألّم وصُلب ومات وقبر.

ومنهم يعقوب البردعي (ت ٧٨٥م) الملقبّ بزلزل لأنه زلزل الايمانَ الكاثوليكي في بلدان آسية . وقد كان مدارُ اعتقاده على أن جسد المسيح غير قابل للآلام ، وأن ما ذاقه من الآلام في الصلب كان خيالياً لا حقيقة كسه .

ومن هوُلاء أيضاً سرجيوس بتحيرا المُتوفّى نحو عام ٦١٨ م ، قبل الهجرة بأربع سنوات . وكان بحيرا هذا راهباً نسطورياً في نجران التي هي قرب دمشق ، وكان يقول إن المسيح لم يصلب ولم يمت بل تُشبّه به .

ثم لمَّا تولى ۚ هَـِرَقَمْلُ عرشَ القسطنطينية ، عام ٦١٠ م (١٢ قبل الهجرة ) ،

وجد أن هذه المذاهب المُتنازعة كادت تُودي بالامبر اطورية فظن أن باستطاعته ان يجمع هذه المذاهب المتنافرة ويرداً ها كلتها مذهباً واحداً اذا هو أرضى اصحابها بأخذه شيئاً من كل مذهب. ولكن عمل هرقل زاد الطين بلة ، فقد تمسك اصحاب كل مذهب بمذهبهم ، ثم نشأ مذهب جديد هو المذهب المككي ، أي المذهب الرسمي للامبر اطور والدولة : مذهب الروم الكاثوليك .

### ٣ ــ الرها ونصيبين وغيرهما

كان للسّريان النساطرة في ما بين النهرين (العراق) نحو خمسين مدرسة تعلّم اللاهوت والثقافة اليونانية باللغة السريانية . فلما جاء ملك الروم زينون ، سنة ٤٧٤ م ، أغلقها كليّها إذ اتبّهم أهليها بتطرّفهم في آرائهم . فانتهز الفرس الساسانيون ، وهم أعداء للروم ، هذه الفرصة واستمالوا اليهم نساطرة الرها ، لأسباب سياسية بحت ، وأعادوا لهم فتح مدرسة نصيبين . وكان هولاء النساطرة السريان يهتميّون بتعليم اللاهوت في الدرجة الاولى وبتعليم شيء من الطب والمنطق ومن فلسفة أرسطو . وقد نقلوا أيضاً عدداً من كتب فيثاغوراس وأفلاطون وأرسطو .

وكذلك كان لليعاقبة مدارسهم في رأس عين وقينسرين على الفرات، وقد اشتغلوا بالنقل أيضاً.

#### ٤ \_ جرآن

كان أهل مدينة حرّان القريبة من الرها من السريان الصابئة الذين يعبدون النجوم، وكان اهتمامهم بالرياضيات والفلك والطب مما أخذوه خاصة عن أسلافهم الكلدانيين.

#### ٥ - جنديسابور

جُنْدَ يُسابور مدينة في خوزستان (الاهواز ــ َجنوبي غربي فارس) بناها سابور الاول واسكن فيها اسرى من اليونانيين . ثم جاء يوستنيانوس ملك الروم فاضطهد الفلاسفة الذين تمسكوا بالمذهب الاسكندراني واخرجهم من امبراطوريته فذهبوا إلى فارس ، فاستقبلهم كسرى أنوشروان وبنى لهم مارستانا (مدرسة طبية) ليستفيد منهم ولينغيظ بهم عدوه يوستنيانوس. وقد بلغت جنديسابور في الطب شهرة عظيمة وأمها الاساتذة من كل صوب ، ولكنهم كانوا يعلمون العلم اليوناني خاصة باللغة السريانية ؛ واحيانا بالفهلوية ، اي الفارسية القديمة . واستمرت مدرسة جنديسابور (او مارستانها على الاصح) مزدهرة الى ايام العباسيين .

# ثفافة العرب في الجاهِلِيّة

شبه عزيرة العرب واسعة جداً ، والحياة فيها على نحوين : بداوة وحضارة . ثم إن العرب انفسهم ينقسمون في حياتهم العصبية فرقين عظيمين : عرب الجنوب أو اليمن وعرب الشمال أو منضر . ولا ريب في أن عرب الجنوب كانوا أوسع حضارة من الناحية المادية على الاقل ، ونحن اليوم نعرف من تاريخهم السياسي والاجتماعي أكثر مما نعرف من تاريخ عرب الشمال في اتساع نطاق الحياة وفي امتداد الزمن ، فان النقوش الجنوبية (اليمنية) التي أزاح المستكشفون عنها التراب قد مكتننا على قبلتها من أن نعرف جوانب كثيرة من وجوه الحياة اليمنية . غير أن ملوك حيثير لم تكن معتنية بأرصاد الكواكب ولا باختبار حركاتها ولا بإيثار شيء من علوم الفلسفة (صاعد ٤٢) .

أما عرب الشمال فلم يتركوا لنا شيئاً مكتوباً في بَدُوهِم ولا حَضَرِهم. واذا كان ثمّت شيء من ذلك فهو جُملٌ يسيرة لا تفيدنا في استجلاء حقيقة أمرهم. ثم انه لم يَبَلُخُنا عن أحد من ملوك العرب الشَماليين في الجاهلية أنه اعتنى بشيء من علوم الفلك والفلسَّفة (راجع صاعد ٤٢).

ومصادر معرفتنا بالجاهلية ثلاثة :

أ\_القرآن الكريم في الدرجة الاولى.

ب ــ الشعر الجاهلي .

جـــمصادر الادب والتاريخ مما أليّقه العرب في العصر العباسي خاصة ، أو مما أليّف في أزمنة أكثرَ تأخراً وكان مبنياً على مصادرَ لم تصل إلينا .

### أديان العرب

البَدُو من عرب الشَمال اكثر عدداً من الحضر وأعظم أثراً في تاريخ العرب السياسي واللغوي والأدبي ، وهم أهل فيطرة سليمة . والدين في الحاهلية كان أيضاً دين فطرة : إيماناً بالله وعملاً للخير من غير نظام معينن للعبادة ، مع شيء من خوف الله والثقة به ، قال أفنون التغلبيّ وهو شاعر جاهلي قديم :

لعَـمْرُكُ مَا يلري امروْكيف يتـقي اذا هو لم يـَجْعُلُ له اللهَ واقيا! ويبدو أن إيمان الجاهليّينَ بالله كان وطيداً ، قال عَبيدُ بنُ الابرص في معلقته :

من يسأل الناس يتحرَّموه ؛ وسائلُ الله لا يخيبُ .

والاستشهاد على مقام الله في نفوس الجاهليين وعلى أسمائه وصفاته وأفعاله مما يطول ، ويكفينا من ذلك كلّه قول لتبييد في معلقته :

فاقنع بما قسم المكيك ، فانتما قَسَم الخلائق بينتنا عكا مُها.

من أجل ذلك لا ترانا نستغرب وجود ففر في الجاهلية كانوا يُعرفون بالحُنفاء. كان هوُلاء نفراً من الوَرعين الذين سَككوا مسلكاً دينياً عاقلاً ومسلكاً أخلاقياً حميداً ودعواً من حولهم الى همجر الأوثان وترك مساوىء الجاهلية من الحمر والمكيسير والثار ووأد الأولاد.

وتسرّب الى العرب أشياء من الأديان الغريبة ، وكان أبرزَها عندهم المحتى قبلة أثرِها كلّها في حياتهم الاجتماعية – الوثنية . تغلّب عمرو بن للُحيّ على جُرهم ونفاهم عن بلاد مكّة وتولى حيجابة البيت (الكعبة) بعد هم . ثم إنه مرض فذهب الى البلقاء من ارض الشام واستحم في حمّة (نبع دافىء) هنالك فبرراً . وقد وجد اهل البلقاء يتعبُلون الأصنام فسألهم عنها فقالوا : نستسقي بها المطر وننتصر بها على العدو . فحمل عمرو اصناماً وجاء بها الى مكة ونصبها حول الكعبة .

وعبد العربُ الاصنام َ والأوثان بعد ذلك ، ولكن لا على أنها الله بل

على انها «شُفعاءُ إلى الله »، فقد حكى عنهم القرآنُ الكريمُ: في سورة الزُمرِ ( ٣٩ : ٣ ) : «والذين اتخذوا من دونه أولياء ؛ ما نعبُدهم إلا ليُقرّبونا الى الله زُلفى ». ولقد حجّ العربُ الى هذه الاصنام وذبحوا لها الذبائح واقسموا أيْمانهم بين يَدَيّها وتسمّوا بأسمائها نحو عبد العنزى ، عبد يغنُوث، عبد ود ، عبد منناة ، وتيم مناة ، عبد اللات ، وتيم اللات ، وزيد اللات . وكان العرب يعتقدون أن هذه الاصنام أدنى مرتبة من الله حتّماً ، قال اوس بن حجر :

وباللات والعُزَّى ومن دان دينها وبالله؛ إن الله منهن اكبرُ!

على أن وثنية العرب كانت سطحية حِدّاً لم تظهر كثيراً في اشعارهم ولا جاءت بها رواياتهم ولا خلَقَت لهم نظماً عقلية او اجتماعية ؛ أضف الى ذلك قلة مبالاتهم بها أحياناً كالذي كان يصنع صنَماً من تمر ثم إذا جاع أكله . ويدلك على مثل هذا قول رجل من كينانة في صتم لهم أسمه «سعد»: أتيننا إلى سعد ليجمع بيننا فشتتنا سعد ، فلا نحن من سعد . وهل سعد إلا صخرة بتنوفة من الأرض لا يدعى لغي ولا رُشد .

وابلغ من هذا في قلة المبالاة قول غاوي بن عبد العُزْى وقد رأى تعلمينِ اثنين (او تُعلباناً واحدا) يبولان على صنم فقال:

أربُّ يبول الثعلبان برأسه! لقد ذلَّ من بالتُّ عليه الثعالب.

أما الجامع الروحيّ الذي كان يجمع بين أفراد الأسرة ويجمع أيضاً بين أفراد القبيلة فكان البرّ . ولقد قام البرّ للجاهلي في البكر و والحيضر مقام الدين والرابطة الاجتماعية والاخلاق الشخصية معاً ، يدلننا على ذلك قول النابغة في حديث الرجل والحية :

فلما وقاها الله صربة فأسه ، وللبر عين لا تغمض ناظره! أو قول عمرو بن كلثوم في قيتال أقاربه بني بكر: « نَجِذ ووسهم من غير بر ...

وقد جاء مدرك البرُّ واضحاً في قول طَرَفَةَ بن العبد يتألُّم من سوء

معاملة عمد له ثم لا يستطيع أن يأخذ بحقه من عمد كرها ، فقال : فلو كان مَوْلاي امراً هو غدي ولكن مدولاي امراً هو غدي على الشكر والتسال أو أنا مُفتد . ولكن مدولاي امرو هو خانقي على الشكر والتسال أو أنا مُفتد . وظلم ذوي القربي أشد مضاضة على النفس من وقع الحسام المُهند . أما أجمع تعريف للبر وأوفاه ففي سورة البقرة (٢: ١٧٩): «ليس البر أن تُولُوا وجوهكم قبل المنشرق والمغرب ؛ ولكن البر من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين ، وآني المال على حبت فوي القربي واليتامي والمساكين والسائلين وفي الرقاب وأقام الصلاة وآتي الزكاة والمؤون بعهد هم أذا عاهدوا والصابرين في الباساء والضراء وحين الباس . أولئك الذين صدقوا وأولئك هم المتقون » .

وأنكر الحاهليون بَعْثَ الرُسُلِ ، وخصوصاً حينما رأوْهم بشراً مثلهم . على أنهم ربّما قبلوا أن يُرْسِلَ اللهُ رسولاً من الملائكة يخالفُ البشر في طراز معيشتهم ، فلقد حكى الله تعالى في القرآن الكريم اعتراض العرب على رسالة محمد صلى اللهُ عليه وسلّم فقال : في سورة الفرقان ( ٢٥ : ٧ – ٨ ) · « وقالوا : ما لهذا الرسول يأكلُ الطعام ويمشي في الأسواق ! لولا أنزل معه ملك فيكون معه نذيرا ؛ أو ينلقى إليه كننز ، أو تكون له جنة يأكل منها . وقال الظالمون : إن تتبعون إلا رجلا مسحورا » . ومثل ذلك قول الله في سورة الإسراء ( ١٧ : ٤٤ ) : « وما منع الناس أن يؤمنوا إذ جاءهم الهدى إلا أن قالوا : أبعَثَ اللهُ بشراً رسولا! » وكذلك في سورة التغابُن ( ٢٤ : ٢ ) : « ذلك بأنهم كانت تأتيهم رُسُلُهم بالبيّنات ، فقالوا : أبَشَرَ " يهدوننا ؟ فكفروا وتولّوا ... »

فالصلة إذَن بينَ السماء والارض لم تكن مستغرَبة عند الجاهليين ، بل كان موضع الاستغراب أن يقوم بها رجل منهم يحيا حياتهم ويعمل بينهم . إلا أنهم لم يستغربوها من الكُهان الذين اعتزلوا البيئة الاجتماعية وعاشوا عيشة متحوطة بالأسرار والألغاز والزُهد الظاهر ، وتكلّموا السَجْعَ المتكلّف.

## كان العرب طبيعيين وجبريين

الطبيعيون ، كما يقول الغزّاليّ (المنقذ ٢٣ – ٢٤) ، هم الذين يُقرّون بخالق حكيم ولكن يَرَوْنَ أن النفس تابعة للبدن وأنها تنعدم بانعدامه فجحدوا الآخرة لأن المعدوم لا يعود وأنكروا القيامة والحساب والجننة والنار . ولقد ورد ذكر هذا الاعتقاد عند الجاهليين في القرآن الكريم في سورة الجاثية (٥٠ : ٣٣) : «وقالوا : ما هيي إلاّ حياتُنا الدُّنيا نموت ونحيا ، وما يُهلكُنا إلاّ الدهرُ » .

فَالِجَاهِلِي كَانَ يَنظَرُ إِذِنَ الى الحَياةَ نَظِرُهُ عَلَيْهِ مَادِيةً مَحَيْضاً. لقد كان يعتقد أن الحياة تقوم على تجمع الطبائع ( او قل العناصر الطبيعية ) وتركبها . اما الموت فيقوم على تحلل تلك الطبائع ، « فالطبع المُحيي » هو الذي يُجمع هذه الطبائع لينهَبَ الحياة ، و « الدهر المفني » هو الذي ينتهك القوة ويسلب الحياة ؛ قال تميم بن مُقبل :

ان يَنْقُص و الدهرُ » مني ميرة ليبلى " وفالدهر » ارْوَدُ بالأقوام ذو غيبر .

واعتقد الجاهليون أن الموت نهاية حياة الانسان ، وأن المقصود بالحياة انما هي هذه الحياة الدنيا . قال حاتم الطائي في تأكيد قيمة الحياة الدنيا وحدكما يخاطب امرأته ماويكة :

أماوي، ما يُغني النَّراء عن الفتى اذاحتَشرجتْ يوماً وضاق بها الصدرُ (۱۱). أماوي ، إن يُصْبِحْ صَدايَ بقفرة من الارض لا ماء لديّ ولا خمر ، أماوي ، أن ما أنفقتُ لمبكُ ضرّني ؛ وأن يدي مما بتخلتُ به صفر ! وظهر الجبر عند العرب الجاهليين في اعتقادهم أن الموت حتم على كل حيّ في وقت معين لا متأخرٌ عنه ولا متقدَّم . ويكفي أن نُشير هنا الى قول عمرو بن كلثوم في معلقته :

وإنَّا سوف تُدركنا المنايا مقدَّرةً لنــا ومقدَّرينا.

<sup>(</sup>١) حشرجت النفس : ترددت في الصدر ( عند مفارقة البدن ) .

وظهر الجبر عندهم أيضاً في جميع ميادين الحياة فإن الانسان لا ينال في هذه الحياة ، ولا يصيبه فيها ، الا ما كان الله قد أراد له . ونقتصر هنا على المشهور من قول طَرَفَةً بن العبد في المعلقة ردّاً على من يلومه على كثرة ذهابه الى الوغى ( الحرب ) وعلى الانغماس في الملذَّات ، مخافة َ التعرُّض للموت ، وردًّا على الذي يلومه على أنه لم يجمع ثروة " ولم يَبَّن ِ أُسرِة : ألا أيهذا اللائمي أحضر الوغى وأنأشهد اللذات، هل أنت مُخلدي؟

فان كنت لا تَسْطَيعُ دفعَ مَنيتي ؛ فدعني أباد رها بما ملكت يدي! ولو شاء ربتي كنتُ قيس بن خَالد ، ولو شَاء ربّي كنت عمروَ بن مَرْثَكَد :

فَأَلُهْ بِينَ ذَا مَالَ كَثْيَرِ ، وعَادَّنِي بَنُونَ كَــرَامٌ سَادَةً لَمُسُوِّدًا وَهذا الموت الحمَّم على جميع البشر لا يفرَّق ، حينما يأتِّي ، بين أحد منهم ؛

قال زهير بن أبي شُلمي في معلّقته : ومن هاب أسباب المنايا يتنكنك ، وإن يرق أسباب السماء بسلم. رأيتُ المنايا خبط عَشُواء : من تُصِب تُميتُه ، ومن تخطى عُ يُعمَّر فيهَرم !

واذا مات الانسان وفارقت روّحُه بدنّه ، لم يبق َ للبدن قيمة ولا شعورٌ بمثل ما كان يناله في الحياة الدنيا (كالقطع والتعذيب). قال الشُّنْفُرَى: فلا تقبرُوني ، إن قبري محــرَّم " عليكم؛ ولكن خابري، أمَّ عامر(١١).

اذا مامضي رأسي، وفي الرأس أكثري، وغُودر عند المُلْتَقي ثم ساثري ؛ هنالك لا أرجو حياة تسُرّني ، تسجيس الليالي مُبْسَلا بالجرائر (٢٠١

وكان الغالبَ على جمهور الجاهليين أنهم 'ينكرون البعثَ والنشور ولا يصد قون بالمعاد فقال شاعرهم :

حياة" ثم موت ثم نشر ؛ حديثُ ُخرافة ، يا أم عمرو . ولما جاء الاسلام وبشر بالبعث قال شداد بن الاسود يرثي قومه من

<sup>(</sup>١) أم حامر : النسبع . خامري ، أم حامر : خالطي ، أيتها النسبع ، جسمي وكلي من (٢) سجيس اليالي ، دائماً . مبسلا بالجرائر : معاقباً عل جرائره ( جرائعه ) بالحبس .

قتلي معركة بلىر (٢هـ = ٦٢٤م):

يُخبّرنا الرسول (١) بأن سنحيا ؛ وكيف حياة أصداء وهـام إ

على ان بعض الجاهليين كانوا يؤمنون بالبعث والقيامة والحساب ، عدد الشهرستاني منهم نخبة صالحة (٣: ٢٢٧ – ٢٣١). وأشهر ما يستشهد به هنا على ذلك قول زهير :

فلا تَكُنْتُمُنَ اللهَ مَا فِي صدوركم لِيَخْفى ؛ ومهما يُكُنْتُم اللهَ يَعْلَم : يُوْخَرُ فيوضَعْ فِي كتاب فينُدَّخَرْ ليــوم الحساب او يُعجَّلُ فينُنْقَم .

« وكان بعض العرب (٢) اذا حضره الموت يقول لوّلَدَه : ادفنوا معي راحلتي حتى أُحْشَرَ عليها ؛ فان لم تفعلوا حشرتُ على رَجلي . قال خزيمة ابن الاشيم في الجاهلية – وحضره الموتُ – يوصى ابنه سعداً :

يا سعد ُ ، إمّا أهلكن فإنسني أوصيك به إن أخا الوصاة الاقرب به لا تركن أباك يعير راجلا في الحشر يُصرَعُ لليدن ويننكب . واحميل أباك عسلى بعير صالح و (تقي الحطية) إنه هو اقرب . ولعل لي مما تركت مطيسة في الحشر اركبها اذا قيل: اركبوا!

..... وكانوا يَرْبطون الناقة معكوسة الرأس الى مؤخرها مما يلي ظهرها او مما يلي كلُّكلها وبطنها ويأخذون وكيّة (برذعة ، سَرْجاً) فيشدّون وسَطها ويقلّدون بها عنق الناقة ويتركونها كذلك حتى تموت عند القبر ...

ولعلّ الحج هو العبادة الوحيدة التي وصلت الينا تفاصيلُها من الجاهلية . الحج موسم ذو غاية مزدوجة : عبادة ٌ لله ومنافعُ للناس . ويبدو أن

<sup>(</sup>۱) أكثر المراجع ثروي البيت بلفظ : يخبرنا الرسول ... ، والممى لا يستقيم بذلك لأن الشاعر مشرك . ولو كان الشاعر يؤمن بأن محمداً رسول الله لمسا رد قوله عليه السلام بالبحث والنشور . والأصوب أن يروى البيت بلفظ : يخبرنا ابن كبشة «كما يروى أحياناً » وكبشة كنية وهب بن عبد مناف جد الرسول لأمه ، وكنية زوج حليمة السطية مرضمة الرسول . وكان المشركون يقولون النبي صل الله عليه وسلم ابن أبي كبشة ( القاموس ٢ : ٢٨٥ ) .

<sup>(</sup>٢/ صاعد ١٤ .

الجاهليين كانوا يتحنجون في مواسم متعددة الى أماكن مختلفة ، وأن الحج الاكبر كان الى الكعبة في مكتة في شهر ذي الحيجة ، آخر شهور السنة القمرية . ويبدو أيضاً أن المواسم الصغرى كانت خاصة بقبيلة قبيلة من عرب الجاهلية ، وأن الموسم بإطلاق ، وهو الحج الاكبر ، كان للعرب كلهم الى مكة في ذي الحجة .

في أواخر السنة التاسعة للهجرة (ربيع ١٣١ م) كان معظم العرب قد دخلوا في الاسلام طوعاً أو بعد حرب وقتال. ثم بقيي جماعات قليلة في عنادها على الشيرك ، فنزَلت سورة التوبة أو بتراءة ، وهي السورة التاسعة من القرآن الكريم ، لإنذار المشركين يوم الحج الاكبر ، حينما يجتمع الناس كلتهم في مكة ، بأنهم اذا لم يدخلوا في الاسلام طوعاً قوتلوا حتى يسلموا أو يتبيدوا ؛ وإنه لا يتقبل من العرب إلا الاسلام !

وكان من مناسك الحج الاكبر الطواف والوقوف بعرَفَة والإفاضة من عرفة والأضحية والرَجْم. وهذه كانت تتيم في أيام قليلة. أما موسم الحج فكان ثلاثة اشهر أو أربعة ينصرف الحاجون في اثنائها الى التشاور وعقد المحالفات والبحث عن الغرماء وإنشاد الشعر وإلقاء الحطب ، كما كان يلحق بالموسم سوق للبيع والشراء.

وفي أشهر الحبح كان العرب لا يتقاتلون. وكانوا يسمّون تلك الاشهر الحبرم، وهي ثلاثة أشهر متوالية: ذو القعدة وذو الحبجة والمُحرم، ثم شهر مفرد هو رَجب (الشهر السابع من السنة القمرية)، وكان فيه عُمرة أو حج شخصي هو في الحقيقة بمثابة زيارة. على أن الأشهر الحرم كانت ذات دلالة دينية حتى تكون وازعاً فعالاً ثم ذات غاية اجتماعية تهيىء للجاهليين فترة سيلم يرتاحون فيها من المعارك التي كانت متصلة. وبعد ذلك كله يعودون الى أعمال الحياة العادية من كسب وحرب.

### الخرافات الفطرية

كان عرب الجاهلية بدواً على الفطرة ، من أجل ذلك وجدَت الحرافات

الى تصديقهم طريقاً ممهداً ؛ وكان منها ما دخل في نسيج حياتهم كاعتقادهم بشوَّم الغُراب حتى سَمَّوه غراب البيَّن (الفراق) لأنه ينذر بافتراق الشمل والبعد عن الاهل والاصحاب والاحباب قال النابغة :

زعم البوارحُ أن رحلتنا غداً ؛ وبذاك خبرنا الغراب الاسود. والبوارح جمع بارح وبروح وبريح وهو الطائر يمر من يمين الشخص الى يساره ، وكان ذلك دليل الشوم عندهم . وضد السنيح والسانح . ونحن نرى ذلك كثيراً في الشعر الجاهلي ، وخصوصاً في مواقف الحب والهوى . غير أن هذا الاعتقاد السائد لم يمنع نفراً من الجاهليين أن يتهكموا على من يقول به . قال عوف بن عطية بن الحرّع (المفضليات ١٩٩١) :

نَوْهُمْ البلاد لحبّ اللقماء ، ولا نتّقي طائسراً حيث طمارا سنيحاً ولا جمارياً بارحاً ؛ على كل حمال نلاقي اليتسارا!

واعتقد العرب بالجن. وليس وجه الحرافة في الاعتقاد بالجن أنها كائنات نفسانية كما كان يراها اليونان، أو كانت روحانية على ما جاء في القرآن؛ بل وجه الحرافة في ذلك أن الجاهليين اعتقدوا أن الجن يساكنون الناس ويتزوجون في الإنس، وأن نفراً من الجاهليين كانوا نِتاجاً بين الجن والانس.

ورأى البدو الجاهليون مدينة تكدّ مُر بآثارها الضخمة الراثعة قائمة في قلب البادية فنسبوا بناءها الى الجن . وقد ذكر ذلك النابغة في معلقته فقال : ... إلا سليمان إذ قال الآله لسه : قُم في البرية فاحد دها عن الفند ، وخيس الجن ، انتي قد أذ نت لهم يَبنون تك مُر بالصُفاح والعمد! (١) وكذلك كان لهم تصديق بالغيلان . والغول يطلق على الذكر والانثى ، ويسمتى أيضاً السعلاء أو السعلاة ، وهو حيوان غريب بعول الانسان ، أي يتهلكه . وصفة الغول أنه يتشكل أشكالا مختلفة يتراءى بها للانسان حتى يستدرجه . فاذا استطاع الغول أن يتألف ذلك الانسان عايشه : وربما قطعه يستدرجه . فاذا استطاع الغول أن يتألف ذلك الانسان عايشه : وربما قطعه

<sup>(</sup>۱) احددها : ردها ، امنعها . الفند : الخطأ والخطل « فساد العقل » . الصفاح : الحجارة المسطحة العمد : الأعمدة .

عن الإنس جُملة وربما أهلكه. قال كعب بن زُهير عن صاحبته في القصيدة التي وفد بها على الرسول مستأمناً ثم ُ قَبَلَ القائما السلم بين يديه:

فما تدوم على حـــال ِ تكون بها : كما تَـكَوَّنُ في أثوابها الغول .

ومن خرافات العرب القول بالهامة والصَّدى .

كان عرب الجاهلية أهلَ ثأر : اذا قُتل من قبيلة ِ قتيلٌ أخذ وليَّه بثأره ، بقتل القاتل أو بقتل رجل آخر من قبيلة القاتل اذا لم يجد سبيلا الى القاتل نفسه . ولقد نشأ من تلك العادة خرافة هي أنه اذا تأخّر أولياء القتيل بالثأر لقتيلهم خرجت من رأس القتيل هامة أو صَدَّى ، أي طائر ، ثم جعلت تلك الهامة تصيح : اسقوني (من دم القاتل) ، حتى يُثأر للقتيل. وقد قال ذو الاصبع العَدُواني يتوعَّد ابن عم له بالقتل ، من غير أن يستطيع أحد أن يأخذ له بالثأر: يا عمرو ، إلا تدع شتمي ومنقبَصتي أضربنك حتى تقول الهامة: اسقوني. ! ويلحق بالعبادة الجاهليسة الذبائحُ . والذبائح أنواع : الاضاحي وهي شكر للآلَّه على ما أسلف من نعمة ، ثم القرابين وهي لاسترضاء الآلَّه والتقرُّب اليه في سبيل نعمة مقبلة . وهنالك النذور ، وهي تَقَدْمِة مشروطة مؤجَّلة إذا استجاب الآله طلب الناذر . والنَّذُّر يكون ذبيَّحة أو تَقدمة أخرى مادّيَّة من مال أو ثياب؛ ويكون تقدمة معنوية وذلك بأن يترك الناذر الذي استجيب طلبه حيُّواناً سائماً لا ينتفع أحدٌ بلبنه او صوفه او بالحَمَّل عليه (ويكون لذلك الحيوان علامة يُعْرَف بها ) . وقد يكون خدمة " دائمة أو موقَّتة لبيت ذلك الاله ؛ وقد يكون صِيام أيام ٍ ؛ وقد يكون اسماً يطلقه الناذر على أحد أولاده ، كما قد يكون ذبح أحد اولاده .

# الكيهانة والعرافة والرؤيا والرثي

الكهانة إحساس او تخيل يُقَاصَدُ منه إدراك الكُليّات والجزئيات من الغيب؛ ويكون ذلك إما بالحدّ س أو بالرويًا أو بالاستدلال من علامات في سلوك الحيوانات، أو في باطنها بعد ذبحها، أو من علامات في النبات والجماد. أما

العرافة خاصة فتتعلق بمعرفة الماضي كالاهتداء الى القاتل أو المسروق أو الضائع . والعيافة تكون بمعرفة المغيبات من شق بطون الحيوانات للاستدلال بما في بطونها من العلامات . والزجر يتعلق بإثارة الطيور أو بملاحظة طيرانها وربط سلوكها بما يُزْمه م الانسان على عمله .

والكَاهن أو العرّاف قد يكون رجلاً وقد يكون امرأة ؛ وقد يكون له رئثي أو تابع من الجنرّ يسترقُ له الأخبارَ والأسرار من السماء ويخبره بها فيخبرها هو للسائلين . وكان الكاهن والعرّاف يُكرَمان بهدينة هي في الحقيقة أجر

رمما ينسب الى الكهان والعرافين المعرفة بالطب وشفاء الأدواء المستعصية والاحوال النفسانية الشاذة وخصوصاً في الحب. وقد يَعْجزون احياناً عن ذلك. قال عُروة بن حزام (ت نحو ٣٠ هـ ١٥٠ م) يذكر عرّاف اليمامة وعرّاف نجد وعجز هما عن شفائه مماكان قد ألم به من حب عفراء (فوات الوفيات ٢ : ٤٤):

جعلتُ لعرّاف اليمامة حُكُمْمَه (١) وعرّاف نجد إنْ هما شَفَيَاني . فما تركا من حيلة يعملانها ، ولا شَربة الآ وقد سقياني . ورشّا على وجهي من الماء ساعة ، وقاما مع العُوّاد يبتدران ؛ (١٢) وقالا: «شفاك اللهُ . واللهِ ، ما لنا بما ضُمنت منك الضلوع يدان !

ويلحق بذلك أيضاً القيافة ، وهي في الحقيقة من العلم ، وتدور على تتبع الاثر للاهتداء الى الحيوان الضّال والانسان الهارب ، كما تدور عــــلى الفيراسة لمعرفة قرابة الشخص المختكف في نسبة أولمعرفة أخلاقه من سيمات وجهه .

وكان لهم معرفة بتعبير الروّيا (تأويل الاحلام) وسوى ذلك من العلوم الفطريــة.

<sup>&#</sup>x27; (١) حكمه : ما يطلبه من بدل أو أجر .

 <sup>(</sup>۲) العواد جمع عائد : الذي يزور المريض . قام العرافان يبتدران مع العواد : يسابقان العواد الخروج من غرفسة عروة المريض . إذا أشرف المريض على إسلام روحسه فان الطبيب والزوار كانوا في العادة يخرجون من غرفته ويتركونه وحده .

### الحياة الفكرية في الجاملية

قال صاعد الاندلسي في كتابه طبقات الامم (ص ٤٤ – ٤٥) « إن علوم العرب كانت علوم لسانها وأحكام لغتها ونظم الاشعار وتأليف الحطب ؛ والعرب أصل علم الأخبار ومعدن معرفة السيّر والأمصار. ثم كانت لهم معرفة بأوقات مطالع النجوم ومغاربها ، وعلم بأنواء الكواكب وأمطارها ، على حسب ما أدركوه بفرط العناية وطول التجربة لاحتياجهم الى معرفة ذلك في سبيل المعيشة لا على طريق تعلم الحقائق ولا على سبيل التدرّب في العلوم. وأما علم الفلسفة فلم يتمنت مهم الله عز وجل شيئاً منه ولا هيا طباعهم للعناية به. ولا أعلم أحداً من صميم العرب شهر به الا أبا يوسف يعقوب بن اسحق الكيندي وأبا محمد الحسن الهمداني ».

ومع ذلك فاننا لا نرى أن الجاهليين كانوا في عُزلة تامة عن الحركات الفكرية في البلاد المجاورة لهم ، ولا نجدهم في ذلك أدنى حالاً من معاصريهم . حتى الروم البيزنطيون الذين هم ورثة الفلسفة اليونانية لم يكن لديهم في القرنين الخامس والسادس ، في عصر الجاهلية العربية ، الا صوفية وفيقة يشوهون بهما الفلسفة والعلم . إن يوحنا فيلوبونوس الاسكندراني الذي شهد أواخر القرن السادس للميلاد (أيام زهير بن أبي سلمي وعنترة) قد أعلن أن أفلاطون قد فكر بوحي من موسى ، كما أنه قد طبق مذهب أرسطوطاليس على التثليث واستنتج أن الآب والابن والروح القدس ثلاثة أسخاص مفترقون (١١ . في ذلك الحين لم تكن الفلسفة في بلاد الروم تختلف من الفقه .

كان العرب في الجاهلية يعرفون الترجمة (نقل الكلام من لغة الى لغة) والتراجيم (التراجمة). قال الاسود بن يَعْفُرَ يصف حيرص أحدهم على الحصول على الحمر : (المفضليات ٢٠٠):

حتى تناولهـــا صهباءً صافيـــة " يرشو التيجَّارَ عليها والتراجيما .

<sup>(1)</sup> Bréhier III 422 - 423.

ويبدو أن شيئاً من الجبر الذي عرفه اليونان قد وصل خبره الى عرب الحاهلية ، فقد قال النابغة في معلقته :

واحكُم كحكم فتاة الحي اذ نظرت إلى حمام سيراع وارد الشمد ؛ قالت : ألا ليتما هذا الحمام لنا الى حمامتنا مسع نصف فقد فحسبوه فألفوه كما ذكرت : تسعاً وتسعين لم تنقص ولم تنزد ؛ فكملت مائكة فيها حمامتها وأسرعت حسبة في ذلك العدد!

ان الشاعر الجاهلي قد استهوته المعادلة البسيطة :  $m + \frac{m}{r} + 1 = 1 + 1$ 

أما في الفلك فان لعرب الجاهلية ملاحظات كثيرة لا تدل على أن نفراً منهم كانوا على قسط من علم الفلك النظري والعملي فحسب ، جاءهم من جيرانهم في العراق على الأكثر ، بل على أن جانباً من ذلك العلم كان شائعاً في الناس . لقد وقت امرؤ القيس زيارته لحبيبته بقوله في معلقته :

تجاوزتُ أحراسًا اليها ومعشرًا علي حراصاً لو يُسيرون مقتلي ، اذا ما الثريّا في السماء تعرّضت تعرّضَ أثناء الوشاح المفصّل.

ان امرأ القيس يخبرنا أنه لما جاء لزيارة حبيبته كان عنقود الثريا يبدو في السماء بأعرض جوانبه ، ويبدو لنا أن الثريا تكون كذلك في نجد في مطلع الشتاء. ولما قال المتلمس:

وقد أضاء سُهيل بعد ما هجعوا كأنــه ضرَمٌ بالكفّ مقبوس ! كان يعرف النجم سُهيلا ويعرف أنه كان وقتئذ أبعد ما يكون عن الشمس وأقرب ما يكون من الارض ؛ أو نحو ذلك .

وعرف عرب الجاهلية الطب معرفة جيدة فقد كان فيهم أطباء درسوا في فارس او في بلاد الروم واستفادوا من خبرتهم بعقاقير بلادهم ، فان « الحارث بن كلكة الثقفي سافر (في) البلاد وتعلم الطب بناحية فارس وتمرن هناك وعرف الداء والدواء. وكذلك النصر بن الحارث بن كلكة نشأ طبيباً كأبيه فقد سافر في البلاد واجتمع مع الافاضل والعلماء بمكة وغيرها وعاشر الاحبار والكهنة واشتغل وحصّل من العلوم القديمة اشياء جليلة القدر واطلَّع على علوم الفلسفة واجزاء الحكمة وتعلم من (ابيه) ايضاً » ما كان يتعلَّمه ابوه من الطبّ. وكان للجاهليين براعة في الجراحة وامراض العين.

ولقد كان هناك نوع آخر من التطبيب بالرُقى والعزائم يقوم به الكهنة والعرافون ؛ ولا ريب في ان هذا النوع الذي شاع في بلاد كثيرة كان شعوذة او كالشعوذة ، إلا ما كان من أثره النفساني القاصر على التأثير في عدد من الاحوال.

ولما وصف طرّفة أبن العبد الناقة في معلّقته بستة وثلاثين بيتاً فيها كثير من الدقة والتفصيل كان بلا ريب قد لاحظ أموراً كثيرة في تشريح الحيوان: لقد أصاب وصف جُمجمة الجمل (بالعكلة: السندان) وأدرك أن الجمجمة مولفة من أقسام من العظام يمسك بعضها ببعض لأن أطرافها مسنّنة متداخلة. وكذلك وصف طرفة القلب بأنه أحذ (ضامر) ملكم لم (مجتمع ومدور ومضموم) كمرداة صخر (قاس كالحجر الذي تكسّر به سائر الحجارة، وهو الفيهر الذي تُدرق به الاشياء فتكسر، ويكون ملء اليد) مصمّد (ملفوف في مثل الحرقة او المنديل) في صفيح (في سماء، أي معلّق)، وذلك قوله في المعلقة:

وجُمجمة مثلَ العسلاة كأنما وَعَى الملتقى منها الى حرف مبرَّد. وأروع نباض أحذً ململم كمرداة صخر في صفيح مُصَمّدً! ان هذه الاوَّصاف لا تدل على ملاحظة عارضة عابرة ، بل على مشاهدة عاقلة ودرس دقيق ليس من نطاق الشعر ، بل هو بعلم الطب ألصق .

#### الفلسفة الخالصة

ونحن نجد في الشعر الجاهلي آراء كثيرة تتصل بالفلسفة الخالصة من نظرية المعرفة ومن السياسة في العدل والحرية والحلم والشورى والاخلاق. أما الحكم العامة التي وردت في الشعر الجاهلي فكثيرة متنوّعة.

كان الحارث بن حلزة يفتخر بأنه يتحدُّس في كلّ الامور: يتطلّب المعرفة من غير طريق الحواس ؛ وذلك واضح في قوله (المفضّليات ٥٣): فحبَسَتُ فيها الرّكُبَ أحدُّس في كل الامور، وكنت ذا حدَّس! ولطرفة بن العبد آراء في الاخلاق تقرُب من أن تكون فلسفة وتقرُب من آراء أرسطبّوس (١). انه يرى الغاية من الحياة هي اللذة المادية العاجلة ثم لا يُلقي بالا الى موقف الناس منه في ذلك ، ما دام هو وحد مستحمل نتائج سلوكه. قال في معلّقته:

فلولا أسلات هن من لذة الفي ، وجد ك الم أحفل مي قام عودي . فمنهن سبقي العاذلات بشربة كُميت مي ما تُعل بالماء تُزْبِد ؛ وكرّي اذا نادى المُضافَ مُحنّبا كسيد الغضا ، نبهته ، المُتورد ؛ وتقصير بوم الدَجْن ، والدجن مُعْجِب ، ببهكنة تحت الجباء المُعَمّد . فنرني أروّي هامتي في حياتها متخافة شرب في الممات مصرد . وذرني وخلقي ، إنني لك شاكر ولو حل بيتي نائياً عند ضرعتد . وقالوا : ألا ماذا ترون بشارب شديد علينا بغيسه متعمد ؟ وقالوا : ذروه ، إنما نفعها له ؛ وإلا تردوا قاصي البررك يسزدد !

فطرفة يرى لذة الانسان في الخمر وإكرام الضيف واللهو مع النساء ، يريد أن يتمتع بهذه في الحياة لأنه لن يكون بعد الموت شيء من ذلك : كريم "يُروّي نفسه في حياته ب ستعلم أن متنا غداً أينا الصدي ! ويحب طرفة أن يسلك هذا السبيل ولو اضطراً إلى أن يعيش بعيداً عن جميع الناس . ثم هو يرى أن اللوم لا يزيد المندفع في امر من الامور إلا إصرارا . وكان للجاهلين في الحرب رأي سياسي فيطري ، ولكنه واضح . إن تتابع الغزو في البيئة الجاهلية حمل العرب على أن يعتقدوا أن الحرب هي السبيل الوحيد الى حل المشاكل وحسم الخلاف ؛ وكانوا يرزون أن القبيلة السبيل الوحيد الى حل المشاكل وحسم الخلاف ؛ وكانوا يرزون أن القبيلة

<sup>(</sup>١) راجع ، فوق ، ص ١٣٠ .

العزيزة الجانب هي القبيلة التي تنظُّلم غيرها من القبائل: تبدأها بالقتال، أي تنغزو غيرَها قبل أن يَغْزُوها غيرُها. وعلى ذلك قول زهير في المعلّقة: ومن لا ينذُدْ عن حوضه بسلاحه يبهداً م ، ومن لا ينظَّلم الناس ينظَّلم. وقال حرب بن مُسْعر:

عطفت عليه المُهر عَطَّفة باسل ِ كَمْرِيٍّ ؛ ومن لا يظلم الناس يظلم .

## للتوستع والمراجعة

- ــ الاغاني
- الشعر الجاهلي : المعلّقات ، المفضّليّات ، الاصمعيّات ، ديوان الحماسة ، أشعار الهذليّين ، ثمّ الدواوين الجاهلية المفردة لعبيد بن الابرص وزهير والاعشى ولبيد وغيرهم .
- ـ جمهرة خطب العرب ، تأليف أحمد صفوت ، القاهرة ١٩٣٣ .
- مجمع الأمثال للميداني (بعناية محمد محيي الدين عبد الحميد)، القاهرة (مطبعة السنّة المحمدية) ١٩٥٥.
  - أمثال العرب للمفضّل الضبيّ ، القسطنطينية ١٣٠٠ ه .
- جمهرة الأمثال لأبي هلال العسكري ، القاهرة ١٣١٠ (على هامش أمثال الميداني )
  - ــ الكامل في اللغة والادب للمبرد
- الفاضل للمبرد (تحقيق عبد العزيز الميمني ) القاهرة (دار الكتب المصرية ) ١٣٧٥ هـ ١٩٥٦ م .
- ــ عيون الأخبار لابن قتيبة ، القاهرة ( دار الكتب ) ١٩٢٥ ــ ١٩٣٠
  - ــ العقد الفريد لابن عبد ربّه .
- نهاية الارب في معرفة أنساب العرب للقلقشندي (تحقيق ابـــراهيم الابياري ) القاهرة (الشركة العربية للطباعة والنشر ) ١٩٥٩ .

- أسواق العرب في الجاهلية والاسلام ، تأليف سعيد الافغاني ، دمشق ( دار الفكر ) الطبعة الثانية ١٩٦٠ .
- أيام العرب في الجاهلية، تأليف محمد أحمد جاد المولى وعلى البجاري وأبي الفضل ابراهيم ، القاهرة ( دار احياء الكتب العربية ) ١٩٤٢ م.
- نهاية الارب في فنون الادب لأبي العباس النويري ، القاهرة ( مطبعة دار الكتب المصرية ) .
- بلوغ الارب في معرفة أحوال العرب، تأليف محمود شكري الألوسي (عني بشرحه محمّد بهجة الاثرى) القاهرة (المكتبة الأهلية) 1974 ــ 1970.
- عادات العرب في جاهليّتهم : مختصر من كتاب بلوغ الارب في معرفة أحوال العرب، تأليف محمود شكري الألوسي، القاهرة ( المكتبة الاهلية ) ١٩٢٤ .
- الحياة العربية في الشعر الجاهلي ، تأليف أحمد محمد الحوفي ، القاهرة (مكتبة نهضة مصر) ١٩٥٢ .
- مدنية العرب في الجاهليّة ، تأليف محمّد رشدي ، مصر (مطبعة السعادة ) ١٩١١ .
- العرب وأطوارهم ، تأليف محمد عبد الجواد الاصمعي ، القاهــرة (المطبعة الجمالية) ١٣٣١ ه.
- العصبية عند العرب في الجاهلية والاسلام حتى زوال بني أميّة في المشرق ، تأليف علي مظهر ، القاهرة (مطبعة مصر ) ١٩٢٣ .
- تاريخ العرب قبل الاسلام ، تأليف جواد علي ، بغداد ١٩٥٠ -١٩٥٧ .
- تاريخ الجاهليّة ، تأليف عمر فَــرّوخ ، بيروت (دار العلـــم للملايين ) ١٩٦٤ .

# الإستلام

ليس الاسلام ديناً جديداً ، ولكنه رجوع بالدين الى صفائه الاول .

ولد محمد بن عبدالله الهاشمي القُرَشي في مكة بالحجاز ، عام ٥٧٠ م . ولما بلغ أربعين سَنة بعثه الله رسولاً الى الناس كافة وأنزل عليه القرآن الكريم مُنجَّماً (متفرَّقاً ) في ثلاث وعشرين سَنة هي مدة الدعوة .

ولم يُتَكَ للاسلام في مكة حظ كبير من الانتشار فأذن آلله لرسوله محمد بالهـجرة إلى المدينة (٦٢٢ م)، وفي المدينة اصبح الاسلام ديناً ودولة ونظاماً اجتماعياً وفلسفة اخلاقية. وتُوُفي محمد صلى الله عليه وسلم، سنة ١١ هـ (٦٣٢ م)، وقد عم الاسلام شبه جزيرة العرب.

ورأسُ أركان ِ الايمان في الاسلام التوحيد .

للتوحيد في الاسلام شرطان: الايمان بأن الله واحد ً بالعدد، وتنزيه ُ الله عن كل صفة يتصف بها خلقه وعن أن نتنسب إلى خلقه شيئاً من صفاته، إلا مع التأويل الصحيح.

ومن هذه الأركان الايمان بالملائكة . ولقد جاء الكلام على الملائكة والجنَّ وابليس والشياطين مفصّلاً في القرآن الكريم ، ولكن على أن الايمان بهم وجه من العقيدة ، ثم ليس لهوُلاء أثر في حياة المسلم العملية .

ومنها الايمان بأن الله يبعث إلى خلقه رُسُلاً ، وأن جميع الرسل مُتساوُونَ في المقام ، وأن محمداً صلى الله عليه وسلم خاتـَمُ الرسل فلا رسول بعده ؛ وأن شريعته تـنسـَخ جميع الشرائع .

والكتب التي أنزلت على الرسل والانبياء كثيرة ، منها الصحف المنزلة على

ابراهيم ، والتوراة المنزلة على موسى ، والزّبور المنزل على داوود ، والانجيل المنزل على عيسى . غير أن هذه الكتب كانت قد تبدّلت أو رُفعت (ضاعت) . أما القرآن فلا يزال محفوظاً بمعناه ولفظه كما نزل . وفي القرآن الكريم أركان الايمان والإسلام وأحكام العبادات وأصول المعاملات مُجْمَلَةً . وفيه أيضاً مبادىء الاخلاق وأسس السياسة والاجتماع ، وجوانب من العلم وقصص مقصود للعبرة وللمغزى الاخلاقي التربوي للافراد وللامم .

ولمحمد رسول الله حديث وسُنة . أما الحديث فهو مجموع الاقسوال المروية عن الرسول مما ليس بوحي ، وفيه تفصيل لما جاء مجملاً في القرآن الكريم . وأما السنة فهي الأعمال التي رُويت عن الرسول وأصبحت من أسس التشريع . إلا أن الحديث والسنة انتقلا بالرواية مدة من الزمن حتى بدأ الأثمة بتدوينها منذ أواخر القرن الأول للهجرة (أوائل القرن الثامن للميلاد) .

والقرآن الكريم مُعجزة الرسول الكبرى في الاسلام وفي غير الاسلام ، عاد ته وأسلوبه . فليس في التاريخ كتاب بقي كيوم نزل معنى ونصاً كالقرآن ثم كان له من الاثر ما كان للقرآن الكريم في جميع ميادين الحياة . ان أسلوب القرآن الكريم هو الاسلوب الامثل لأقدم اللغات الحية ، وان موضوعاته أصح الموضوعات . وهو الذي حفظ الاسلام وحفظ اللغة العربية وحفظ الامسة الاسلامية ، ثم عجز البشر عن معارضته بالإتيان بسورة من مثله أو بجزء من سورة .

والاسلام دين ُ دعوة . وقد بدأ الرسول بدعوة أهله الاقربين ، ثم اتسعت الدعوة الى أهل مكة فأهل الحجاز فإلى العرب فالناس اجمعين . ولما ساد الاسلام أصبحت الجماعات البشرية في نظره طبقات :

(١) الأمة ، وهي مجموع المسلمين الذين استمسكوا بعروة الدين ونسَوا عصبياتهم الجنسية والقومية والاجتماعية ، فالمسلمون سواء ، وأكرمهم عند الله أتقاهم . وبهذا كان الاسلام الحطوة العملية الاولى والعظمى نحو المساواة الصحيحة بين البشر .

(۲) أهل الكتاب: وهم أهل الاديان السماوية كاليهود والنصارى ممن لهم رسل وكتب منزلة.

(٣) المشركون (الذين يقولون بآلهين أو أكثر ) والكفار (الذين لا يؤمنون بالله ).

(٤) أهل الفطرة ممن لم تبلغهم دعوة ؛ فإذا بلغتهم دعوة الاسلام ثم لم يسلموا كانوا كالكفيّار .

ومثلُ المشركين في الحكم المنافقون الذين دخلوا في الاسلام رياء وضيراراً ، ثم استمرّوا على دينهم القديم مع العداوة للاسلام وللدولة الاسلامية . ومثلهم أهل الكتاب إذا نصبوا الحرب للمسلمين أو كانوا ينتمون الى فرق في دينهم بعيدة عن التوحيد الصحيح .

والعرب خاصة لم يكن يُقْبَلَ منهم الا الاسلام.

في أواخر سنة ٩ ه (ربيع عام ٦٣١ م) كان معظم عرب الجزيرة قد دخلوا في الاسلام ، ولم يكن قد بقيي على غير دين الله الا جماعات يسيرة فنزلت في هوًلاء سورة التوبة أو سورة براءة ، وهي السورة التاسعة في المصحف . في هذه السورة أميهل هوًلاء المشركون أربعة أشهر يدخلون في أثنائها في دين الله ، فاذا انقضت الأشهر الاربعة ولم يكونوا قد أسلموا قوتلوا حتى يُسلموا أو يتبيدوا . أما المشركون الذين كان بينهم وبين رسول الله معاهدات فقد أمهلوا إلى حين انقضاء أمد معاهداتهم .

تبدأ سورة التوبة بالآيات التالية ، بلا بَسْملة (لأنتها إيذان بحرب) : «بَرَاءة من الله ورسوله الى الذين عاهدته من المشركين . فسيحوا في الارض أربعة أشهر ، واعلموا أنكم غير مُعجزي الله ، وأن الله مُخزي الكافرين . وأذان من الله ورسوله الى الناس يوم الحج الأكبر أن الله بريء من المشركين ورسوله ، فإن تبم فهو خير لكم ، وإن توكيته من فاعلموا أنكم غير مُعجزي الله ، وبشر الذين كفروا بعذاب أليم ؛ إلا الذين عاهدتم من المشركين ثم لم ينقصوكم شيئاً ولم يُظاهروا عليكم أحداً فأرتموا إليهم من المشركين ثم لم ينقصوكم شيئاً ولم يُظاهروا عليكم أحداً فأرتموا إليهم

عهد هم الى مدتهم ؛ إن الله يحب المتقين. فاذا انسلخ الاشهرُ الحُرُم فاقتلوا المشركين حيثُ وجدتُموهم وخُذوهم واحصُروهم واقعدُوا لهم كلَّ مَرْصَد ، فان تابوا واقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فخلوا سبيلهم ، ان الله غفورٌ رحيم ».

ومن الأركان الايمان ُ باليوم الآخر ، وبأن الله يبعث الناس يوم القيامة ويحاسبهم على ما فعلوا في الحياة الدنيا ثم يُثيبهم أو يعاقبهم في جنة أو نار جسمانيتين وروحانيتين .

ومنها الايمان ُ بالقضاء والقدر وأن كلّ ما يصيب الانسان في الدنيـــا مقدّر عليه . غير أن في القرآن الكريم آيات تدلّ على أن الانسان قد وُهــِبَ حَواس ً وعقلاً يمكن أن يهتديّ بها الى الّخير .

و مما أن الدين شيء بين الانسان وخالقه ، فليس لنا أن نطلب من أحد برهاناً على إسلامه ما دام هو يُقرّ بأنه مسلم . قال الله تعالى في سورة النساء (٤: ٩٣): «يا أيها الذين آمنوا ، اذا ضربتم في سبيل الله فتبيّنوا ؛ ولا تقولوا لمن ألقى البكم السلام لست مومناً تبتغون عرض الحياة الدنيا ، فعند الله مغانم كثيرة ". كذلك كنتم من قبل فمن "الله عليكم فتبيّنوا ، ان الله كان بما تعملون خبيراً ،

في هذه الآية يخاطب الله المسلمين فيقول لهم : اذا ذهبتم الى الجهاد في سبيل الله فلا تقاتلوا قوماً إلا بعد أن تتحققوا أنهم مشركون. فاذا قالوا لكم إنهم مسلمون فلا تقاتلوهم حباً بأن تغنموا أموالهم كماكنتم تفعلون أحياناً. ان عند الله لكم غنائم كثيرة عير أموال هؤلاء.

على أن ايمان المسلم لا يكون كاملاً الا بالعمل الصالح : بأداء العبادات على وجهها وبالأخذ بما أمر الله به وبترك ما نهى الله عنه .

أما العبادات فمن أركان الاسلام . وروُوس العبادات أربعة : الصلاة والصيام والزكاة والحج : فالصلاة خمس مرات فياليوم والليلة ؛ وصيام شهر رمضان فرض على كلّ فرد الا في حال المرض الشديد والخوف الشديد . وأما الزكاة

والحج فعلى الاغنياء القادرين.

وتلحق المعاملات من بيع وشراء ودَين وشَرِكة ووصاية وغيرها بالعبادات، لأن على المتولّي لها أن يَسْلُكُ فيها مسلّلَكَ الّدين فيفرّق بين الحلال والحرام فيها (فلا يبيع خمراً ولا خنزيراً ولا أصناماً ولا يرابي أبداً) وبين ما يجوز وما لا يجوز منها (كالغُبن في البيع والغيش في الشركة الخ).

والاخلاق في الاسلام من الاعمال الصالحة التابعة للعبادة ، فالاسلام لم يفرق بين الدين وبين الاخسلاق . ان الصدق وطاعة الوالدين والاحسان الى المحتاجين وترك إيذاء الناس والنظافة والامر بالمعروف والنهي عن المنكر والعدل في الرعية أمور تلحق في الاسلام بالتعبّد ، بل هي فوق التعبّد العاديّ أحياناً ، فان معصية الابوين كالشرك بالله تُدخل الى النار . وطاعة الابوين فرض على الاولاد ولو كان الابوان غير مسلمين ثم حاولا أن يحملا أولادهما على الكفر . قال الله تعالى في حق الابوين على الولد ، في سورة لُقمان (٣١) الكفر . قال الله تعالى في حق الابوين على الولد ، في سورة لُقمان (٣١) ، وصاحبتهما في الدنيا معروفا » .

ولحسن الخلق في الاسلام قيمة كبيرة فهو قرين العبادة. فمن مواعظ لُقمان لابنه في سورة لقمان (٣١: ١٧ – ١٨): «يا بُنني ، أقيم الصلاة وَٱأْمُرُ ، بالمعروف وَآنه عن المنكر و آصْبِر على ما أصابك ؛ ان ذلك من عزم الأمور . ولا تُصَعِّر ْ خد لك للناس ولا تمش في الارض مَرَحاً ، ان الله لا يحبّ كلّ مُختال فَخور ».

ولمَّا أثنى الله على رسوله محمد صلى ّ الله عليه وسلم قال فيـــه ، في سورة القلم (٦٨ : ٤) : « وإنَّك لَعلَى خُلُق عظيم » .

والنظام الاجتماعي في الاسلام جزء من الدين ، ان الاسلام لم ينظم صلة الانسان بربّه فحسب ، بل نظم صِلاتِ البشر فيما بينهم أيضاً .

بدأ الاسلام بالزُّواج لأن الزُّواج عـماد الأسرة ، والاسرة عماد المجتمع . وقد أقر الاسلام نوعاً واحداً من أنواع الزواج التي سادت في الجاهلية ، هو زواج المنهر ، ثم جعله عقداً بين الرجل والمرأة مشهوداً عليه . وأجاز الاسلام عند الضرورة الزواج بامرأتين أو ثلاث أو أربع . ولكن بما أن الرجل لا يستطيع أن يعد ل بين النساء فقد حث على الاكتفاء بواحدة . ثم ان الاسلام أقر الطلاق أيضاً في الحالات التي يستحيل فيها بناء أسرة سليمة نافعة . وأوضح الاسلام حقوق الاولاد على أبويهم وحقوق الابوين على أولادهما ؛ وأبطل السلطة القديمة للأب ، تلك السلطة التي جعلت من المرأة والاولاد متاعاً للأب يتصرف فيهم بيعاً وهبِنة وقتلا ؛ وأبطل التبني ثم نظم الاسلام الإرث وأعطى الابوين والمرأة منه ، ولم يكن لهما في الجاهلية نصيب فيه ، وقيد الوصية لغير الوارث بثلث التركة ، وأبطل الوصية للوارث .

ورد الاسلام للانسان كرامته ، فالانسان لم يبق قدراً آثماً منذ الولادة ، بل أصبح طاهراً خالياً من الآثام ، إلا الآثام التي يرتكبها هو في حياته . ورفع الاسلام مكان المرأة وجعلها شخصاً يتملك حريته ويملك التصرّف بما يملك . ولكن الرجل ظل قوّاماً على المرأة في الاحوال التي يتفضلُها فيها من الناحية الطبيعية والاجتماعية . فاذا فقد الرجل هذا الفضل فقد ذلك الحق . قال الله تعالى في سورة النساء (٤: ٣٣) : «الرجال وقرامون على النساء على بعض وبما أنفقوا من أموالهم . فالصالحات قانتات عافظات للغيب بما حفظ الله » .

وأمر الله بحجاب المرأة الحجاب الشرعي : وذلك بمنع اختلاطها بالرجال في الاماكن التي تُوجب شُبهة "، وبرفعها عمّا لا يليق بها (أما الحجاب الاجتماعي ، غطاء الوجه ، فهو زيّ البلدان المختلفة وليس من الدين ) .

وأبطل الاسلام الرِق ، فكل رقيق يدخل في الاسلام يصبح حراً رأساً ، كما يصبح حراً بالعتق . ولكن بما أنّ الرق كان نظاماً شائعاً قبل الاسلام متغلغلاً في الحياة الاقتصادية ، فان إبطاله مرة واحدة يُفضي الى تخلخل البيئة الاجتماعية . من أجل ذلك بقيت من الرق رواسبُ ترجيع الى عوامل نفسية واقتصادية بحت .

وعُنييَ الاسلام بالجانب الاقتصادي من المجتمع الاسلامي فجعل الزكاة حقاً للمحتاجين في أموال الاغنياء تتولى الدولة جمعها ثم توزيعها على مستحقيها. وجعل الاسلام الدولة شورى. ففي القرآن الكريم سورة اسمها الشورى فيها (٤٢: ٣٨): «والذين استجابوا لربهم وأقاموا الصلاة وأمرهُ هُم شُورى بينهم، ومما رزقناهم ينفقون ». وفي سورة آل عمران يبين الله تعالى لرسوله أمر تقرير الجهاد ونسبة رأي المسلمين الى رأيه هو (٢:

« ولأن قُتلتم في سبيل الله أو متم \* لَمغفرة \* من الله ورحمة خير مما يجمعون . ولئن متم أو قُتلتم لإلى الله تُحشرون . فبيما رحمة من الله لننت لهم ؛ ولو كنت فظاً غليظ القلب لانفضوا من حولك . فاع ف عنهم واستغفر لهم وشاور هم في الأمر ؛ فاذا عزمت فتوكل على الله ، إن الله يحب المتوكلين » .

هذه الشورى توجب الطاعة ، فما دام المسلمون قد شاركوا الرسول في تقرير مبدأ فعليهم أن ينفتنوا ما قرّروه . ولكن قد يكون تقرير هذا المبدأ بالاكثرية ، فعلى الاقليّة أن تتبع الاكثرية حرصاً على الجماعة أولاً . ثم ان هذه الطاعة لا تمنع مناقشة الموضوع والاحتكام فيه الى الله في ما أنزل مسن الوحي . جاء في سورة النساء (٤: ٥٩) : «يا أيّها الذين آمنوا ، أطبعوا الله واطبعوا الرسول وأولي الأمر منكم . فان تنازعتم في شيء فرد وه الى الله والرسول ان كنتم تومنون بالله واليوم الآخر ، ذلك خير وأحسن تأويلا » .

# العقل والفكر والعلم

الآيات التي تحث على التفكير كثيرة في القرآن الكريم منها (٣: ١٨٩ ـ - ١٩٠ ) :

« إِن في خلق السموات والارض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولي الألباب الذين يَـذُ كرون اللهَ قبياماً وقعوداً وعلى جُنوبهم ويتفكّرون في خلق

السموات والارض: ربَّنا ، ما خلقت هذا باطلاً ؛ سُبحانَك فَقَنا عذابَ النار! » وهذا يقتضي تفضيلَ أهلِ العلم واللُبّ ، فقد جاء في سورة الزُمر (٣٩: ٩): «قل: هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون ؛ إنّما يتذكّر أولو الالباب ».

ومع أن محمداً رسولَ الله قد بُعث ليعلّمنا الشرائع ، ولم يبعث لتعريف الطب ولا غيره من العاديّات ، كما يقول ابن خلدون (المقدمة ٩١٩)، فان الله قد علّمنا بوساطته كثيراً من جوانب العلم ومن المعارف.

ان الانسان وُلد لا يعلم شيئاً ولكنّه وُهب أسبابَ المعرفة . جاء في سورة النحل (١٦ : ٧٨) : والله أخرجكم من بطون أمّهاتكم لا تعلمون شيئا ؛ وجعل لكم السمع والابصار والأفئدة لعلكم تشكرون » . أما المعارف فيتكنسيها الانسان من ثلاث طرق : من طريق التعليم بالوحي (على لسان الرسل) ، ومن طريق الحواس" ، ومن طريق العقل بالتفكير والاستنباط .

أما التعليم من طريق الوحي فالآيات عليه كثيرة جداً. ان أول سورة أوحيت المحيت الى رسول الله هي سورة العلق ، وهي السادسة والتسعون في المصحف، وتبدأ بعد البسملة بقوله تعالى : « اقرأ باسم ربتك الذي خلق : خلق الانسان من علق (١) . اقرأ ، وربك الأكرم الذي علم بالقلم : علم الانسان ما لم يعلم » .

وفي المعرفة من طسريق الحو اس قال الله تعالى في سورة البلد (٩٠: ٨- ١١) يقرّع الانسان الذي وُهب حواس ً ولكنه لا ينتفع بها: وألم نجعل له عينين ، ولساناً وشفتين ، وهديناه النتجدين ؟ فلا اقتحم العتقبة ! (١٠. وكذلك يكثرُ في القرآن الكريم الكلام على المعرفة من طريق الفكر والعقل واللب وبالاستنباط. ولكن متع الايام يتقدم الانسان في السن ، وقد يصاب بالحرف فتبطئل عنده المعرفة الصحيحة من طريق الحواس ومن طريق العقل.

<sup>(</sup>١) القطعة من الدم الجامد .

<sup>(</sup>٢) فهلا تجاوز العقبة: لماذا اختار سبيل الشدة او الهلاك ؟العقبة في الأصل: الطريق في الجبل.

قال الله تعالى في سورة النحل (١٦: ٧٠) «والله خلقكم ثم يتوفّاكم. ومنكم من يُرَدّ الى أرذل العُـمُر لكيلا يعلم بعد علم شيئا » (راجع أيضاً سورة الحج ، ٢٢: ٥).

واتجاه الاسلام في وجود العالم هو أن الله أبدع العالم من العدم ، وأن الله هو الذي يمسك العالم في وجوده ونظامه ، ولولا ذلك لزال العالم .

والمكان والزمان ، مما يبدو من القرآن الكريم ، متناهيان في الماضي لأن الله وحده قديم ، وهو الذي خلقهما . أما في المستقبل فيجب أن يكونا أيضاً متناهين لأن الله هو الاول والآخير (سورة الحديد ٥٧ : ٣) . على أن الحياة الدنيا فانية لاريب في ذلك. أما النعيم والشقاء في الآخرة فيبدو أنهما دائمان خالدان أبداً من قياسه في فضاء الله . وفي القرآن الكريم مدركاً آخر : إن قياس الزمن عندنا يختلف من قياسه في فضاء الله . وفي القرآن الكريم أن الله خلق السموات والأرض في ستة أيام (٧ : ٣ ، ١٠ ، ٣ ، ٧٥ : ٤) . ولكن في سورة الحج في ستة أيام (٧ : ٣ ، ١٠ ، ٣ ، ٢٥ : ٤) . ولكن في سورة الحج ايضاً جاء في سورة المعارج (٠٧ : ٤ ) : « تعرُج الملائكة والروح اليه في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة . فاصّير صبراً جميلاً . انهم يُرُونَهُ بعيداً كان مقداره خمسين ألف سنة . فاصّير صبراً جميلاً . انهم يُرُونَهُ بعيداً ونراه قريبا » .

وهنالك في القرآن الكريم أيضاً جوانبُ من العلم في الفلك والطب والتشريح مشهورة لا حاجة الى ايرادها هنا .

### للتوسع والمطالعة

- القرآن الكريم \_ تفاسير القرآن
  - كتب الحديث كتب الفقه
- ــ ثم راجع المصادر والمراجع الموجودة في خاتمة فصل علم الكلام .

# دَوْلَهُ الْخُلُفَ أَءِ الرَّاشِدِين

لما تُوُفِي مُحَمَد وسولُ الله اختلف رؤساء الجماعة في المدينة على من يَخَلفه ، فحسَمَ عمر بن الخطّاب الخلاف بمبايعة أبي بكر عبد الله بن أبي قُمحافة . وكان أبو بكر صديقاً للرسول ومن الأوّلين الذين دخلوا في الاسلام . وبعد وفاة الرسول ارتدَّت قبائلُ من البدو ورفضوا الإذعان للمدينة كما امتنعوا عن ارسال الزكاة الى المدينة أيضاً . فحاربهم أبو بكر وتغلّب عليهم ورد الامر الى ماكان عليه في أيام الرسول . وقتل في حرب الردّة عدد كبير من الذين كانوا يحفظون القرآن غيباً وخيف أن يضيع شيء من القرآن فأمر أبو بكر بجمع القرآن في مجلد واحد بعد أن كان في صحف مفرقة وفي صدور بكر بجمع القرآن في مجلد واحد بعد أن كان في صحف مفرقة وفي صدور الرجال . ومنذ أيام أبي بكر بدأت الفتوح الاسلامية في الشام والعراق . ولكن أبا بكر توفي (١٣ ه = ١٣٤ م) قبل أن يكون المسلمون قد استقروا بالفتح في بلد من البلدان .

وكان أبو بكر قبل أن يتوفتى قد أوصى بالحلافة لعمر بن الحطاب. ومكث عمر في الحلافة عشر سنوات فتح العرب في أثنائها العراق والشام ومصر وفارس. وفي أيام عمر اتتخذت الدولة الاسلامية شكلها الواضح وأصبحت قوة مرهوبة الجانب. وتآمر الروم والفرس على عمر لأن امبرطوريتيها قد زالتا في أيامه فدستوا اليه أبا لولوة المجوسي الفارسي فقتله (٢٣ه = ٢٤٤م).

وبعد عمر تولى الخلافة عُثمان ُ بن عفان الاموي فاتسعت الفتوح في أيامه في مصر وليبية والبحر . وأعاد عثمان جمع القرآن الكريم ورتب سوره

على النحو الذي هو في المصاحف اليوم. ثم نقم الناس على عثمان لأن قومه بني أميّة تسلّطوا على الدولة. وحاصر الثائرون عثمان في بيته في المدينة. وحاول عثمان أن يصلح ما فسد من الامور فلم يتأتّ له ذلك، واضطرب الامر عليه فقتله الثائرون (٣٥ هـ= ٢٥٦ م).

وبعد عثمان تولى الخلافة علي بن أبي طالب .

# علي بن أبي طالب

ولد على بن أبي طالب سنة ٢٣ قبل الهجرة ( ٦٠٠ م ) في مكّة . ولما قسا الزمن على أبي طالب ، وكان كثير العيال ، ضمّ كلُّ أخ من اخوته ولداً من أولاده اليه . وضم محمد بن عبد الله ، وهو ابن أخي أبي طالب ، علياً الطفل الى أسرته الجديدة .

ولما صَدَعَ محمدٌ صلى الله عليه وسلم بالدعوة الى الاسلام (٦١٠م) كان علي ّ أحد الثلاثة الذين سبقوا الى الدخول في دين الله : خديجة وعليّاً وأبا بكر عبدالله بن أبي قُحافة .

وتز وَّج عليَّ فاطمة َ بنتَ محمد ، وازدادت صلة علي بمحمد صلى الله عليه وسلم وثوقاً . وكان لعليَّ في وجه أعداء الرسول وأعداء الاسلام مواقف مشهورة مشكورة .

ثم توفيت خديجة أزوج الرسول وتوفي أبو طالب عمه ؛ وأمر الله رسوله بالهجرة من مكة الى المدينة ، فكان علي أحد الذين رتبوا مع الرسول خطة مغادرة مكة من غير أن يتفسطن أحد من أهلها المشركين . ولما بدأ الجهاد في الاسلام أبلى علي فيه بلاء حسناً . وكثيراً ما كان الرسول يستخلف علياً في المدينة اذا لم يصطحبه في الغزوات .

وكان علي يطمح الى الحلافة منذ وفاة الرسول ويعتقد أنه أحق الناس بها لنسبه في بني هاشم ولمصاهرته للرسول ولمواقفه في الاسلام. ولكن الاحوال لم تمكّنه من ذلك حتى قُتل عثمان، فرأى روساء الوفود الذين كانوا قد جاءوا لمطالبة عثمان بالاصلاح أن ليس في المسلمين يومذاك أليق بالحلافة من علي". ولكن علياً خاف أن يتولى الحلافة في ذلك الجو العاصف غير أن المسلمين حملوه على ذلك حَمَّلاً. وكان قبول الامام علي " بالحلافة في ذلك الحين تضحية كبيرة.

وسترعان ما كشفت الفتنة عن وجهها فأخذ معاوية بن أبي سُفيان والي الشام بمناجزة علي : وَدَفَعَ معاوية عائشة بنت أبي بكر وزوج الرسول، وكانت تريد الحلافة لأخيها، ودفع معها طلّحة والزُبير، وهما ممن كانوا يطمعون في الحلافة، فنسببت بين هولاء وبين الامام علي معركة الجمل في سنة ٣٦ ه (٢٥٦ م)، قرب الكوفة، فانتصر الامام علي على هولاء في المعركة وبعد بضعة أشهر نصب معاوية الحرب بنفسه للامام علي ، وكانت معركة صفين، جنوب الرَّقة في الجانب الشرقي الشمالي من سورية، في ذي الحجة من سنة ٣٦ (حزيران ـ يونيو ٢٥٧ م).

وتذكر اكثر المصادر أن جيش معاوية كاد ينهزم فاشار عمرُو بن العاص ــ وزير معاوية واحد دُهاة العرب ــ على معاوية ان يرفع المصاحف على الرماح (كما فَعَلَتْ عائشة من قبل في معركة الجمل) ويدعو الى تحكيم كتاب لله في ما شَجر بين المسلمين من الحلاف.

ادرك الامام على أن تلك خدعة "، ولكن جُند الذين كانوا قد سنموا الحرب بعد قتال دام ثلاثة اشهر ، اضطروه الى أن يقبل بوقف القتال وبالتحكيم . فوقف القتال . واراد كل فريق ان يختار حكماً ، فاختار معاوية عمرو بن العاصواراد الامام على ان يختار عبدالله بن عباس لأنه كفوء لعمرو ابن العاص ، ولكن اصحابه أبوا ذلك لأنهم كانوا يريدون رجلا ألين من إبن عباس ليشتري لهم السلم بكل ثمن ممكن . وبذلك وقع اختيارهم على عبدالله ابن قيس المعروف بأبي موسى الاشعري وهو رجل طيب القلب ، ولكن ابن الطقطقي "١ يصفه بانه «كان شيخاً مغفلاً » .

<sup>(</sup>١) الفخري ، المطبعة الرحانية عصر ، ص ٩٧ .

وفي ١٣ صفر من سنة ٢٧ اتفق ابو موسي وعمرو بن العاص على ان يُحكّما القرآن في الخلاف الناشب بين المسلمين وكتبا بذلك « صحيفة ». وبعد ستة اشهر (رمضان ٣٧ ه = شباط ٦٥٨ م) اجتمعا في اذرُح في شرقي الشام (سورية) ونظرا في أمر الخلاف واتفقاً فيما بينهما على ان يخلعا علياً ومعاوية من الخلافة ويتركا الأمر شورى بين المسلمين يُولُّون على أنفسهم من يشاءون . فقال حينئذ ابو موسى لعمرو بن العاص : تقدم فقل ذلك للناس . فقال له عمرو : بل تقدم انت . فصّعيد ابو موسى المينبرَ وقال : « لقد بحثنا فلم نجد اجدر لِلم شعَّثُ هذه الامة من ان نخلع علياً ومعاوية ونجعل الامر شورى بين المسلمين . وإني قد خَلَعْتُهُما فاستقبلوا امرَ كم وولُّوا من شئم » . عند هذا صَعِد عمروٌ المنبرَ وقال : « ان أبا موسى قد خلع صاحبه ، وانا اخلَـعُ من خلع وَأَثبت صاحبي ــ معاوية ــ فانه ولي ابن عفان والمطالب بدمه واحق الناس بمقامه ». فانكر ابو موسى على عمرو ذلك وعدّه خدعة ، وانصرف اتباع الامام علي ناقمين على ابي موسى ؛ وانصرف اهل الشام فرحين . وكان اول ً ما فعل معاوية بعد ذلك أن نادى بنفسه خليفة ً . وهكذا انقسم العالم الاسلامي بين خليفتين : الامام علي في الشرق ( في جزيرة العرب والعرَّاق وفارس) ومعاوية في الغرب ( في الشام ومصر ) .

كان جميع اهل الحجاز واهل العراق وفارس يعتقدون ان الحق بجانب الامام علي وان معاوية اخذ الأمر خدعة ، ولكنهم كانوا ــ فيما يتعلق بالسياسة التي يجب ان ينهجها الامام علي تجاه معاوية ــ حزبين كبيرين .

أ) حزباً سم الحرب واكتفى بما أصيب به من القتل والبلاء فانطوى على كره لمعاوية واهل الشام، ومضى يجادل عن حقه من الناحية الدينيسة والشرعية . هو لاء هم سكان المدن في الاغلب والذين اصبحوا فيما بعد « الشيعة». ب حزباً لم يشأ أن ينام على ضيم ولم ير في خدعة عمرو لابي موسى مبر راً لأن يقبل الامام علي بما حدث، فخاطب الامام علياً بكثير من الجرأة والتصلُّب وقال له: إما ان يكون معاوية احق منك بالحلافة فاخلع نفسك

منها واترك له الامركله ، وإمّا ان تكون أنت صاحبُ الحق وهو المغتصبَ الظالمَ فسر بنا اليه نقاتِلُهُ لنُعيدَ الحقّ إلى نصابه . هولاء هم سكان البادية في الاغلب ، وهم الذين «خرجوا» فيما بعد من جيش الامام علي فسماهم اعداوهم «الحوارجَ».

ولما لم يستطع الامام علي آن يأخذ برأي الخوارج ، لأن الشيعة يومذاك لم يكونوا يَرَوْنَ القتال « بعد ان قُتل في صفين من كل بيت في الكوفة قتيل او اثنان او اكثر » ، عد ه الخوارج «كافراً » وجعلوه هو ومعاوية – فيما يتعلق بالخلافة – في منزلة واحدة ، ثم اخذوا يجاربونه .

ولم ينجح الحوارج في قتال معاوية ولا في قتال الامام علي " فتآمروا على قتل الاشخاص الذين كانوا في رأيهم سبباً في نشوب النزاع بين المسلمين : علي ومعاوية وعمراً نَجَوًا ، وسقط علي شهيداً في ١٧ رمضان من سنة ٤٠ هـ ( ٢٤ كانون الثاني ــ يناير ٢٤١م ) .

### نهج البلاغة

بهج البلاغة هو الكتاب الذي جمع فيه الشريفُ الرضيّ (ت ٤٠٦هـ ١٠١٥ م) خُطَبَ الامام عليّ. ولا ريب في أن معظم هذه الخطب للامام عليّ. ولكن يبدو أنه قد تسرّب الى عدد من الخطب جمل ليست للأمام عليّ ، كما أن في نهج البلاغة عدداً من الخطب الطوال يظهر عليها الصُنع ويتخلّلها آراء اسكندرانية لم يكن العرب قد عرفوها بعد ُ في أيام الأمام عليّ.

على أن نهج البلاغة يصور بخطبه السياسية الثابتة حال العصر الذي شهده الامام على من الناحية الاجتماعية ومن الناحية السياسية خاصة ، ويلقي على نشأة الخوارج وأثرهم في الحركات السياسية والدينية التالية نوراً وضاحاً . وفي نهج البلاغة أيضاً حكم صائبة متفرقة في الحطب كلها لا يجمع بينها نظام ظاهر ".

# أغراض نهج البلاغة

إذا نحن اغفلنا آراء نهج البلاغة المتعلقة بالطبيعيّات والآلهيات مما يظهر

عليه آثار المذهب الاسكندراني وآثار الاعتزال ، وجدنا أن ما فيه من آراء في السياسة والاجتماع وفي الاخلاق يمكن أن تكون ممثلة لل لقيه الامام علي من أهل عصره . فاذا نحن تجاوزنا عن رأيه في المرأة لم نجد في آرائه في السياسة وفي العامة ما يخالف ما كان يشكو منه المصلحون في كل عصر ومصر .

ويتحسُنُ أن نلاحظ أنه لم يكن بالامكان أن يكون للأمام علي نظام فلسفي يجمع آرائه ولا أن نرى عنده آراء مبتكرة مختلفة عما جاء به الاسلام . ان الامام علياً كان يعتقد أن الاسلام هو النظام الأمثل للبشر ، فما كان من المعقول أن يتصدى لإيجاد نظام ما مهما كانت الدوافع .

### السياسة والحرب

كان الامام علي بطلا شجاعاً مظفراً في جميع المعارك التي قادها أو خاضها قبل خلافته . أما في خلافته فقد فارقه الحظ في الحرب . وكذلك لم يكن الامام علي موفقاً في السياسة . ان السياسة امر دُّنيوي مبي على الدهاء والمكر بعيداً عن المروءة والصدق . وكان من سوء حظ الامام علي أن كان خصومه ، وخصوصاً معاوية وعمرو بن العاص ، رجالاً دنيويين لا يبالون أمراً ولا نهياً من أوامر الدين ونواهيه . ولقد كان الامام علي يعرف ذلك من نفسيه ومن خصومه ويعد ذلك سبباً لقلة نجاحه في السياسة والحكم .

أما في الحرب خاصة فقد ترك لنا الامام على عدداً من الآراء الصائبة منها: (أ) الاستعداد للحرب يجعل الامة مهيبة يخافها اعداوها، بينما قعود ها عن الجهاد يُجرىء اعداءها عليها.

(ب) كل امة تُغزى في ديارها تغلب على امرها وتَمَخْرَب بلادُها (لا ريب في ان وصول العدو الى ارض امة دليل على ضعف تلك الامة).

(ج) ان نجاح القائد في الحروب يعتمد الى حد بعيد على طاعة جنده له وتقيُّدُهم بأوامره .

## الأخلاق

الاخلاق في نهج البلاغة من حيّز المجتمع لا من حيّز العقل ، لأنها مبنيّة

على ما عدّه الدين حسناً ولو كان غريباً في نظر الناس. والاخلاق في نهج البلاغة هي الاخلاق الاسلامية: وغاية الاخلاق الفوز في الآخرة:

« إنه ليس بشيء شرٌ من الشر إلا عقابُه ، وليس بشيء خيرٌ من الحير إلا ثوابُه . وكلّ شيء من الدنيا سَماعُه أعظمُ من عيانِه ، وكلّ شيء من الآخرة عيانُه ُ أعظمُ من سماعه ... واعْلَمُوا ان مَا نَقَصَ من الدّنياً وزاد في الآخرة خيرٌ مما نقصَ من الآخرة وزاد في الدنيا ...

وفي نهج البلاغة خطب تنطوي على آراء تجعل الاخلاق تابعة للأرض الني ينشأ فيها الفرد. ولكن هذه الآراء مخالفة لاتجاه الامام على ومخالفة للاسلام أيضاً، وهي – فيما نعتقد – من الآراء التي تسربت الى نهج البلاغة وليست منه. والجانب النظري (الجدلي ) من الاخلاق مفقود في نهج البلاغة ، أما جانب السلوك الانساني ، من الناحية العملية ، فبارز جدا . وسبب ذلك أن نظر الامام على الى الاخلاق قد تلون باختباره المرير في حياته السياسية ، فغلب

« إِن الوفاء تَوَأَمُ الصّدَق ، ولا أعْلَمُ جُنّة اوْقَى مِنهُ . ولا يَغْدُرُ مِن عَلَم كَيْفُ الرَّجِع . ولقد أصْبحنا في زمان قد اتَّخَذَ اكْثرُ أهله الغَدْرَ كَيْسًا (١) وَنَسَبَهُم أَهِلُ الجهلِ فيه إلى حُسْن الحيلة . قَاتَلَهُمُ الله ، قَدْ يَرَى الحُولُ القُلْبُ (٢) وَجُهُ الحيلة ودُونَهُ ماذِع من أمْرِ الله ونتهيه فيدَعُها رَأي العين بعد القُدْرَة عليها ، ويَنْتَهَيِزُ فُرْصَتَها من لا حَرَيجة (٣) له من الدين .

# المرأة

عليه الاعتقاد بفساد الناس:

نهج البلاغة شديد الحملة على المرأة ، وسبب ذلك واضح : ان عائشة ام المؤمنين وزوج رسول الله قد خلقت له مشاكل كثاراً . وترجع عداوة و

 <sup>(</sup>۱) عقلا (۲) المقتدر المختبر للامور .

<sup>(</sup>٣) التوقي ، يمني بذك من لا يهم أذنب أو لم يُذنب .

عائشة وعلي إلى ايام الرسول ــ في حديث الإفك كما يَزْعُمُون ــ فليُرْجَعَ اللهُ ذلك في موضعه .

وكذلك اعتقد علي " ان عائشة صرفته عن حقه في الحلافة . لما مرض الرسول مرض الموت حملت عائشة امر الرسول الى ابيها ابي بكر بأن يُصلِي بالناس مكان الرسول . ومع ان هذا لا يدل على ان الرسول اوصى بالحلافة لأبي بكر ابدا ، اذ ان استخلاف ابي بكر كان عملا "سياسيا قام به عمر بن الحطاب ، فإن الهاشميين قالوا يومذاك ، فيما يروى : ان الأمر بالصلاة بالناس كان للامام على فيصرفته عائشة من عند ها الى ابيها ابي بكر .

ولم تبرز عائشاً في آيام ابي بكر وعمر على مسرَح السياسة . ولكن لما تولى عثمان ــ وكان ليّناً مستنيماً الى قومه بني امية ــ رَجَتْ ان تُولِيّ مكانـــه اخاها محمد بن ابي بكر ، ولذلك يُروى انهاكانت تقول : اقتلوا نعشكلاً (١) فقد كفر . ثم قُتل عثمان وكان من الذين اشتركوا في مقتله محمد بن ابي بكر اخو عائشة .

ولما انتُخبِ على خليفة وقفت عائشة في صف الذين كانوا يطالبون علياً بدم عثمان مرة وبالاقتصاص من الذين قتلوا عثمان مرة ثانية. ولا ريب في أن عائشة هي التي اثارت على الامام على حرب الجمل وافسدت بذلك خلافته السياسية إفساداً كاملاً. من أجل ذلك عَظُمتَ في نهج البلاغة نقمة الامام على عائشة خاصة وعلى المرأة عامة.

اراد الامام علي أن يرى «نقص قدر المرأة » مما حاء في القرآن الكريم في مواضع متفرقة :

في سورة النساء (٤: ٣٤): «الرجالُ قوّامون على النساء بما فضّل الله بعضّهم على بعض وبما أنفقوا من اموالهم ؛ فالصالحاتُ قانتات حافظات للغيب بما حَفَظَ الله. واللاتي تخافون نُشوزَهن فعظوهن واهجُروهن في المضاجع واضربوهن ، فان أطعَنْكُمُ فلا تَبْغوا عَليهن سبيلا ... »

<sup>(</sup>١) مسينة تحقير لعثمان .

وفي سورة النساء أيضاً عند الكلام على الارث (٤: ١٠): يُـوصيكُـُم الله في اولادكِم للذكرِ مثلُ حظّ الانشَيَيْنِ ... »

وفي سورة البقرة عند الكلام على الشهادة ( ٢ : ٢٨٢ ) « ... واستشهدوا شهيدين من رجالكم ، فان لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ممن ترْضَوْنَ من الشهداء ، أن تضل إحداهُما فتذكر إحداهما الاخرى... »

وكذلك في سورة البقرة (٢: ٢٢٢) عند الكلام عن المتحيض.

هذه الاسباب كلها جعلت الامام عليّاً يحمل على النساء كلهن حملة شديدة ويتهمهُن جميعنَهُن ومن يتَبْعَهُن مَعَهن. وقد خطب الامام علي بعد بعد معركة الجمل فوصف النساء بأنهن نواقص الإيمان، نواقص الحظوظ، نواقص الحقوق.

ومن اقوال الامام المأثورة : المرأة شر ، وشر منها انها لا بد منها .

ومع أن عليــًا يرى ان ذلك عام في النساء فانه يرى ايضاً ان نقمة عائشة كانت عليه خاصة وانها لم تكن لتعامل رجلا غيره بما عاملته به :

« واما فلانة ُ (يعني عائشة ) فأدركها رأي النساء وضغن ٌ غلا في صدرِها كمر ْجلِ القين ِ (١١). ولو دُعيت ْ ليتنال من غيري ما أتت ْ إلى لم تَفْعَل ْ ».

على انه يرى ايضاً ان عائشة قاتلته لان قوماً حملوها على ذلك :

« فَخرجوا يجرّون خرمةُ رسول الله صلى الله عليه وسلم كما تُجرّ الامة عند شرائها متوجّهين بها الى البصرة » .

ولكن لما رأى الامام على التّفاف أُهل البصرة حول عائشة رضي الله عنها ذمهم لانهم كانوا هم تابعين لها ، فقال :

كُنْتُمْ جُنْدُ المرأة وأتباع البهيمة (١) ، رَغا (١) فأجبتُمْ وعُقر (١)

<sup>(</sup>١) مرجل ألقين : كير الحداد .

<sup>(</sup>٢) البهيمة هنا الجمل ، وذلك ان عائشة كانت تركب في تلك الممركة جملا ، و الله مركة على المركة جملا ، و الله مرك المحل . (٣) صوت . (٤) قتل .

فهربتم. أخلاقكم رِقاق وعمَه لا كم شقاق ودينكم نفاق ، وماوكم زُعاق ١٠ ؛ وأنتن بلاد الله تربه أقربها من الماء وأبعد ها من السماء ، وبها تسعة أعشار الشر .

نرى مما تقدم أن الامام علياً قد ظلم المرأة وحمل عليها حملة شديدة ، ولكننا في الوقت نفسه نرى سبب ذلك واضحاً بيناً. ولكن العجيب أنه لم ير فيها خيراً البتة ، ولا ذكرها بحسنة ولا أشار اليها بمعروف. وعلى هذا تُحمل آراء نهج البلاغة في المرأة على أنها «رأي سياسي شخصي » للامام على ، لا «رأي اجتماعي عام » تُبنى عليه الاحكام التي تُعرف بها المنزلة الحقيقية للمرأة في المجتمع وفي تاريخ الفكر الانساني .

### المختار من محطبه

الجهاد: اغار سُفيان بن عَوْف الازديّ الغامديّ على مدينة الأنبار زمان على بن ابي طالب رضي الله تعالى عنه، وعلى الانبار يومذاك اشرس بن حسان (٠) البكري. وقد استطاع سفيان ان يقتل اشرس وان يرد خيل على بن ابي طالب عن المسلّحة (المكان الذي يرابط فيه الجند عند مركز حربي). حيننذ خطب على خطبته التالية:

امًا بعد ، فان الجهاد باب من ابواب الجنة فتحه الله خاصة اوليائه . وهو لباس التقوى ودرْع الله الحصينة وجُنته الوثيقة . فمن تركه رغبة عنه ألبسه الله ثوب الذل وشمله البلاء (٢٠) ، ود يت بالصّغار والقماء (١٠) ، وضرب على قلبه بالأسداد (٤) ، وأديل الحق منه بتضييع الجهاد ، وسيم الحسف ومُدْع النّصف (١٠) .

<sup>(</sup>١) مالح . (١) في الخطبة : حسان بن حسان .

<sup>(</sup>٢) الجنة و بضم الجيم ، : الوقاية ، السرّ . شمله البلاء : همته المصائب .

<sup>(</sup>٣) ديث : ذلل . الصنار والقاء : الذل والتضاؤل . المقصود : الذلة والاحتقار

<sup>(؛)</sup> الاسداد جع سد . ضرب عل قلبه بالاسداد : جعل بينه وبين الحق ستاراً .

<sup>(</sup>ه) اديل الحق منه : أخذ منه الحق ، ظلم . النصف ( بفتح النون والصاد ، وتكون ايضاً بسكون الصاد مع فتح النون او كسرها ) : الانصاف . الحسف : الذل

ألا وإني قد دعوتُكم الى قتال هؤلاء القوم (١) لبلا ونهاراً ، وسراً واعلاناً ، وقلت لكم : «اغْزوهم قبل ان يغزوكم » . فوالله ما غُزِي قوم في عُفْر دارهم إلا ذكوا . فتواكلتم وتخاذلتم حتى شُنت الغارات عليكم وملككت عليكم الاوطان . وهذا أخو غامد (٢) وقد وردت خيله الانبار ، وقد قتل حسان بن حسان البكري ، وأزال خيلكم عن مسالحها (٣) . ولقد بلغني أن الرجل منهم كان يتد خُلُ على المرأة المسلمة والأخرى المُعاهدة فينزع حبدلها وقله العرفة ووادر (١) ما تُمنع منه إلا بالاسترجاع والاسترحام (١) ثم انصرفوا وافرين (١) ما نال رجلا منهم كلم ألا بالاسترجاع والاسترحام (١) ثم افو ان امراً مسلماً ما نال رجلا منهم كلم الما أريق لهم دم " . فلو ان امراً المسلما مات من بعد هذا أسفاً ماكان به ملوماً ، بل كان به عندي جديراً .

فيا عجباً ، والله ، يُميت القلب ويتجالُبُ الهم ّ اجتماع ُ هولاء القوم (٧) على باطلهم وتفرقكم عن حقكم . فقبحاً لكم وترْحاً حين صرْتم غرضاً يُرمى (١٨) : يُغارُ علَيْكم وَلا تُغيرون ، وتُغنزون وَلا تَغزُون َ ، ويُعْهى الله وترضون . فإذا أمرتكم بالسير اليهم في الصيف قلتم هذه حمارة القيظ أمْهلنا حتى يسسبخ عنا الحر . وإذا أمرتكم بالسير اليهم في الشتاء قلتم هذه صَبارة (٩) القرر ، أمهلنا حتى يسسلخ عنا البرد . كل هذا فراراً من الحر والقرر والقرر والقرر . كل هذا فراراً

<sup>(</sup>١) أهل الشام .

<sup>(</sup>٢) أخو غامه : سفيان بن عوف أرسله معاوية لشن الغارات على أطراف العراق .

<sup>(</sup>٣) المسلحة : المكان الحصين الذي يوضع فيه الجند للدفاع .

<sup>(</sup>٤) الحجل: الخلخال (يكون في الرجل). القلب: السوار (يكون في اليه). القلادة: المعقد في المنتقد. الرحاث: الأقراط (تكون في الأدن). الاسترجاع: قولهم: إنا قد وإنا إليه والمعون. الاسترحام: طلب الرحمة، قولهم: رحمه الله – أي كانوا يتأسفون بأفواههم و لا يدافمون بأنفسهم. (٥) وافرين: سالمين. (٦) كلم: جرح. (٧) اهل الشام: اتباع معارية.

<sup>(</sup>٨) الترح : الحزن . الغرض : الحدث ، أي تصيبكم المصائب .

<sup>(</sup>٩) حمارة القيظ : أشده . يسبخ : يحفُّ صبارة القر : أشده . .

<sup>(</sup>١٠) القر : العرد. الأصل في القر أن تكون مضمومة ، ولكنها فتحت هنا اتباهاً الفظة الحر .

يا أشباه الرجال ولا رجال . حلوم الأطفال ، وعقول وبات الحجال (۱) لود دت أني لم أركم ولم أعرفكم . معرفة ، والله ، جَرَّت ندماً ، وأعقبت سدَماً (۱) . قاتلكم الله ، لقد ملأتم قلبي قيحاً وشحنم صدري غيظاً ، وجرَّعتموني نُغبَ التهمام أنفاسا (۱) . وأفسدتم علي رأيي بالعصيان والخيذلان ، حتى قالت قريش : إن ابن ابي طالب رجل شُجاع ، ولكن لا علم له بالحرب . لله أبوهم ! وهل أحد منهم اشد لها مراساً (١) ، واقدم فيها مقاماً مني ؟ لقد نهضت فيها وما بكغت العشرين ، وها أنا قد ذرّفت على الستين (١) ، ولكن لا رأي لمن لا يطاع .

ــ من خطبة له عليه السلام ، بعد حرب الجمل ، في ذم النساء :

مَعاشَرَ الناسِ ، إنَّ النسَّاءَ نواقصُ الإِيمانِ نواقص الحظوظ نواقص نول.

فأما نُقصان إيمانهن فقعودُ هن عن الصلاة والصيام في ايام حَيضِهن. واما نُقصان عقوله عن فشهادة امرأتين كشهادة الرجل الواحد. وامسا نقصان حظوظهن فَمواريثه من على الأنصاف من مواريث الرجال.

فاتقوا شيرار النساء، وكونوا من خيارهن على حذر، ولا تُطيعوهن في المعروف حتى لا يطمعن في المُنكر.

-كان الحوارج يتنادَوَّن للاجتماع بقولهم: «لا حُكَمْمَ إلا الله ». وكانوا يقصدون بهذا النداء ان يضعفوا مركز الامام علي إذ يعنون ان لاسلطة للامام علي عليهم لأن السلطة الحقيقية هي لله. ففي يوم من الايام سمع الامام علي الحوارج يحكمون (يقولون: لا حكم الا الله) فقال:

كلمة ُ حق يُرادُ بها الباطل ! نعم ، انه لاحكُمْمَ الا لله . ولكن هولاء يقولون : لا إمرة الالله . وانه لا بُد للناس من أمير بَرَ أو فاجر ، يعمل في

<sup>(</sup>١) حلوم : عقول . ربات الحجال : النساء

 <sup>(</sup>٢) السدم : الأسف .
 (٣) سقيتموني الهم شيئاً بعد شيء .

<sup>(</sup>٤) المراس : الماناة ، والتمرين . (٥) زادت سي على ستين سنة .

إمرته المؤمن ويستمتع فيها الكافر ، ويُبلّغُ فيها الأجلَ ، ويُجمّعُ به الفيّهُ ، ويُعالله العدو ، وتَأَمّنُ به السُبُل ، ويُؤخذ به للضعيف من القويّ حتى يستريحَ بَرّ ويُستراحَ من فاجرٍ .

## الحركة الفكرية في عصر الخلفاء الراشدين

اشتهر الصحابة بتفسير القُرآن ورواية الحديث وبالفقه كأبي بكر وعمر وطلحة والزبير وعبدالله بن عمر وعبد الرحمن بن عَوْف وأبي الدرداء وعبدالله ابن مسعود وعائشة وأبي هُريرة وأنس بن مالك : اشتهَّر أبو بكر خاصة بعلم الانساب ، وعمر بآداب السفارة (فقد كان يَسْفُر بين القبائل للصلح) ومُعاذ بن جبل بالقضاء . وسمّي عبد الله بن عبّاس تَرْجُمان القرآن .

أما الشعراء والخطباء فكانوا كثيرين. وكذلك كان ُحفاظ اللغة والعارفين بلهجات القبائل، فان عثمان بن عفان أمر زيد بن ثابت وعبد الله بن الزبير وسعيد بن العاص وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام بجمع القرآن (راجع فوق ص ١٢٣، ١٣٤ ) وقال لهم: «اذا اختلفتم أنتم وزيد في شيء من القرآن فاكتبوه بلغة قريش فانما أنزل بلسانهم » (الفهرست ٣٧).

وكان لأُبيّ بن كعب (ت ٢١ هـ ٦٤٢ م) كتاب في فضائل القرآن (الفهرست ٥٥)، ولأبي حمزة ثابت بن دينار الثُمالي المعاصر للامام علي ً كتاب في تفسير القرآن (الفهرست ٥٠).

## للتوسع والمراجعة

- نهج البلاغة بشرح الشيخ محمّد عبده (حقّقه وزاد فيه محمّد محيي الدين عبد الحميد) ، القاهرة (المطبعة التجارية) بلا تاريخ ؛ أشرف على تحقيقه وطبعه عبد العزيز سيّد الاهل ، بيروت (دار الاندلس) ١٩٦٣م ؛ الخ .
- شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ، طهران ١٢٧٠ ه ، القاهرة (البابي) ١٣٢٩ ه ، بيروت ١٩٦٤ .

- مستدرك نهج البلاغة ... ويليه كتاب مدارك مهج البلاغة ودفع الشبهات عنه ، تأليف الهادي كاشف الغطاء ، بيروت (مكتبسة الاندلس
- ديوان أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (محسن الامين)، دمشق ١٩٤٧
- ــ غرر الحكم ودرر الكلم... من كلام ــ.. الامام علي" بن أبي طالب. جمعه عبد الواحد بن محمد الآمدي ، صيداء ، ١٣٤٩ ه=١٩٣٠م،
- ترجمة علي بن أبي طالب بقلم أحمد زكي صفوت ، القاهرة ( مطبعة العلوم ) ۱۹۳۲ م .
  - ـ نهج البلاغة ، تأليف عمر فرُوخ ، بيرت ١٣٧٢ هـ= ١٩٥٣ م .
- ے علی بن أبی طالب : شعره وحكمه ، تألیف أحمد تیمور ، القاهرة ۱۹۵۸ م .
  - ـ على والفلسفة ، تألين محمد جواد مغنية ، بيروت بلا تاريخ .
- ــ دراسات في نهج البلاغة ، تأليف محمد المهدي شمس الدين ، النجف ( مكتبة الامين ) 1907 م .
- ــ فضائل الامام علي ٌ لمحمَّد جُواد مغنيَّة ، بيروت ( دار مكتبة الحياة ١٩٦٢ م .
- ــ عبقرية الامام ، لعبّاس محمود العقّاد ، مصر (دار المعارف) ۱۹۶۳ م .

# الدّولة الأُمَوِيَّة

بعد معركة صفين استبد معاوية بالشام (سوربة) وبويع له بالحلافة فوطد الملك في بيته. ولمّا توفي معاوية ( ٢٠ هـ= ٢٨٠ م) خلفه ابنه يزيد فوقعت في أيامه مأساة كربلاء ٦١ هـ ( ١٠ – ١٠ – ٢٨١ م). ولما مات يزيد ( ٢٤ هـ= ٢٨٣ م ) خلفه ابنه معاوية ، وكان ضعيفاً عليلا ً فتنازل عن الحلافة فتنازع عليها جماعة من بني أمية وعبد الله بن الزبير ، ثم فاز بهسا مروان بن الحكم ( ٣٤ هـ= ٢٨٤ م ). وخلق مروان ابنه عبد الملك في العام التالي وبقي في الحلافة واحدة وعشرين سنة خَلَصَ الحكم في اثنائها لبني أمية واتسعت الفتوح في المشرق بإدارة والي العراق الحجاج بن يوسف التقفي ( ت ٩٥ هـ= ٢١٤ م ) وفي المغرب ، في إفريقية والاندلس ، بقيادة موسى بن نصير وطارق بن زياد.

وفي أيام الوليد بن عبد الملك اتسع العمران في الشام واستبحرت الحضارة ، ولكن بعد أن كانت الحركات الدينية والاحزاب السياسية قد اخذت تهدد حياة الدولة الاموية. فإلى جانب الخوارج والمرجئة كانت الدعوة العلويسة ترسمة قواعدها في الولايات الشرقية ، في خراسان وما حولها .

وكان عمر بن عبدالعزيز الذي تولى الحلافة نحو سنتين ونصف سنة ثم توفي في سنة ١٠١ه ( ٧٢٠ م ) تقياً عادلا مثل الفكرة الاسلامية في الحكم أحسن تمثيل حتى عد في الحلفاء الراشدين ؛ ولكنه كان وبالا على مُلك بني أمية . ثم لم ير الامويون خليفة حازماً بعد هشام بن عبد الملك الذي تولى الحلافة عشرين سنة الا بضعة اشهر من سنة ١٠٥ الى ١٢٥ه ( ٧٧٤ – ٧٤٣ م ) . وتصاولت الحركات السياسية والدينية والفكرية في العصر الاموي . وكلها

نابعة من النزاع على الحلافة ، حتى سقطت الدولة الاموية سنة ١٣٢ هـ (٧٥٠ م ) .

## صورة الحياة في العصر الأموي

في العصر الاموي انقلبت الخلافة مُلكاً وراثياً ونشأ منصب ولاية العهد ومنصب الوزارة ، كما نشأ عدد من الدواوين (الادارات الحكومية) كديوان الرسائل ، وهو يشبه رئاسة الوزارة في أيامنا ، وديوان الجند وديوان الخراج .

وكانت الدواوين (سجلات الحكومة) تكتب، مند الجاهلية، بالفارسية في العراق وبالرومية في الشام وبالقبطية في مصر، فنقلها عبد الملك كلّها الى العربية فأصبحت اللغة العربية لغة الدين والدولة والامبر اطورية. وكذلك سكّ عبد الملك عملة عربية اسلامية، وكان العرب يتعاملون، منذ الجاهلية أيضاً، بالدنانير والدراهم البيزنطية والفارسية.

وفي العصر الاموي كثر الموالي (المسلمون من غير العرب)، ولكن لم يكن لهم حظ في الحكم ولا نصيب في الحياة الاجتماعية والادبية لأن سياسة الدولة الاموية كانت قومية عنيفة بما أثار حفيظة الموالي. وقد كان من أثر ذلك نشأة الحركة الشعوبية التي بدأت بالقول بأن غير العرب كانوا قبل الاسلام أفضل من العرب حضارة ". ثم بدأ الموالي يكرهون العرب، ثم أخذوا يضمون جهودهم الى جهود الناقمين على الحكم الاموي . وتبد "ى ذلك أعظم ما تبد "ى أن انضمام الموالي الى الحركة العلوية التي أزالت الحكم الاموي وجاءت بالدولة العاسية .

وضعفت العصبية العربية أيضاً بنشوء طبقة المولَّدين الَّتي كانت يِنتاجُ زُواجِ العرب بالفارسيات والروميات والتركيات وسواهن .

أما الحياة الدينية فقد رأينا منها طرفاً يتعلّق بالفرق النصرانية التي كانت كثيرة في الشام والعراق ، والى حد ما في مصر . وانغمس الامويون وأنصارهم في شيء من الترف باتساع العمران ونشأت مجالس الغناء والحمر . ثم توسع الامويون وتأنقوا في المطاعم والملابس وفي أثاث المنازل ، كما كثرت رحلات الصيد وحلبات السباق . ولكن يبدو أن هذا الترف لم يعم جميع الطبقات .

## الحركة الأدبية والحركة الفكرية

كانت الحركة الادبية والحركة الفكرية ناشطتين في العصر الاموي(١). أما الاشعار والخطب فقد وصل البنا منها شيء كثير . ويبدو أن التأليف لم يكن أقل نشاطاً ، وانما لم يصل البنا مما ألّف في العصر الامويّ شيء . جاء في الاغاني (٤: ٣٥٣) أن عبد الحكيم بن عمرو بن عبدالله بن صفوان الجُمتحي ، وكان معاصراً للاحوص (ت ١٠٥ = ٧٢٣ م) ، اتخذ بيتاً فجعل فيه شطرنجات وفردات وقرقات (٢) ودفاتر فيها من كلّ علم ، وجعل في الجدار اوتاداً ؛ فمن جاء على ثيابه على وتد منها ثم جرّ دفتراً فقرأه ، أو بعض ما يلعب به فلعب به مع بعضهم .

لعل أقدم من ألف في العصر الاموي صُحار بن العباس العبدي الذي أدرك معاوية وألّف له كتاب الامثال (الفهرست ١٣٣).

ومن المؤلفين المتقدّمين زياد بن أبيه (ت ٥٣ هـ ٣٧٣ م) ألّف كتاباً في المثالب (الفهرست ١٣١)، أي معائب العرب.

ومنهم علاقة بن كريم الكلابي ، وقد عاصر يزيد بن معاوية ، وله كتاب الامشال .

ومن مشاهير المؤلفين المتقدّمين عَبيد بن شيرية المتوفّى في البصرة نحو

<sup>(</sup>١) رأجع ملاحظة تتملق بخاله بن يزيد في فصل ٥ النقل والنقلة ي .

<sup>(</sup>٢) القرق ( بفتح أو بفتح فكسر ) أو السدر ( بضم ففتح ) لعبة تلعب على رقعة فيها مربع صفير في الوسط ثم مربع كبير يملأ الرقعة . ثم هناك خطوط تصل بين زوايا المربعين ثم بين النقاط التي تنصف الأضلاع ، بعدئذ يرمم خطان متوازيان من كل جانب يصلان بسين الحطين اللذين يصلان بين زاويتي المربعين . ويلعب على هذه الرقعة بحصيات ( حجارة صفيرة ) .

سنة ٦٧ هـ ( ٦٨٦ م ) . روى عبيد بن شرية عن علاقة بن كريم ، وله كتاب الملوك وأخبار الماضين (الفهرست ١٣٢).

واشتهر أبو الاسود الدُوَّليَّ المتوفَّى في البصرة سنة ٦٩هـ ( ٦٨٨ م ) بأنه أول من ألّف في النحو . وقد جعل أبو الاسود الكلمة ثلاثة انواع : اسماً وفعلاً وحرفاً مما يدل على شيء من العلم بالنحو اليوناني كان قد تسرّب الى العرب ، ومن طريق السريان في الاغلب ، منذ ذلك الزمن المتقدّم .

وكان سُليم ين قيس الهلالي المتوفّى في أيام الحجّاج من أتباع الامام عليّ وقد ألّـف كتاباً في الفقه هو أول كتاب ظهر للشيعة (الفهرست ٣٠٧ – ٣٠٨).

ومن أشهر المحدثين والفقهاء ورواة الادب في العصر الاموي ُعروة بن الزّبير (ت ٩٣ هـ= ٧١٢م) وهو شقيق عبدالله بن الزبير ابوهما الزبير ابن العوّام، وأمهما أسماء بنت أبي بكر . وقد ألف عروة كتباً في الفقه قبل سنة ٣٣ ه (٣٨٢م).

الى ذلك الحين كانت الكتابة العربية عرية من الإعجام والحركات ، فكلمة «فرح» كانت تقرأ بالقرينة: فرج ، فرح ، فرخ ، قرح ، قزح ، النخ ، مع ما يمكن أن يلحق كل كلمة من الحركات التي تجعل منها اسماً مرفوعاً أو مجروراً أو تجعل منها فعلاً مهملا أو مضعفاً (مشدداً) مبنياً للمعلوم أو للمجهول . ولقد حرص الحجاج (ت ٩٥ ه= ٧١٤م) على أن تكون الحروف العربية معجمة ومحركة حباً بضبط قراءة القرآن الكريم ؛ فالى أيامه يرجع تاريخ الاعجام والحركات .

ومن مو ُلفي العصر الأموي عكرمة (ت ١٠٥هـ ٧٢٣م)، له تفسير للقرآن رواية عن ابن عباس (الفهرست ٥١، ٥٥)؛ والحسن البصري وله أيضاً كتاب تفسير القرآن (الفهرست ٢٣)، ومكحول الشامي (ت ١١٦هـ ١٩٣٥م)، وله كتاب المسائل في الفقه (الفهرست ٣١٨)؛ وعبدالله بن عامر اليَحصُبي (ت ١١٨هـ ٧٤٦م)، وله كتاب

مقطوع القرآن وموصوله ، وكتاب اختلاف مصاحف الشام والحجاز والعراق ( الفهرست ٤٣ ، ٤٤ ، ٥٥ ، ٥٠ ) .

وكان الحليفة عمر بن عبد العزيز (ت ١٠١ هـ ٢٧٠ م) قد أشار على عمد بن شهاب الزُهري (ت ١٠٤ هـ ٧٤٢ م) بأن يجمع حديث رسول الله . ولا ندري اذا كان الزهري قد فعل ذلك .

وجاء في الفهرست (ص ٣٤) أن الخليفة الوليد بن يزيد (ت ١٢٦ هـ = ٧٤٤ م) جمع أشعار العرب وأخبارها وأنسابها ولغاتها .

ومن أعقاب المؤلّفين في العصر الاموي المغيرة بن مقسّم الضبّي (ت ١٣٦ هـ= ٧٥٣ م)، وله كتاب الفرائض (الفهرست ٣١٦).

أما أعظم المظاهر الفكرية في العصر الاموي فكان نشأة علم الكلام.

# عِلْم الْحَكْلَم مِطْاقُه وَنَشْنُانُهُ فِي العَصْرِالْأُمَوِيْ

قال ابن خلدون (المقدمة ۸۲۱ وما بعدها) :-

«عيلم الكلام علم يتضمّن الحيجاج (الجدال) عن العقائد الايمانية بالأدلة العقلية، والردَّ على المبتدعة المنحرفين في الاعتقادات عن مذاهب السَّلَف وأهل السُّنَة. وسِيرٌ هذه العقائد هو التوحيد ».

ويشرح ابن خلدون التوحيد فيقول: «ان الحوادث في عالم الكائنات ويشرح ابن خلدون التوحيد فيقول: «ان الحوادث في عالم الكائنات من الدوات أو من الافعال البشرية أو الحيوانية لا بد لها من أسباب متقدّمة عليها بها تتقّع في مُستَقرّ العادة وعنها يتم كونها (أي تعودنا أن نراها تحدث بهذه الاسباب الظاهرة وعلى هذا النمط). وكل واحد من هذه الاسباب حادث أيضاً ، فلا بد له من أسباب أخرى. ثم لا تزال تلك الاسباب مرتقية (مبتعدة واحداً بعد واحد) حتى تنتهي الى مسبّب الاسباب وموجدها وخالقها ، لا إلّه إلا هو ».

ويتابع ابن خلدون الكلام ويقول إن الاسباب تتشعّب وتتضاعف في ارتقائها ، ولا سيّما اذا كانت متعلّقة بأفعال الناس والحيوان ، فإنّ من جملة أسباب هذه الافعال الانسانية والحيوانية في الشاهد ( في ما نعرفه من اختبارنا ) القُصود ( المقاصد ) والإرادات . والقصود والارادات أمور نفسانية ناشئة

في الغالب عن تصورات سابقة يتلو بعضُها بعضاً. وتلك التصورات هي أسباب قصد الفعل، وقد تكون أسباب تلك التصورات تصورات أخرى. وكل ما يقع في النفس من التصورات مجهول سببه، اذ لا يطلع أحد على مبادىء الامور النفسانية ولا على ترتيبها، إنها هي أشياء يلقيها الله في الفكر يتبع بعضها بعضاً. والانسان عاجز عن معرفة مبادئها وغاياتها، وانما يتحيط علماً في الغالب بالاسباب التي هي طبيعة ظاهرة وتقع في مداركها على نظام وترتيب، لأن الطبيعة محصورة للنفس وتحت طورها. وأما التصورات فنطاقها أوسع من النفس لأنها للعقل الذي هو فوق طور النفس، فلا تكاد النفس تدرك الكثير منها فضلاً عن الاحاطة...

«وحقيقة التأثير وكيفيته مجهولة: "وما أوتيتم من العلم إلا قليلاً" الفلاك أمر نا بقطع النظر عنها (عن الاسباب) وإلغائها جملة والتوجيه الى مسبب الاسباب كلها وفاعيلها وموجدها لترسخ صبغة التوحيد في النفس، على ما علم الشارع الذي هو أعرف بمصالح ديننا وطرُق سعادتنا لاطلاعه على ما وراء الحس ... فلذلك نهانا الشارع عن النظر في الاسباب وأمرنا بالتوحيد المطلق : "قل هو الله أحد "، الله الصمد ، لم يتليد ولم يتولك ولم يتكن له كفواً أحد "، الله الصمد ، لم يتليد ولم يتولك ولم يتكن له كفواً أحد " ) .

# امم علم الكلام

يمكن أن تَرْجِعَ تسمية ُ علم للكلام الى أحد أوجه التعليل التالية :

أ ــ ان هذا الفن "اتخذ اسمه من الكلام الانساني ، لأن علماء هذا الفن كانوا يتجادلون على أساس من المنطق ، ويستعملون الأقيسة والأدلة في جدالهم . وكل ذلك راجع الى الكلام الانساني .

ب ــ اتَّخذ هذا الفن اسمه من الموضوعات التي عالجها . إنَّ أبرز قضايا

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء (١٧: ٨٥).

<sup>(</sup>٢) سورة الإخلاص ورقمها في المصحف ١١٢ .

علم الكلام وأهمّها وأشدّها تعقيداً كان قضية خلق القرآن (قدمه أو خلقه). وقد دار الخلافُ حول القرآن الكريم في السوال التالي: أكلامُ الله هو أم لا؟ من أجل ذلك ُعرف هذا الفن كلّه باسم «علم الكلام».

ج و زعم بعضهم أن «الكلام» في اللغة العربية يقابل « لوغوس» في اليونانية و «ملّتا» في السريانية، بمعنى الكلمة؛ وأن «علم الكلام» في العربية نقل (ترجمة) للتعبير اليوناني أو السرياني الذي يتعلّق بقضايا في النصرانية تشبه قضايا علم الكلام في الاسلام.

## عوامل نشأته

نشأ علم الكلام من أحوال البيئة الاسلامية نفسها ، فهو من هذه الناحية نتاج البيئة الاسلامية وحدَها . ويبدو لنا أن هذه الاحوال الاسلامية كانت منبعثة من مصادر أربعة : من الفُضول العقلي ، ومن التشدّد في المبادىء ، ومن السياسة ، ومن محاولة إقناع غير المسلمين في أول الامر بعقائد الاسلام .

## (١) الفضول العقلي :

حث الله تعالى المسلمين في القرآن الكريم على التفكير وعلى جدال غير المسلمين بالتي هي أحسن. فانطلق نفر من المسلمين يسألون عن كل شيء ، حتى عن الاشياء التي لم يكن لها – ولا لها اليوم – جواب شاف. وفي القرآن الكريم آيات كثيرة تدل على نوع تلك الاسئلة التي كان العرب والمسلمون ، منذ صدر الدعوة في حياة رسول الله ، يسألون عنها :

- يسألونك عن الروح، قُـل : الروح من أمر ربي ، وما أُوتيِتُـم من العلم الا قليلاً .
  - ــ ولا نسألوا عن أشياءً إن تُبُدُّ لكم تَسُومُكُم .
    - ـ ولا تَقَنْفُ ما نيس لك به علم.
    - ـ وما أدري ما يُفعل بي ولا بكم.

ولقد كان العرب الجاهليون أنفُسهم يسألون رسول الله أسئلة تَمُتُّ الى

علم الكلام . جاء في تفسير الطبري (١٣ : ٧٣ – ٧٤) أن نفراً من العرب المشركين ومن اليهود قالوا للرسول : من هذا الذي تدعو اليه ؟ أياقوت هو أم ذهب أم ما هو ؟ وقال آخرون : أرأيتم ربّكم ؟ أذهب هو أم فِضّه أم ْ لوُلُو ؟ .

وروى الزمخشري في تفسير سورة الرعد (١) أن أربد بن ربيعة العامري ، أخا لبيد الشاعر المشهور ، لما وَفَدَ مَعَ عامر بن الطُّفيل على رسول الله ، وحد شهماً رسول الله عن قلمرة الله على البعث واعادة الحلائق ، قال له أرْبَدُ : أخْبِرْنا عن ربّنا ، أمن نُحاس هو أم من حديد ؟

(٢) التشدّد في المبادىء:

ان البشر متفاوتون في الاحوال الاجتماعية ، فهم من أجل ذلك يتفاوتون نفسياً ثم يتقفون من القضايا العامة عادة مواقف مختلفة . فالحوارج الذين كانوا بدُوا في الآكثر تشد دوا كثيراً في أمور الدين واعتقدوا أن الايمان «كل » لا يجوزُ التفريط في جانب منه . فمن ارتكب ذنباً كبيراً أو صغيراً بطل ايمانه فكان كافراً يجب قبله (٢) .

أما المرجئة فكانوا أنصار بني أمية في الشام في الأكثر .

وكان هوّلاء يعلمون ان بني أُمية اخذوا الخلافة غصباً أو بالقوة ثم خرجوا عن المنهج الذي سار عليه الحلفاء الراشدون ، ولكن لم يستطيعوا ان يقاوموا الدولة ، او ان يخالفوها محافظة على مصالحهم على الاقل ، فاعتقدوا أن الاصل في الدين انما هو الايمان ، وان كل ذنب مهما عظم لا يمكن ان يُخرِج أحداً من الدين . غير انهم اقروا بأن المذنب يعاقب ، ولكن لا نعاقبه نحن الآن ولا ندينه ، بل « نُرْجِنه » ( نُمْهله ، نُوْخره ) إلى الله يُحاسبِه يوم القيامة بما يستحق . ومن هنا جاء اسمهم « المرجئة » .

<sup>(</sup>١) الكشاف ، المطبعة البهية ، مصر ، الطبعة الأولى ١٣٤٣ ه ، ١ : ١٩١ .

 <sup>(</sup>۲) راجع الفرق بين الفرق لعبد القاهر البندادي ، مصر ۱۳۲۷ هـ ۱۹۶۸ م ، ص ۱ ه و ما
 بعدها .

واما المعتزلة ، وهم اهل البصرة في الغالب واهل الكوفة وبغداد من أثمّة الفيقه واللغة والنحو والمنطق فقد قلبوا الأمر على وجوهه والتمسوا الاعذار للناس وفصلوا الادلة ، كشأنهم في تطللب وجوه الإعراب وجوازات اللغة والتلفيق في الفقه بين المذاهب المختلفة والتوقف في القطع في الامور ، فاختاروا ان يقفوا هنا في الايمان ايضاً موقفاً وسطاً ، فقالوا بالمنزلة بين المنزلتين ، اي أن المسلم اذا ارتكب ذنباً صغيراً لم يضره ذلك في ايمانه . وأما اذا ارتكب كبيرة (عصى والديه ، شرب خمراً ) فان هذا ينتقص من ايمانه ولكن لا يتخرجه من الايمان . ولذلك لا يكون مرتكب الكبيرة عندهم مؤمناً تاماً ولا كافراً تاماً ، بل فاسقاً ، في منزلة بين المنزلتين : بين الايمان التام والكفر التسام .

## (٣) التفكير السياسي:

وكان التفكير السياسي ، منذ وفاة رسول الله ( ١١ هـ= ٦٣٢ م ) من العوامل الاولى التي أدّت الى نشأة علم الكلام . لما تُتوفّي الرسول اختلف المسلمون في من يجب أن يتولى الحلافة : أتكون الحلافــة بالانتخاب أو بالوراثة أو بالتعيين .

وسلك المسلمون في الخلافة مسالك مختلفة ": جاء أبو بكر الصديق بعد الرسول بالانتخاب ؛ وجاء عمر بن الخطاب الى الخلافة بالتسمية والتعيين من قبل أبي بكر وبايعوا عمر . أما عثمان بن عفان فجاء بالشورى : لما طُعن عمر بن الخطاب خشيي أن يختلف المسلمون بعده على الخلافة فعين ستة نفر من وجوه المسلمين في المدينة (هم رؤساء العصبيات والطامعون في الخلافة ) وأمر أن يختلوا ثلاثة أيام يختارون في أثنائها واحداً منهم للخلافة . وقد اختاروا عثمان بن عفان . أما علي فجاء الى الحلافة بالميف . باجماع قادة الوفود الذين قتلوا عثمان . وأما معاوية فأخذ الخلافة بالسيف . في أصبحت الخلافة بالوراثة .

غير أن المسلمين اختلفوا نظرياً على منصب الحلافة :

قال اهل السُنة (من المهاجرين والانصار، أهل مكة والمدينة): إن الحلافة منتصب دُنيوي، ولكن لا بداً منها لإقامة أمور الدين والدنيا. والحليفة يُنتخب انتخاباً، فمن أجمع أهل الحل والربط عليه وجببت طاعته على المسلمين.

وقال الخوارج: الحلافة منصب دنيوي غايته اقامة الاحكام. فاذا اتفق المسلمون على اقامة الاحكام لم يبق حاجة الى نَصْب خليفة.

أما الشيعة فقالوا: الامامة (الخلافة) منصب ديني ، وتكون بالنصّ والتعيين في علي بن ابي طالب وأبنائه من فاطمة بنت محمد رسول الله.

وتشعبّت الآراء السياسية ، فيما بعد ، واختلطت الآراء الدينية ، ونـَمـَتْ في ذلك الاقوال حتى أصبح للخلافة نظريات دينية وقومية وسياسية ليس فيها شيء من الدين ، ولكن " الجدال والقتال كثرًا حولها .

### (٤) اقناع غير العرب:

لآريب في آن العربي قد بنهر بإيجاز القرآن الكريم وبلاغته وأدرك أسرارهما فقام له ذلك في كثير من الأحيان مقام الإقناع . ثم ان الفطرة العربية الاولى لم تكن بعيدة عما جاء في القرآن من التوحيد . أما شأن عير العرب الذين دخلوا في الاسلام ، أو جادلوا المسلمين من غير أن يكونوا قد دخلوا في الاسلام ، فكان مختلفاً جداً . ولقد رأينا شيئاً من جدال اليهود والنصارى للمسلمين منذ أيام الرسول صلى الله عليه وسلم . ويبدو أن هذا الجدال كان يقود الى التنازع والتساب ، فخاطب الله تعالى المسلمين في القرآن الكريم بقوله (١٠) : «ولا تأجادلوا اهل الكتاب إلا بالتي هي أحسن ، إلا الذين ظلموا منهم ؛ وقولوا : آمنا بالذي أنزل إلينا وأنزل اليكم . وإلهنا وإلهاكم واحد ، ونحن له مسلمون ».

وفي سورة الانعام إشارة إلى جدال عنيف بين المسلمين والمشركين حول التوحيد والشرك، قبل أن يأمرَ اللهُ رسُولَه بقتال مشركي العرب حتى يدخلوا

<sup>(</sup>١) ۵ العنكبوت ۽ ٢٩: ٢٦ .

في الاسلام. قال تعالى (٦: ١٠٦ – ١٠٨): « اتتبع ما أوحي إليك من ربك لا إلّه إلا هو ؛ وأعرض عن المشركين. ولو شاء الله ما أشركوا ؛ وما جَعَلْناك عليهم حفيظاً ، وما أنت عليهم بوكيل. ولا تسبُبّوا الذين يتد عون من دون الله فيسببّوا الله عد وا بغير علم. كذلك زيّننا لكل قوم عملهم ؛ ثم إلى ربّهم مرجعهم فينبتشهم بماكانوا يعملون ».

وبعد الفتح العربي ، بعد وفاة الرسول بنحو عامين ، وفي مدى عشرة أعوام من سنة ١٤ الى سنة ٢٤ للهجرة ( ١٣٥ – ١٤٥ م) ، كان العرب قد فتحوا العراق والشام وفارس ومصر ، ثم دخل في الاسلام أفواجٌ من اليهود والنصارى والمجوس من فرَق مختلفة ومذاهب شتى . واذا كان هؤلاء قد غيروا دينهم في ساعة من ليل أو نهار ، فلم يكن من المنتظر أن تتبدل عقليتُهم بمثل هذه السرعة . إن الذي كان يعتقد أن في العالم إلهين أو ثلاثة أو الحة بعدد مظاهر الطبيعة ، أو لايومن بآله ولا ببعث ، أوكان يعيش في نظام اجتماعي غير ذلك الذي جاء به الاسلام ، لم ،كن مستغرباً منه أن يسأل علماء المسلمين أسئلة تُساورُ نفسة . وفد كان السائلُ دوما أحد رجلين : إما رجلاً يطمئن به قلبه ، واما رجلاً يريد أن يجادل لإدخال البلبلة في القلوب المطمئنة . ومن هذين النوعين من السؤال نشأ علم الكلام .

# نشأة علم الكلام

نشأ علم الكلام في مَدى قرن من الزمن : بعد معركة صفين (٣٦هـ ٢٥٧م) جدالاً عاميًا ثم انتهى قبيل سقوط الدولة الاموية (١٣٢هـ ٧٥٠م) فنيًا مستوياً له منهاجه وقضاياه المعينة . ويبدو لنا أن جميع القضايا الاساسية لعلم الكلام نبعت في هذا الدور

أ بعد معركة صفين وقبول الامام على كرَّها بالتحكيم على الحلافة بينه وبين مُعاوية ، خالف علياً جماعة من أتباعه وخرجوا من صفوفه فسُمَّوا « الحوارج » .

كان الخوارج يتشد دون في القياس ، بظاهر القواعد والاحكام . وقد كان اعتراضَهُمُ الاول على الامام علي أن الحرب بينه وبين معاوية كان يجب أن تنته في ميدان القتال: وأن الحق في رأيهم لا يعدو أحد وجهين : إما أن يكون معاوية على حق فيتحتم على الامام علي أن يتنازل له عن الحلافة ، واما أن يكون على غير حق فيتعين على الامام علي أيضاً أن يتابع القتال؛ فإن لم يفعل الإمام على أحد هذين الأمرين فهو كافر .

وقد اجتمع الأمام علي بهوًلاء الخوارج ، وكان يقال لهم المُحكِمَّمة (١) والشُراة (٢) والحرورية (٣) ، وجادلهم ، ولكن لم يقنعوا منه . ثم انهم تآمروا عليه ، وعلى معاوية ووزيره عمرو بن العاص ؛ ولكنهم لم ينجحوا إلاً في قتل الامام على (٤٠ هـ ٦٦١ م).

## آراء الخوارج المحكمة

آراء المحكمة من الحوارج بدائية تتصف بالتَصَلَّب والتطرَّف ، وان كان في ظاهرها شيء من المنطق الفطري :

- ــ الخيلافة حق لكل مسلم ، وغايتها إقامة الاحكام .
- ــ اذا خالف الحليفة ُ الشروط التي بويع عليها جاز عزلُه أو قتله .
- اذا اتفق المسلمون على أن يقيموا الاحكام بأنفسهم ، اشْتُغْنُوا عن الشَّغْنُوا عن خليفة .

<sup>(</sup>۱) المحكمة : الذين كانوا يحكمون فيقولون : لا حكم إلا لله ، اعتراضاً على الإمام على الذي قبل بأن يحكم رجلان (أبو موسى الأشمري وعمرو بن العاص) بينه وبين معاوية بالاستناد الى ما جاء في حكم القرآن الكريم في ذلك .

 <sup>(</sup>٢) الشراة جمع شار ، وهو الذي شرى (أي باع) نفسه في سبيل الله (راجـــع القرآن للكرم ، سورة البقرة ، الآية ٢٠٧ : « ومن الناس من يشري نفسه ابتغاه مرضاة الله ، والله رؤوف بالعباد ») .

 <sup>(</sup>٣) الحرورية نسبة الى حروراه ( بفتح الحاء أو ضمها ، وهي موضع قرب الكوفة اجتمع نيه الإمام على بالخوارج لما جادلهم .

- ــ الدفاع عن الرأي بالجدال وبالقتال .
- ـ قتل المخالفين لهم في الرأي مع أهلهم .

# في العصر الأموي

مثل حركة الكلام في العصر الأموي أربعُ فرق : الحوارجُ وغُلاة الشيعة والمرجئة والمعتزلة . أما الحوارج وغلاة الشيعة فقد كانت آراوُهم الدينية ستاراً لنشاطهم السياسي . وأما المرجئة فكانت لهم آراء سياسية سلبية فقط . والمعتزلة وحد هم هم الذين كانوا ذوي اتهاه فكريّ خالص .

## الخوارج

اتَّسعت حركة الخوارج في دولة بني امية ولكن ُ خبا شيء من حَميّة الخوارج الحربية ومال بعضهم الى الاعتدال في الرأي السياسي والديني .

كان الأزارقة أتباعُ نافع ِ بن الازرقِ المقتول سنة ٦٥ هـ ( ٦٨٥ م ) أكثرَ الخوارج عديداً وأشد هم شوكة . ومن آراء الأزارقة :

- تكفير الذين اشتركوا في حرب الجمل وحرب صفين من الطرفين والحكم بخلود هم في النار .

- تُكفير القُّعَدُّة (الحوارج الذين يقعدون عن قتال مخالفيهم).

\_ إباحة قتل أطفال المخالفين لهم ونسائهم ؛ والقول بأن اطفال المشركين في النار مع آبائهم .

ــ التقية غيرُ جائزة في قول ولا عمل.

ــ مرتكبُ الكبيرة كآفر كفراً يُخرجه من ميلة الاسلام ويخلُّده في النار .

وخالف نتجده بن عامر الحسمي الفع بن الازرق في تكفير القعدة وتسبيعة جماعة عرفوا باسم النجدات. ويرى نجدة أيضاً ان المسلم مطالب بمعرفة الله تعالى ومعرفة رسله وتحريم دماء المسلمين وأموالهم والإقرار بما جاء من عند الله جُملة . فإذا جهل المسلم شيئاً دون ذلك فهو معذور الى أن يعلمه .

ونَسَبَ بِينِ النجداتِ أَنفُسهم نزاع قتل فيه نجدة سنة ٦٩ هـ ( ٦٨٩ م ) . وكذلك خالف زياد بنُ الأصفر نافع بن الأزرق في قتل أطفال المخالفين ونسأتهم . وقد تبعه جماعة عرفوا بالصُفرية ، وكان أكثرهم يرى أن مرتكب الذنب قد يفقد اسم الايمان ولكن لا يحكم عليه بشيرك ولا كفر ؟

## الشيعة وغلاة الشيعة

الشيعة أتباع الامام علي بن أبي طالب ، وكلهم يعتقدون أن الرسول صلى الله عليه وسلم أوصى لعلي بالحلافة ، وأن الامامة (الحلافة) ليست قضية مصلحية يمكن أن تُفوض الى نظر الناس فينتخبوا من شاءوا ليتوكيها ، بل هي قضية أصولية وهي ركن الدين . والحلافة عندهم كلهم محصورة في علي ونسله ؛ والأثمة كلهم معصومون عن الذنوب كبيرها وصغيرها . وشهد العصر الأموي أربع فرق أساسية من الشيعة :

ــ الامامية الذين استمرواً على الاعتقاد بهذه الامور السياسية .

- الزيدية (أتباع زيد بن علي بن الحسين بن علي) الذي استُشهد سنة ١٢١ هـ (٧٣٩ م)، وهم يجيزون إمامة المفضول مع وجود الافضل (أي أن الامام علياً كان أحق بالحلافة، ولكنهم يقبلون بصِحة خلافة أبي بكر وعمر وعثمان).

ــ الكَيسانية (نسبة الى مولى ً لعلي بن أبي طالب اسمه كيسان).

دعا الى هذه الفرقة المختار بن أبي عُبيد الثقفي ، وكان في أول أمره خارجيّاً (الشهرستاني ١ : ١٩٧) ثم انضم الى ابن الزبير ؛ ثم نـَصَبَ الحربَ لبني أمية مباشرة . وقُتُل المختار سنة ٦٧ هـ (٦٨٦ م) .

وخالف المختار سائر الشيعة بقوله بامامة محمد بن الحنفية (ابن علي من زوجته خَوْلة الحنفية). ثم زعم أن محمد بن الحنفية لم يَمنُتْ ولكن الله بجوز الله حبسه في جبل رضوى لسِر لا نعلمه. وزعم المختار أيضاً أن الله بجوز عليه البَداء، وذلك أن الله تعالى قد يأمر بشيء ثم يأمر بخلافه أو يرجع عما كان قد أمر به.

ولما مات محمد بن الحنفية ( ٨١ هـ ٧٠٠ م) نقل الكيسانية الامامة الى ابنه أبي هاشم عبدالله (ت ٩٨ هـ) ثم الى بنان بن سمعان التميمي (وليس بنان من نسل علي ). وقد اد عي بنان هذا أن روح الله كانت قد حلت في محمد بن الحنفية ثم انتقلت الى ابنه أبي هاشم ثم اليه هو ، وقد قتله خالد ابن عبد الله القسري والي الكوفة سنة ١١٩ هـ (٧٣٧م).

- الغالية ، أو غلاة الشيعة ، وهم جماعات من غير العرب في الاكثر كانوا متأثّرين باليهود والمجوس والنصارى فألّهوا الأمام عليّاً والأثمة من بنيه . وسأترك البحث في هذه الجماعات لأنها خارجة عن نطاق الايمان الجامع مما يجعل آراءها خارج نطاق علم الكلام .

#### المرجئسة

المرجئة اسم لعدد من الفرق كانت تقول بارجاء (بتأجيل) الحكم على مرتكب الكبيرة ــ أموَّمن هو (كما قال الشيعة ، ولكن يجب أن يُقام على عليه الحد") أو كافرُ (كما قال الحوارج، ويجب قتله) ــ الى الله يوم القيامة . فالله هو الذي يحكم على أعمال العباد ، وليس للعباد أن يحكم بعضُهم على أعمال بعض .

ووقف المرجثة هذا الموقف هرباً من الثورة على بني أمية . كان المرجئة يعتقدون كالشيعة والخوارج أن يزيد ونفراً من الامويين فاسقون أو كافرون ، ولكنهم كانوا لا يريدون أن يصارحوهم العداء (كما صارحهم الشيعة) أو يقاتلوهم (كما قاتلهم الخوارج) ، فقالواً :

\_ نحن نطيع بني أمية لأنهم خلفاء .

يُخرِج لا نقاتلهم لأننا نعتقد أن كلّ ذنب مهما كان كبيراً لا يُخرِج من الايمان. وما دام الانسان مومناً فلا يجوزُ قتلُه ولا قتاله.

ومن أشهر المرجئة الذين نَعَرفهم ثابت قُطْنة (ت ١١٠ ه ٧٢٨ م) الذي سَلَكَ في قصيدة له مشهورُة عدداً من آراء المرجئة ، منها :

نُرجي الأمورَ اذا كانت مُشبّهة ، ونَصُدُق القول في من جار أو عندا . المسلمون على الاسلام كلّهُمُ ؛ والمشركون استوَوْا في دينهم قددا . ولا نرى أن ذنباً بالغ أحداً م الناس شركاً اذا ما وحد الصمدا! وذكر الشهرستاني في المرجئة الاولين (١ : ١٩٤ ) سعيد بن جُبير ، وهو من أهل أصفهان وسكن الكوفة . وكان سعيد من التابعين ورعاً زاهداً ، وقد خرج مع ابن الاشعث على عبد الملك . فلما تمكّن منه الحجاج قتله ، سنة ٩٠ (٧١٤م) .

### القدرية

القَدَرية (بفتح ففتح) هم القائلون بالقدر (بفتح ففتح أو بفتح فسكون) بمعنى القُدُرة، أي قدرة الانسان على اكتساب أعماله. وهم منكرون للقضاء والقدر. وهوًلاء القدرية يعيّرون خصومهم ويسمونه «قدرية» (نسبة الى القضاء والقدر).

والقائلون بالقدر (بالارادة ، بالتخيير ) ضدّ القائلين بالجبر (بالتسيير ) ، وعلى ذلك قول أبي نواس ( في ما أذكر ) :

يا ناظراً في الدين ، ما الأمرُ ؟ لا قسدرٌ صحّ ولا جَبُر ! وأول من قال بالقدر معبد الجُهني ، ثم قال بخلق القرآن . وخرج معبد مع ابن الاشعث على عبد الملك فأخذه الحجاج وقتله ، سنة ٨٠ه ( ١٩٩٩ م ) . ومن معاصري معبد عمرُ المقصوص ، وكان معلّماً لمعاوية بن يزيد ثم ظهر عليه القول بالقدر فقتله الامويون ، سنة ٨٠ للهجرة .

وممن قال بالقدر أبو محمد عطاء بن يسار القاص البصري (١٧ – ١٠٣ ه). وأول من وسع القول في القدر غيالان القبطي ، نسبة إلى أصله ، أو غيلان الدمشقي نسبة الى بلده . وكان غيلان قد أخذ القول بالقدر وبخلق القرآن عن معبد ثم جمع بين القدر والإرجاء وقال (البغدادي ١٢٥) ان المعرفة الاولى اضطرار وليس بايمان ، وإن الايمان هو المعرفة الثانية بالله

تعالى والمحبّة والخضوع والاقرار بما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم وبما جاء من الله تعالى . ثم ان الايمان هو الاقرار بالاسان ، وإن المعرفة بالله تعالى ضرورية (وهي) فعل الله تعالى وليست من الايمان . والايمان لا يزيد ولا ينقص ، ولا يتفاضل الناس فيه .

ولما تولّی عمر بن عبد العزیز الخلافة ، سنة ٩٩ هـ (٧١٨ م) ، استدعی غیلان واستتابه من القول بذلك كلّه أو یَـقــُتُـلَـه ، فأظهر غیلان التوبة .

وخاض عمر بن عبد العزيز معركة الكلام التي كانت دائرة يومذاك ، فهو أول متكلّمي أهل السنة ، وله رسالة بليغة في الرد على القدرية يبدو انهسا مَبنيّة على رسالة للحسن البصري اليه في ذم القدرية (راجع البغدادي ٢٢٠).

فلماً تُوفي عمر ، سنة ١٠١ هـ ، وجاء يزيد بن عبد الملك ، وكان صاحب لَهُ وَ وَلَا اللَّهُ مَا كَانَ يَقُولُ به . فلما مات يزيدُ وخلفه أخوه هشام "، سنة ١٠٥ هـ ( ٧٢٤ م ) ، أمر هشام بقتل غيلان .

ومن القدرية الجَعَد بن درهم وكان من أهل دمشق يقول بالقدر وبخلق القرآن وبنفي الصفات عن الله سوى الحلق والفعل. وقال الجعد أيضاً « إن النظر الذي يوجب المعرفة تكون تلك المعرفة به فعلاً لافاعل " لها » (البغدادي ١٦٧)..

وُقتل الجعد بن درهم يوم الاضحى من سنة ١٠٥ (٧٢٤م)، قتله خالد بن عبد الله القسرى.

## أهل الحديث وأصحاب الرأي

حينماكان الرسول صلى الله عليه وسلّم حيّاً كان هو الذي يقوم للمسلمين بأمور دينهم وأحكام دنياهم ، ومصداق ذلك قوله تعالى في سورة الحشر : «وما آتاكم الرسول (من الفيء و الغنيمة وغيرهما) فخذوه ، وما نهاكم عنه فانتهوا » (٥٩ : ٧) ؛ ثم في سورة النساء : «يا أيها الذين آمنوا ، أطيعوا الله والرسول وأولي الأمر منكم . فإن تنازعتم في شيء فرُدّوه إلى

الله والرسول إن كنتم تومنون بالله واليوم الآخر ، ذلك خيرٌ وأحسن تأويلا » (٤: ٥٩ ) .

فلما توفي الرسول وخلفه أبو بكر فعمر ورثا منه القيام بأمور الدنيا ، ثم كانت لهما الكلمة الفصل في تفسير الشرع وتطبيقه ؛ وقل أن جادلهما أحد . ثم جاء عثمان فعلي ففقدا كثيراً من هذا السلطان في أمور الدنيا وفي أحكام الدين . وكان السبب في قتلهما أن فريقاً من المسلمين لم ير رأيهما في ما كانا يحكمان به .

وجاءت الدولة الاموية واتسعت الامبراطورية وتشعبت الحياة في جميع نواحيها ولم يبق للخلفاء الامويين الا الوازعُ الدنيويٌّ من القوة والقهر فجعل الناس يستغنون عن الخلفاء في تأويل أمور الدين وفي تفسير أحكام الدنيا مما له صلة بالدين كشروط الخلافة وشروط البيع والشراء وصحة أداء الزكاة لبيت المال وأشباه ذلك.

ونشأ في المسلمين فقهاء ُ يتولَّوْن ذلك لأنفسهم ولغيرهم منذ أواخـــر دولة الخلفاء الراشدين ، كما رأينا في تاريخ نشأة الخوارج . ثم اتسع ذلك في العصر الأموي ، كما رأينا في سبب نشأة المرجئة والقدرية .

لم يكن الفرق بين المرجئة والمعتزلة وبين أصحاب الرأي وأهل الحديث في أول الأَمر ، واضحاً ، لأن الفقهاء كانوا يتخذون مواقفهم المخصوصة اجتهاداً من عند انفسهم . ولعل أبا عثمان ربيعة بن أبي عبد الرحمن فروخ المتوفي في الأنبار ، سنة ١٣٦ ه (٧٥٣م) ، كان أشهر أصحاب الرأي حتى سُميّ «ربيعة الرأي».

كان أهلُ الحديث يعتمدون في قضايا الاعتقاد والفقه القرآن الكريم وحديث رسول الله لا يَعْدُونهما ، وكان هؤلاء أهل الحجاز خاصة ، اذ كانت أحاديث رسول الله كثيرة في الحجاز شائعة . أما أصحاب الرأي فكانوا في الاكثر في العراق ، حيث كان الحديث قليل الشيوع (مقدمة ابن خلدون في الاكثر في العراق ، حيث كان الحديث قليل الشيوع (مقدمة ابن خلدون في قضايا الفقِه خاصة بالرأي .

وشاع القول بالرأي وكَشُرَ أصحابه واشتهروا في صدر العصر العباسي .

#### الحسن البصري ومذهب الاعتزال

ولد أبو سعيد الحسن بن يتسار في المدينة ، سنة ٢١ ه (٦٤٢ م) ونشأ في الحجاز وأخذ العلم عن رجاله ، ثم انتقل ، قُبيل سَنة ٤٠ ه (٦٦٠ م) مع والده الى البصرة حيث تابع تخرّجه في العلم وحيث اكتسب لقبه الجديد واشتهر باسم، الحسن البصري . •

ادرك الحسنُ البصري في الحجاز والعراق جماعة من الصحابة وشهيد أحداثاً كثيرة كمقتل عثمان وحرتي الجمل وصفين ومقتل الامام علي وفورة الحوارج وانتقال الحلافة الى الامويدين. ثم انه اشترك في الفتوح في المشرق بضع سنوات، ما بين ٥٠ وبين ٥٥ هـ (٦٧٥ – ٦٨٠ م) وعاد بعد ذلك الى البصرة واستقر فيها وشهد تتمة الاحداث الكبرى كمأساة الحسين في كربلاء وانتقال الحلافة من الفرع السُفياني الى الفرع المرواني. وكذلك عرق الحسنُ البصري فقهاء الحجاز الذين كانوا يعتمدون الحديث كما عرق فقهاء العراق الذين كانوا يقولون بالرأي.

وبلغ الحسنُ البصري في علوم الدين مبلغاً كبيراً فكانت مجالسه في المسجد وفي بيته تجمع زُرافات من جميع طبقات الناس ، ولا غرو فقد كان أصبح امام البصرة في عصره ، بل إمام عصره كله ، مضافاً الى ذلك ورع وصلاح وزهد وجرأة في الحق . لما وليي عُمرُ بن هُبيرة العراق وأضيفت اليه خراسان في أيام يزيد بن عبد الملك ، استدعى الحسن البصري ومحمد بن سيرين والشعبي (سنة ١٠٣ه هـ ٧٢١ – ٧٢٧م) فقال لهم : إن يزيد خليفة والشعبي وقد ولا في عباده وأخذ عليهم الميثاق بطاعته ، وأخذ عهدنا بالسمع والطاعة . وقد ولا في ما ترون ، فيكتب الي بالأمر من أمره ، فأقلده ما تقلد من ذلك (أنفذ أمره) فما ترون ؟ فقال ابن سيرين والشعبي قولا تقية . فقال ابن سيرين والشعبي قولا ) :

(يا ابن هُبيرة ، خَف الله في يزيد ، ولا تخف يزيد في الله ! لا الله كمن يزيد ، وأن يزيد لا يمنعك من الله . وأوشك (الله) ان يبعث إليك ملككاً فيزيلك عن سريرك ويُخرجك من سعة قصر الى ضيق قبر ، ثم لا يُنتجيك الا عملك . يا ابن هُبيرة ، ... لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق » .

وتوفي الحسن البصري مساء يوم الخميس مُسْتَهَـَلَّ رَجَبَ من سنة ١١٠ ( ١٠ – ١٠ – ٧٢٨ م ) .

للحسن البصري رسالة في ذم القدرية (المعارف ٢٢٥) وكتاب في تفسير القرآن (الفهرست ٥١).

للحسن البصري صلة بالاعتزال من وجهين :

(أ)كان للحسن البصري مجلس مشهود في مسجد البصرة يحضره الحاصة ، فربتما وقف على حكفته رجل مثل الحجاج بن يوسف ؛ كما كان يحضره العامة . ولقد كان العصر عصر اضطراب سياسي وقلق نفسي ، مثل كثير من العصور . وكان الحسن أذا أُلْقيي عليه سؤال في قضايا الايمان حاول أن يجيب عليه بالرأي ومن طريق المنطق . وأجوبته لم تكن للتقرير فقط ، بل للتعليل وللاقناع أيضاً .

(ب) ان مذهب الاعتزال نبع في مجلس الحسن البصري .

قال الشهرستاني (١: ٦٠):

« دخل واحد "على الحسن البصري فقال : يا إمام الدين ، لقد ظهر ت في زماننا جماعة " يُكفّرون أصحاب الكبائر ، والكبيرة عندهم كفر " يُخرّج به عن المللة ، وهم وعيدية الحوارج ؛ وجماعة " يُرجئون أصحاب الكبائر ، والكبيرة وعندهم لا تضر مع الايمان ... والعمل على مذهبهم ليس ركنا من الايمان ؛ ولا يضر مع الايمان معصية " ، كما لا ينفع مع الكفر طاعة ، وهم مرجئة الامة . فكيف تحكم لنا في ذلك اعتقاداً ؟

« فتفكّر الحسن في ذلك. وقبل أن يُجيب ، قال واصل بن عطاء

(وهو تلميذ له ومن أهل حكثقته): أنا لا أقول إن صاحب الكبيرة موْمن مطلق ولا كافر . مطلق ولا كافر مطلق ولا كافر المنزلية بين المنزلتين لا موْمن ولا كافر . ثم قام واعتزل إلى أسطوانة من اسطوانات المسجد يقرّر ما أجاب به على جماعة من أصحاب الحسن . فقال الحسن : اعتزل عنّا واصل . فسمتى واصل وأصحابه معتزلة » .

فاذا كان واصل بن عطاء وعمرو بن عُبيد اللذان انفصلا عن الحسن بعد هذه الحادثة قد وُلِدا كلاهما سنة ٨٠ه ( ٦٩٩ م ) ، كما قبل ، فان من المعقول أن تكون هذه الحادثة نفسها قد وقعت بعد سنة ١٠١ ه ، بعد أن بلغا العشرين من سنتهما ، ثم بعد وفاة عُمرَ بن عبد العزيز وقبل مجيء هشام بن عبد الملك الى الحلافة ، سنة ١٠٥ ه. ان الآراء التي أعلنها واصل لا يمكن أن يكون عمرُ وهشام قد ستميعا بها وسكتا عنها .

# اتجاهه وآراؤه

يمثل الحسن البصري نقطة تحوّل في تاريخ علم الكلام. من أجل ذلك كان من المنتظر ألا يكون موقفه فاصلاً ، وأن يقال عنه مرة إنه سيني ، ومرة إنه صُوفي ، أو أن يقال فيه إنه سني ومعتزلي وصوفي في وقت واحد.

وليس للحسن البصري آراء خاصة نحالفة لآراء أهل السنة والجماعة. على أن له تعليلاً عقلياً في بعض الاحيان للايمان ولحال صاحب الكبيرة وللاختيار في العمل الانساني. ثم كانت له حال من الزهد المعتدل: لم يتنهك جسمة ولا نفسه بصلاة أو صوم أو عزلة ؛ وكانت له حال من التقوى الصحيحة والورع العاقل: يؤد ي العبادات على وجهها ويخشى الله فلا يقترب من حرام.

أما الايمان عند الحسن البصري فهو علم وعمل ؛ والايمان لا يتكمملُ بلا عمل. ومرتكب الكبيرة ليس كافراً (لأنه يؤمن بالله ويقوم بعدد من

الاعمال التي فرضها الدين) ، ولكنه منافق (لأنه لا يعمل بما يعتقد). بهذا الرأي نسبه قوم إلى المعتزلة لقوله بما يشبه المنزلة بين المنزلتين (بقوله ان مرتكب الكبيرة منافق لا هو مؤمن كامل ولا هو كافر). ثم نسبه آخرون الى الحوارج (لأنه جعل مرتكب الكبيرة منافقاً ؛ والنفاق في القرآن الكريم أشد" من الكفر).

ويبدو أن الحسن البصري تردد في القول بالقدر. فالموضوع نفسه في الدرجة الاولى غامض. حتى في القرآن الكريم ، فان ثمّت آيات تدل على أن الانسان غير ، وآيات تدل على أنه منجبر ، وآيات تدل على أنه غير في بعض الاحيان مجبر في غيرها . ولقد اتفق أيضا أن سئل الحسن البصري أسئلة فأجاب عليها بالجواب الذي لا بد منه : كان عطاء بن يسار ومعبد اللها ألجه في يأتيان الحسن فيسألانه ويقولان : يا أبا سعيد ، ان هولاء الملوك الجهاء الامويين وولاتهم ) يسفكون دماء المسلمين ويأخذون الأموال ويفعلون (ما لا يُرضي الله) ثم يقولون : انما تجري أعمالنا على قدر الله .

ان معنى قوله «كذب أعداء الله » أن الله لا يريد أن يُعْصَى ولا هو يأمر بسفك الدماء ، وأن بني أمية كانوا يُغضبون الله بأعمالهم . ومع أن الحسن البصري لم يقصد في هذا الجواب أن يقول بالقدر ، فان الجواب نفسه يحتمل أن يكون قولا " بالقدر .

واذا نحن رَجَعَنا الى أول أمر الحسن البصري وجدناه قد تكلّم فعلاً في شيء من القدر ثم رجع عنه (المعارف ٢٢٥).

## جهم بن صفوان

هو أبو مُتحرز جَهم بن صَفْوان الراسبي ، أخذ علم الكلام ومعظم آرائه عن الجعد بن درهم ثم أظهر مذهبه في تيرميذ ، نحو سنة ١٠٠ هـ (٧١٩م).

كان جهم من الذين يدعون الى الاصلاح بالقوة، وبالتالي من الذين يحملون السلاح ويقاتلون السلطان، وقد انضم الى الحارث بن سُريج في قتال نصر ابن سيّار والي الامويين على خُراسان. فأرسل نصر بن سيّار اليهما سلّم ابن احوز فانهزم الحارث، ووقع جهم في الاسر فقتله سلم سنة ١٢٨ ه (٧٤٥ – ٧٤٦ م). ويبدو أن قتله كان بدافع من السياسة لحروجه على بني امية ولا صلة له بأقواله، لأنه قتل في أيام مروان بن محمد، وكان مروان تلميذاً للجعد بن درهم كجهم بن صفوان ومشاركاً لجهم في عدد من أقواله.

آراؤه (راجع البغدادي ۱۲۸ ؛ الشهرستاني ۱ : ۱۰۹ – ۱۱۲ ) : جهم بن صفوان في الاصل من القائلين بالجبرية الخالصة ، وهم الذين لا يُثبتون للمخلوقين فعلاً ولا قدرة على الفعل أبداً . ومن آرائه :

أ ـ ان الايمان هو المعرفة بالله فقط ، وان الكفر هو الجهل بالله فقط . ومن أتى بالمعرفة ثم جحد بلسانه لم يكُفُرُ بجحده ، لأن المعرفة لا تزول بالجحد ، فهو مومن . ثم ان الايمان لا يتبعض : لا ينقسم الى عَقَد (اعتقاد بالقلب) وقول (إعلان باللسان) وعمل ، ولا يتفاضل أهله فيه : إن إيمان لانبياء كايمان العامة .

ب ـ نفى الصفات الازلية عن الله.

قال جهم بن صفوان بالتنزيه المَحْض وامتنع عن أن يصف الله بأنه شيء. ثم انه جعل الصفات نوعين: صفات يتصف العباد بمثلها وصفات مختصة بالله وحدة. وقد نفى جهم أن يكون الله متصفاً منذ الازل بصفات يتصف عباده بمثلها ، نحو حيّ وعالم ومريد ؛ ولكنّه وصف الله بالصفات الذي هي له وحدة دون المخلوقين ، نحو قادر ، خالق ، فاعل ، محيي ، مميت .

من هذا الاصل فرّع جهم من صفوان القول َ بالحبر :

بما ان الله وحد مو القادر والفاعل ، فان المخلوقين لا يقدرون على فعل شيء. فالافعال التي تظهر من المخلوقين، اذن ، مثل ُ قولنا : طلعت الشمس ، جرى النهر ، تفتّح الزهر ، انكسر الابريق ، مرّض الرجل ،

فاز المجتهد، يجب أن تنسب الى المخلوقين على المجاز لأنها ليست من فعلهم بل من فعل الله ؛ فالمخلوقون اذن مُجبَرون على جميع الاعمال التي تظهر منهم . جــ أن لله علماً حادثاً (علماً بالجزئيات) .

يرى جهم أن الله لا يجوز أن يعرف الشيء قبل أن يخلقه . لأن الله إذا علم بالشيء قبل أن يخلقه ثم خلقه فلا يجوز أن يظل علمه بالشيء بعد خلقه كما كان قبل خلقه ، اذ معنى هذا أن الله كان يجهل حال الشيء بعد خلقه (لأن العلم بأي شيء سيوجد ، كما يقول جهم ، هو غير العلم بأنه وجد ) . واذا فرضنا علم الله بالشيء بعد أن خلقه هو غير علمه به قبل أن يخلقه ، فان معنى ذلك كما يقول جهم أن علم الله قد تغير . وكل متغير مخلوق وحادث فليس بقديم . فعلم الله بالاشياء الحادثة اذن ، كما يقول جهم ، حادث . د أن الله لا يُرى (لا في الدنيا ولا) يوم القيامة .

هـ ان كلام الله تعالى في القرآن عند جهم (قياساً على رأيه في العلم) حادث (لأنه متعلّق في الدرجة الاولى بالقرآن الذي نزل على محمد رسول الله (ولم يكن موجوداً قبله). ولذلك كان القرآن عنده محدثاً مخلوقاً.

و ... أن حركات أهل الحُلُدين (الجنة والنار) تنقطع. والجنة والنار نفسهما تنفيان بعد دخول أهلهما فيهما وتلذ ذ أهل الجنة بنعيمها وتألم أهل النار بجحيمها ، ولا يُتصور حركات لاتتناهى في الماضي وفي المستقبل . أما كلمة «خالدين » التي تستعمل في القرآن الكريم نعتاً لأهل الجنة ولأهل النار ، فيجب أن نتأولها ، في رأي جهم ، ونفهم منها المبالغة والتحقيق لا الدوام الأبدي . غير أن الله قادر على أن يخلق أمثال الجنة والنار بعد فنائهما ، مرات كثيرة .

ز ــ ان المعارف واجبة بالعقل قبل وُرود ِ الشرع (أي ولولم يأت بها خبر في الدين على لسان نبي ) .

# واصل بن عطاء وفرقة المعتزلة

ولد أبو حُذيفة واصل بن عَطاء في المدينــة سنة ٧٠هـ ( ٦٨٩ م )

ويبدو أنه انتقل الى البصرة ، وهو في نحو العشرين من عمره ، ولازم حكثة الحسن البصرى

وكان واصل ، مع هدوئه ، وطول صمته ، غزير العلم حاضر البديهة بليغاً مقتدراً في الجدل ، وكان عظيم الاحاطة بمقالات أصحاب الديانات والمذاهب .

وعُرف واصل بلقب الغزّال لا لأنه كان يعمل في الغَزْل ، بل لأنه كان يجلس في سوق الغز ل عند صديق له حتى يتعرّف المحتاجات المتعفّقات من اللواتي يتكسّبن بغزل الصوف وبيعه فيتصدّقَ عليهن ".

وواصل بن عطاء رأس المعتزلة ؛ لم يُعرف اسم «المعتزلة » بهذا المعنى الفلسفي قبل اعتزاله هو حلقة الحسن البصري نحو سنة ١٠٠ هـ راجع ص ٢١٨) ، ولم تعرف آراء المعتزلة في نسق من الجدل الكلامي قبل ذلك الحين . وهكذا نبع في العصر الاموي فرقة جديدة اشتهرت باسم المعتزلة .

وكان واصل بن عطاء شديد الدفاع عن آرائه نشيطاً في نُشرها حتى أنه كان يبعث الرسل بها الى الاقطار .

وكانت وفاة واصل ، في البصرة ، سنة ١٣١ هـ ( ٧٤٩ م ) .

#### كتبه

ذكر ابن النديم (الفهرست، القاهرة، ملحق ١) لواصل بن عطاء عدداً من الكتب منها:

كتاب أصناف المرجثة ــكالتو بة ــكالمنزلة بين المنزلتين ــكمعاني القرآن ــكالخطب في التوحيد والعدل ــكما جرى بينه وبين عمرو بن عُبيد ــكالسبيل الى معرفة الحق.

غير أننا لا نعرف اليوم لواصل بن عطاء كتاباً باقياً .

## آراؤه ومذهبه

ان نفراً من المتكلمين الاولين ، من الخوارج والمرجئة والشيعة ومن

المفكّرين الآخرين أمثال جمّهم بن صفوان والجعد بندرهم وغيلان الدمشقي قد سبقوا واصلاً الى عدد من آرائه ، ولكن واصلاً هو الذي جعل من هذه الآراء مذهباً قائماً الى جانب المذاهب التي تبلورت في مطام العصر الاموي كمذهب الجوارج والمرجئة والشيعة.

فمن آراء واصل :

- نفي الصفات : لم يُحز واصل أن نصف الله بصفات فنقول هو عالم أو حي أو قدير أو مريد ، لأننا لو نسبنا احدى هذه الصفات اليه لوجب أن تكون فيه قديمة (منذ الازل ، منذ وجوده هو ) فيكون عندنا حينئذ قديمان (الله وصفته) ، ولا قديم إلا الله أ. فاذا نحن أجزنا نسبة الصفات الى الله فكأننا أجزنا قديمين أو ثلاثة قدماء أو أربعة الخ ، فكأننا قد عددنا الآلهة . القول بالقدر ، وقد أخذ ذلك عن معبد الجهني وغيلان الدمشقي واهتم به أكثر من اهتمامه بنفي الصفات .

قال واصل: ان العبد هو الفاعلُ الخيرُ والشرُّ والايمانُ والكفرَ والطاعة والمعصية (أي ان الانسان حرَّ مخيّر)، وهو المُجازى على فعله (أي المحاسب عليها يوم القيامة: يُثاب على ما أحسن ويُعاقب على ما أساء). وإن الله قد جعل الانسان قادراً على جميع الاعمال، والانسان هو الذي يختار ما يفعله خيراً أو شراً بارادته وقدرته.

- القول بالمنزلة بين المنزلتين:

كان الخوارج يقولون إن مرتكب الكبيرة كافر يعاقب يوم القيامة بالدخول الى النار . وقال المرجئة ان المؤمن ينظك عندهم مؤمناً مهما ارتكب من الذنوب ، وإن الله تعالى هو الذي سيحكم في أعمال العباد يوم القيامة . .

فوقف واصل بين الفريقين ، بين الحوارج والمرجئة ، وقال ان مرتكب الذنب الكبير ليس كافراً (كما يقول الحوارج) ولا هو مؤمن (كما يقول المرجئة) ولكنته في منزلة بين المنزلتين (بين الايمان والكفر). وتعليل ذلك عند واصل أن الايمان مجموع من صفات الحير ، فاذا ارتكب المؤمن ذنباً

(كبيراً) فانه يكون قد فارق إحدى صفات الخير في الايمان فنقص ايمانه ، ولكنته يظل محافظاً على عدد من صفات الايمان فلا يجوز لنا أن نعده كافراً . من أجل ذلك لا يبقى مرتكب الكبيرة مؤمناً مطلقاً ولا يصير كافراً مطلقاً ، بل يصبح فاسقاً ، أي في منزلة بين المنزلتين : بين الايمان المطلق والكفر المطلق .

ــردّ شهادة أهل الجمل وصفيّن :

في سنة ٣٦ه ( ٣٥٦ م ) وقعت الحرب بين علي وبين عائشة زوج الرسول، وكان مع كلّ واحد منهما فريق من الصّحابة ؛ وقد عُرفت هذه الحرب بحرب الجمل. وفي آخر تلك السّنة نفسيها وقعت الحرب بين عليّ ومعاوية في صفيّن.

وانقسم المسلمون في الرأي حول الفريقين المتنازعين في الجمل وصيفين : أيّهما كان مخطئاً وأيهما كان مصيباً؟

قال واصل: لا بد من أن يكون أحد الفريقين في حرب الجمل وفي حرب صفين مخطئاً فاسقاً ، ولكنتي لا أستطيع أن أعين الفريق الفاسق . لذلك كانا جميعاً فاسقين ، ولكن لا على التعيين . ومن أجل ذلك لا أستطيع اخراج أحد من الفريقين من الايمان الكامل لأنبي غير واثق على القطع ، من أنه هو الفاسق . ولكن لو تقدم إلي شاهدان أحد هما من أنصار على في معركة صفين ، والثاني من أنصار معاوية ، لما قبيلت شهادتهما جميعاً لأنبى لا أعرف أيهما المؤمن الكامل منهما .

## عرو بن عبيد

ولد أبو عُثمان عَمَرُو بن عُبيد بن باب سنة ٨٠ ( ٦٩٩ م ) في البصرة . وقد كان أبوه نسّاجاً ثم أصبح في شرطة الحجاج .

وكان عمرو نفسه صديقاً لواصل بن عطاء وزميلاً له في التخرّج على الحسن البصري . وكانت وفاة عمرو بعد سنة ١٤٠ هـ (٧٥٧م ) ، في أيام أبي جعفر المنصور ، وبعد وفاة واصل بنحو عشر سنين . غير أن نشاطه في علم الكلام

كان في العصر الاموي .

وكان عمرو بن عُبيد مشهوراً بالزُهد والوَرَع والصَلاح ، مُعْرِضاً عن الدنيا وعن أصحاب السلطان ، حتى قال فيه الخليفة المنصور :

> كَلّْكُمُهُ مِمْشِي رُويدُ ، كَلّْكُم يَطْلُب صيد ، غير عمرو بن عُبيد !

غير أنه كان ، من الناحية العقلية ، أقل من واصل مع كَثْرة علمه بأمور الدين من الحديث والنِقه وكثرة اشتغاله بالعلوم النقلية والعقلية . ومن العجيب أنه كان من أصحاب الحديث ومن القائلين بالقدر معاً . ومما نسبه الى علم الكلام حبه للجدل وصبره عليه ساعات طوالاً . غير أننا لا نجد له آراء غير آراء زميله وصديقه واصل بن عطاءً .

# أصول المعتزلة

أصول كلّ علم هي القواعد الاساسية التي تُعتمد في تصحيح قضايا ذلك العلم ومسائله مع الاستدلال .

ذكر الشهرستاني (ت ٥٤٨هـ = ١١٥٣م) الاصول فقال (١: ٥١): « الاصول معرفة الباري تعالى بوحدانيته وصفاته ، ومعرفة الرسل بآياتهم وبيّناتهم . وبالحملة فإن كلّ مسألة يتعيّن فيها وجه الحق بين المتخاصمين فهى من الاصول .

« والدين نفسُه معرفة " وطاعة . والمعرفة أصل " والطاعة فرع . فمن تكلّم في المعرفة والتوحيد (وسائر ما يتعلّق بالعقيدة ) كان أصولياً ؛ ومن تكلّم في الطاعة والشريعة (في أحكام العبادات والمعاملات ) كان فروعيـاً .

« والاصول موضوع علم الكلام ؛ والفروع موضوع علم الفيقه ... فكلّ ما هو معقول ويُتوصّل اليه بالنظر والاستدلال فهو من الأصول ؛ وكلّ ما هو مظنون ويتوصّل اليه بالقياس والاجتهاد فهو من الفروع » .

وأصول المعتزلة ـــ القواعد التي تميّز الحقُّ في رأيهم من غير الحقـــ

خمسة. ويبدو أن هذه الاصول لم تتعيّن وتستقر مرة واحدة. غير أن واصل بن عطاء أشار اليها كليها وسميّاها «القواعد». ثم لما جاء النظيّام جعل تلك الاصول ثلاثة. غير أن واصل بن عطاء كان قد أشار الى هذه كليّها ، وهي (الشهرستاني ١: ٥١ – ٥٣ و ٥٧ – ٢٢).

أصلُ التوحيد: ان الله واحدٌ في ذاته لا قسيم له ولا صفة له ، وواحدٌ في أفعاله لا شريك له . فلا قديم غير ذاته ، ولا قسيم له في أفعاله . ومُحال وجودُ قديمين (ذات الله وصفة الله، مثلاً).

أصل العدل: العدل ما يقتضيه العقل ُ من الحكمة ، وهو إصدار الفعل على وجه الصواب والمصلحة.

نظر المعتزلة إلى أعمال البشر فوجدوا فيها ما هو خير وما هو شر ، وما هو نافع وما هو ضار . ثم انهم قالوا : ان كل انسان تجزي بما يعمل . من أجل ذلك لم يقبلوا أن تكون الاعمال مقدورة على البشر ، بل جعلوا الانسان مخيراً يعمل أعماله كليها بارادته هو فيستحق الثواب على ما أحسن من أعماله والعقاب على ما أساء منها . وليس من العدل أن يقد ر الله عمل الشر على انسان ثم يُعاقبه عليه .

أصل الوعد والوعيد : هذا الاصل تابع في حقيقته لأصل العدل ، ثم ان له صلة بكلام الله وخلق القرآن :

قال المعتزلة لا كلام في الازل (فنفوا أن يكون كلام الله قديماً كيلا يشارك الله في القدم)، وانما هو أمر ونهي : وَعَدَ (الله) وأوعد بكلام محدث (الشهرستاني ١: ٥٣)، فمن نجا فبفعله استحق الثواب، ومن خسر فبفعله استوجب العقاب. والعقل من حيث الحكمة يقتضي ذلك.

أصل العقل. قال المعتزلة: المعارف كلّها معقولة بالعقل واجبة بنظر العقل. وشكر المنعم واجب قبل ورود السّميْع. والحُسُن والقبُح صفتان ذاتيتان للحسّن والقبيح. وحكم العقل مقدم على الحبر الديني اذا كان الحبر الديني مناقضاً للعقل.

القول بالمنزلة بين المنزلتين (راجع ص ٢٢٣).

ولأهل السنة والجماعة (الذين اصبح اسمهم فيما بعد الاشعرية) أصول قريبة من هذه في اللفظ مناقضة لها في المعنى تأتي في مكانها.

# للتوسع والمطالعة 🗥

- « القاسم بن محمد بن على " الزيدي (ت ٢٤٦ ه):
- -كتاب الردّ على الزندّيق اللعين ابن المقفّع (٢) (نشره جويدي) روما ١٩٢٨.
  - الجاحظ (ت ٢٥٥ ه):
    - -كتاب البيان والتبيين
      - -كتاب الحيوان
- -كتاب العثمانيّة (بتحقيق عبد السلام محمّد هارون)، القاهـــرة (دار الكتاب العربي) ١٣٧٤ هـ= ١٩٥٥ م.
- الردّ على النصارى (نشره جميل جبر)، بيروت (المطبعــة الكاثوليكيّـة) ١٩٥٩.
  - أبو محمّد عبد الله بن تُقتيبة الدينوري (ت ٢٧٦هـ):
  - ــ تأويل مختلف الحديث ، القاهرة ١٣٢٦ هـ ١٩٠٨ م .
    - كتاب مشكل القرآن ، القاهرة ١٩٣٥ م .
- الاختلاف في اللفظ والرد على الجهمية والمشبّهة (نشره محمّد زاهد الكوثري) ، القاهرة (مطبعة القدسي) ۱۳٤٩ هـ ۱۹۳۱.
- ـ عيون الاخبار ، القاهرة ( دار الكتب المصرية ) ١٣٤٩ = ١٣٤٩ هـ

<sup>(</sup>١) أكثرت من ذكر الكتب التي تبحث في علم الكلام لأن معظمها يبحث في الفلسفة وأصول الإسلام أيضاً ، وفي الإسلام عموماً . ثم اني نسقت أساء هذه الكتب على أساء المؤلفين لأن ذلك سيسهل الإشارة إليها . وربما تركت في بعض الأحيان ذكر البلد الذي طبع فيه الكتاب وتاريخ الطبع إذا كان الكتاب مشهوراً كثير الطبعات .

<sup>(</sup>٢) غير ابن المقفع صاحب كتاب كليلة ودمنة .

- = ۱۹۲۰ ۱۹۲۰ م.
- أبو سعيد عثمان بن سعيد الدارمي (ت ۲۸۲ ه):
- رد الامام الدارمي ... على بشر المريسي العنيد (بتحقيق محمد حامد الفقى ) ، مصر (مطبعة أنصار السنّة المحمّدية ) ١٣٥٨ ه.
- -كتابُ الردّ على الجهمية (نشره غوست فيتستام) ، ليدن (بريل) ١٩٦٠ م .
  - أبو الحسين عبد الرحيم بن محمد الحياط (ت ٢٩٠هـ):
- كتاب الانتصار والردّ على ابن الراوندي الملحد ... (نشره نوبرغ ) القاهرة (لجنة التأليف والترجمة والنشر ) ١٩٢٥ م .
- ..... ترجمة فرنسية (الكتاب السابق) مع النص العربي (ألبير نصري نادر)، بيروت (معهد الآداب الشرقية) ١٩٥٧ م.
  - أبو بكر محمّد بن اسحق النيسابوري (ت ٣١١ه):
  - ـ كتاب التوحيد واثبات صفات الربّ ، القاهرة ١٩٣٧ م .
- \* ابو الحسن علي بن اسماعيل الأشعري (ت ٣٣٠ هـ) (راجـــع ترجمته).
  - أبو الليث نصر بن محمد السمرقندي (ت ٣٧٣هـ):
    - ـ تنبيه الغافلين ، القاهرة ١٢٧٨ ، ١٣٠٣ ه الخ .
    - ــ بستان العارفين ، كلكتّا ١٨٦٨ م ، بولاق ١٢٨٩ ه.
      - أبو الحسين محمّد بن أحمد الملطى (ت ٣٧٧):
- التنبيه والردّعلى أهل الاهواء والبدع ( نشره محمّد زاهد الكوثري) القاهرة ١٣٦٩ هـ = ١٩٤٩ م .
  - أبو عبد الله عبيد الله بن محمد بن بطة ( ٣٨٧ ه ) :
- -كتاب الشرح والابانة عن أصول السنّة والديانة ( هنري لاوست ) بيروت ( المطبعة الكاثوليكيّة ) ١٩٥٨ م .
  - جمال الدين أبو بكر الخوارزمي (ت ٣٨٣ ه):

- ــ مفيد العلوم ومبيد الهموم ، القاهرة ١٣٢٣ هـ ، دمشق ١٣٢٣ هـ .
  - أبو القاسم اسماعيل الصاحب بن عباد (ت ٣٨٥ه):
- كتاب الابانة عن مذهب أهل العدل (تحقيق محمد حسن آل ياسين ، النجف ١٣٧٢ هـ = ١٩٥٣ م .
  - · أبو بكر محمّد بن الطيّب الباقلاني (ت ٤٠٣ م):
- -كتاب التمهيد (ضبطه .... محمود محمَّد الخضــيري ومحمد عبد الهادي أبو ريدة ) ، القاهرة ١٣٦٦ هـ = ١٩٤٧ م .
- .... (تصحيح الاب مكارثي ، منشورات جامعة الحكمة في بغداد بيروت (المكتبة الشرقية) ١٩٤٧ م.
- \_ الانصاف في ما يجب اعتقاده ولا يجوز جهله (نشره محمّد زاهد الكوثري) ، القاهرة ١٣٦٩ هـ = ١٩٥٠ م.
- اعجاز القرآن (تحقيق أحمد صقر) ، القاهرة (دار المعارف) ١٩٥٤ هـ ١٩٥٤ م.
- -كتاب البيان عن الفرق بين المعجزات والكرامات ... (نشره الاب مكارثي ــ منشورات جامعة الحكمة ، بغداد )، بيروت (المكتبة الشرقية ) ١٩٥٨ م .
- أبو عبد الله محمد بن محمد النعمان المفيد بن المعلم (٤١٣ هـ):
  - ــ أوائل المقالات في المذاهب المختارات ، تبريز ١٣٦٣ ه.
  - ــ شرح عقائد الصدوق أو تصحيح الاعتقاد ، تبريز ١٢٦٤ ه.
- ــ كتاب امامة علي ّ بن أبي طالب ( تحقيق محمّد حسن آل ياسين ) ، بغداد (دار المعارف) ۱۳۷۲ هـ = ۱۹۵۳ م .
  - أبو الحسن عبد الجبّار الاسدآبادي (ت ٤١٥هـ): (١)
- ـ تنزيه القرآن عن المطاعن ، القاهرة (مطبعة الجمالية) ١٣٢٩ م .

 <sup>(</sup>١) راجع « المعني القاضي عبد الجبار ۽ بقلم سعيد زايد في مجلة « تر اث الإنسانية ۽ ( القاهرة ،
 المجلد الأول ، العدد الثاني مشر ، ديسبر – كانون الأول ١٩٦٣ ) .

- المغني في أبواب العدل والتوحيد (أصله في عشرين جزءاً صدر منها عدد من الأجزاء).
  - أبو منصور عبد القاهر بن طاهر البغدادي (ت ٤٢٩ ه):
- كتاب أصول الدين ، استانبول ( مطبعة الدولة ) ١٣٤٦ هـ ١٩٢٨
- الفرق بين الفرق (صحّحه محمد زاهد الكوثري) ، القاهـــرة (مكتب نشر الثقافة الاسلامية) ١٣٦٧ هـ = ١٩٤٨ م.
  - ه السيّد المرتضى (ت ٤٣٦ه):
  - ـ جوامع الفقه (فيه عدد من الرسائل)، طهران ١٣٧٦ ه.
    - ــ تنزيه الانبياء ، تبريز ١٢٩٠ ه الخ ،
- ــ الانتصار في الفرق بين الشيعة وسائر المذاهب ، بومباي ١٣١٥ ه.
  - ــ انقاذ البشر من القضاء والقدر ، النجف
- أمالي السيد المرتضى (في التفسير والحديث والادب) ، (صحّحه محمد بدر الدين النعساني الحلبي ) ، مصر (مطبعة السعادة ) ١٣٢٥ هـ ١٩٠٧ م .
  - ابن حزم الاندلسي (ت ٤٥٦هـ) (راجع ترجمته)
    - أبو بكر أحمد البيهقي (١٥٨ه):
  - ــ الجامع المصنّف في شعب الايمان (القاهرة ١٣١٠ ه الخ).
    - -كتاب الاسماء والصفات ، الله آباد ١٣١٣ ه.
- ه أبو جعفر محمَّد بن الحسن الطوسي شيخ الطائفة (ت ٤٦٠ هـ):
  - ــ تهذيب الاحكام ، طهران ١٣١٥ ــ ١٣١٧ ه.
    - ــ المبسوط في الفقه ، طهران ١٢٧١ ه.
  - أبو المظفّر عماد الدين الاسفرايني (ت ٤٧١ هـ):
- التبصير في الدين (علّق عليه محمد زاهد الكوثري)، القاهـــرة (مكتب نشر الثقافة الاسلامية) ١٣٥٩ هـ ١٩٤٠م.
  - أبو المعالي عبد الملك الجويبي إمام الحرمين (ت ٤٨٧هـ):

- ــ الارشاد الى قواطع الادلّة في أصول الاعتقاد (نشره محمد يوسف موسى ) ، القاهرة (مكتبة الخانجي ) ١٩٥٠ م .
- ــ العقيدة النظاميّة (نشره محمد زاهد الكوثري) ، القاهرة (مطبعة الانوار ) ١٣٦٧ هـ ١٩٤٨ م .
  - النعمان بن محمّد بن منصور التميمي (ت
- ــ اساس التأويل (تحقيق عارف تـــامر) ، بيروت (دار الثقافة)
- أبو حامد محمد بن محمد الغزالي (ت٥٠٥ هـ) (راجع ترجمته)
  - \* الطبرسي (١١٥ ه): ــ مجمع البيان لعلوم القرآن ، طهران ١٢٧٥ ﻫ الخ .
  - كتاب الاحتجاج على أهل اللجاج، ١٢٦٨ ، ١٣٠٠ ه.
- \* ابن السيد البطليوسي (٥٢١هـ):
- ــ الانصاف في التنبيه على الاسباب التي أوجبت الاختلاف .. ( نشره أحمد عمر المحمصاني)، القاهرة ١٣١٩ ه.
  - محمَّد بن عبد الله المهدى بن تومرت (ت ١٤٥ه):
    - مجموع الرسائل، القاهرة ١٣٢٨ ه.
      - أبو حفص عمر النسفي الماتريدي (ت ٥٣٥ ه):
- ــ العقائد النسفية ، (كيورتن ) لندن ١٨٤٣ م ؛ القاهرة ١٣١٩ ه =
  - جار الله أبو القاسم محمود بن عمر الزنخشري ( ٣٨٥ ه ) .
- ــ الكشَّاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الاقاويل في وجوه التأويل، نشره ناساو ليز ومولوي خادم حسين ومولوي عبدالحي، كلكتًا ١٨٥٦ م. ثم القاهرة ١٣٠٧ ، ١٣٠٨ ، ( المطبعة البهية ) ١٣٣٤ ه الخ .
  - ه الشهرستاني (ت ٥٤٨ هـ):

- ــ نهاية الاقدام في علم الكلام (حرّره ألفرد غيوم) ، لندن ١٣٥٣ هـ = ١٩٣١ م .
  - ــ الملل والنحل القاهرة (مكتبة محمد علي صبيح) ١٣٤٧ ه.
  - أبو يعقوب يوسف بن ابراهيم الورجلاني (ت ٥٧٠ ه):
    - الدليل لأهل العقول ... ، القاهرة ١٣٠٦ ه.
    - ابن رشد (ت ٩٥٥ه) (راجع ترجمته).
      - حمال الدين بن الجوزي (ت ٥٩٧هـ):
- نقد العلماء أو تلبيس ابليس ، القاهرة ( الطباعة المنيريّة ) ١٣٤٧ هـ = ١٩٣٠ م .
- دفع شبهة التشبيه والرد" على المجسّمة ممن ينتحل مذهب الامـــام أحمد (نشره حسام الدين القدسي) ، القاهرة ١٣٤٥ هـ ١٩٢٨.
- ــ مناقب الامام أحمد ، (القاهره (مكتبة الخانجي) ١٣٤٩ هـ = ١٩٣٠ م .
  - فخر الدين الرازي (ت ٢٠٦هـ) (راجع ترجمته)
    - این قدامة المقدسی (ت ۲۲۰ ه):
- ــ لمعة الاعتقاد الهادي الى سبيل الرشاد ، القاهرة ١٣٧٢ هـ ١٩٥٣ م
  - ــ جمال الدين الحلى (ت ٦٧٢ هـ):
- ــكشف المراد في تجريد الاعتقاد ، صيداء ( مطبعة العرفان ) ١٣٥٣هـ = ١٩٢٩ م .
  - جعفر بن الحسن الحلَّى (ت ٦٧٦ هـ أو بعدها ) :
    - ــ شرائع الاسلام ، طهران ١٢٧٤ ه الخ .
      - . تقيّ الدين بن تيمية (ت ٧٢٨ هـ):
  - ــ الرسائل الكبرى ، القاهرة ١٣٢٣ هـ = ١٩٠٥ م .
- ــ بيان موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول (بتحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد ومحمد حامد الفقي )، القاهرة (مطبعة السنة

- الحمدية ) ١٣٧٩ ١٣٧٠ هـ ١٩٥٠ ١٩٥١ م.
  - ــ فتاوى ابن تيمية ، القاهرة ١٣٤٩ هـ= ١٩٣٢ م .
- منهاج الاعتدال في نقض كلام أهل الرفض والاعتزال (منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدرية) ، القاهرة (بولاق) 1771 1771 ه.
- بغية المرتاد في الردّ على المتفلسفة والقرامطة والباطنية الخ ، (القاهرة مطبعة كردستان العلمية ) ١٣٢٩ هـ ١٩١١ م .
- الرسالة المدنية في تحقيق الحقيقة والمجاز من صفات الله ، القاهرة
   (مطبعة أنصار السنة المحمدية) ١٩٤٦ م .
- ـ مذهب السلف القديم في تحقيق مسألة كلام الله ، القاهرة ١٣٤٩ ه.
  - ابن قيتم الجوزية (ت ٧٥١ه):
- الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطّلة ، مكة المكرمة ١٣٤٨ هـ الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطّلة ، مكة المكرمة ١٣٤٨ هـ -
- ــ الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي ، القاهرة ١٣٤٦ هـ = ١٩٢٧ م .
  - ـكتاب الروح ، حيدراباد ١٣٢٤ هـ ١٩٠٦ م .
    - عضد الدين الايجي (٧٥٦):
  - ــ المواقف في علم الكلام ، القاهرة ١٣٥٧ هـ ١٩٣٨ م .
    - ه عبد الرحمن بن خلدون (ت ۸۰۸ هـ) :
    - ــ مقدَّمة ابن خلدون (الفصل العاشر من الباب السادس)
      - این المرتضی الزیدی (ت ۸٤۰ه):
- ــ صون المنطق والبيان عن فن المنطق والكلام (تحرير علي سامـــي ِ النشار ) ، القاهرة (الخانجي ) ١٩٤٧م .

- ه ابن حجر الهيثمي (ت ٩٧٤ م.)
- الصواعق المحرقة في الردّ على أهل البدع والزندقة ، القاهـــرة (مكتبة القاهرة ) ١٣٧٥ هـ = ١٩٥٦ م .

#### مراجع معاصرة

- فجر الاسلام ، تأليف أحمد أمين ،
  - ضحى الاسلام، له.
- التفكير الفلسفي في الاسلام ، تأليف محمود عبد الحليم ، القاهرة (مكتبة الانجلو المصرية ) ١٩٥٥ م .
- الجانب اللالهي من التفكير الاسلامي ، تأليف محمد البهي ، القاهرة ( عيسى البابي الحلبي ) ١٩٤٥ م .
- العقيدة والشريعة في الاسلام ، تأليف اغناس غولدتسيهر (نقله الى العربية محمد يوسف موسى وعبد العزيز عبد الحق وعلي حسين عبد القادر ) ، القاهرة (دار الكتب الحديثة ) ١٩٥٩ م .
- أحزاب المعارضة السياسية الدينية في صدر الاسلام ، تأليف يوليوس فلهاوزن (ترجمة عبد الرحمن بدوي) ، القاهرة (مكتبة النهضة المصرية) ٨٩٥٨ م .
- محجّة العلماء في الادلّة العقلية ، تأليف محمد هادي بن محمد أمين الطهراني ، طهران ١٣٢٨ ه.
- المذاهب الاسلامية ، تأليف محمد أبي زهرة ، القاهـــرة (مكتبة الآداب ) .
- معالم الفلسفة الاسلامية ، تأليف محمد جواد مغنيّة ، بيروت (دار العلم للملايين ) ١٩٦٠ م .
- احياء الشريعة في مذهب الشيعة ، تأليف الشيخ محمد الحالصي ، بغداد ١٣٧٠ هـ= ١٩٥١ م و ١٣٧٦ هـ= ١٩٥٧ م .

- ــ عقائد الشيعة ، تأليف محمد رضا المظفّر ، النجف (المطبعــة الحيدرية) ١٩٥٤ م .
- أصل الشيعة وأصولها ، تأليف محمد الحسين آل كاشف الغطاء ،
   النجف (المطبعة الحيدرية) ، ١٩٥٥ م .
- الفرق الاسلامية ، تأليف محمود البشبيشي ، القاهرة (المطبعـة الرحمانية) ١٩٣٢ م .
- ملخص تاریخ الخوارج ، تألیف محمد شریف سلیم ، القاهرة (دار التقد م) ۱۳۲۲ هـ ۱۹۲۶ م .
  - ــ رسالة التوحيد للشيخ محمد عبده
- التحقيق التام في علم الكلام ، تأليف الشيخ محمد الحسين الظواهري القاهرة ١٣٥٧ هـ = ١٩٣٩ م .
- المعتزلة ، تأليف زهدي حسن جارالله ، القاهرة ١٣٣٦ هـ ١٩٤٧م - فلسفة المعتزلة ، تأليف ألبير نصري نادر ، الاسكندرية (مطبعة
- دار نشر الثقافة ١٩٥٠ ) وبغداد (مطبعة الرابطة ١٩٥١ م). – فلسفة المعتزلة ، تأليف حمّودة أزهري غرابة ، القاهرة (مطبعة
  - فلسفه المعترله ، تاليف حصودة ازهري عرابه ، الفاهرة ( مطبعا الرسالة ) ١٩٥٣ م .
- الفرق الاسلامية والسياسة الكلامية ، تأليف ألبير نصري نـادر ،
   بيروت ( المطبعة الكاثوليكية ) ١٩٥٨ م .
- تاريخ الجهمية والمعتزلة ، تأليف جمال الدين القاسمي ، مصر (مطبعة المنار) ۱۳۳۱ هـ .
- دلائل التوحيد ، تأليف جمال الدين القاسمي ، دمشق ( مطبعة الفيحاء ) ١٣٢٦ ه .
- كشف الشبهات في التوحيد ، تأليف محمد بن عبد الوهاب ، القاهرة

- (المطبعة المنيرية) بلا تاريخ.
- مسائل الجاهلية ، ألّف أصلها الشيخ محمّد بن عبد الوهّاب ثمّ توسع فيها السيد محمود شكري الألوسي ، القاهرة (المطبعة السلفيّة)
- الاسلام عقیدة وشریعة ، تألیف محمود شلتوت ، القاهرة (دار القلم ) بلا تاریخ .
- الحسن البصري ، تأليف احسان عبّاس ، القاهرة (دار الفكـــر العربي ) ١٩٥٢ م .
- ابراهيم بن سيار النظام، تأليف محمد عبد الهادي أبي ريدة، القاهرة
   ( لحنة التأليف والترجمة والنشر ) ١٣٦٥ هـ ١٩٤٧ م .
- أبو الهذيل العلاّف ، تأليف علي الغرابي ، القاهرة (مكتبة الحسين التجارية ) ١٩٤٩ م .
- ــ هشام بن الحكم ، تأليف عبد الله نعمة ، بيروت ١٣٧٨ هـ= ١٩٥٩
- ابن تيمية الحرّانيّ ، تأليف علي سامي النشّار ، القاهرة ( دار الكتاب العربي ) ١٩٥١ م .

# العَصْرُ العَبُّاسِيِّي

من قيام الدولة العباسية (١٣٧ هـ= ٧٥٠ م) الى سُقوطها (٢٥٦ هـ= ١٢٥٨ م) خمسيمًائة عام أو تزيد تقلّبت الأحوال في أثنائها بالحلافة صعوداً وهبوطاً من الناحية الاجتماعية والسياسية والادارية . ولكن الفكر كان في مُعظم الاحيان يَرْقى متبدياً في صور متعددة من العلوم الرياضية والطبيعية ، ومن علم الكلام والمنطق والفلسفة الحالصة وعلم الطب والفلك والكيمياء ، ومن الفن المعماري والميلاحة والوراقة والزُخرف وسائر أوجه الثقافة والحضارة.

# (أ) تجزؤ الخلافة العباسية

بدأت الخلافة العباسية بالتجزَّوُ منذ السنوات الأولى لقيامها لما انفصلت الاندلس عن بغداد وتجدّدت فيها الدولة المروافية في قُرُطُبهَ على يد عبد الرحمن بن معاوية بن عبد الملك المعروف بعبد الرحمن الداخل (١٣٨ه = ٧٥٦م) ثم عاشت الى سنة ٤٢٨ه (١٠٣٧م).

وطارد العباسيون العلويين ، كما كابوا قد طاردوا الامويين ، فنجا إدريس ابن عبدالله بن الحسن بن الحسن بن علي الى المغرب الاقصى وأسس فيها الدولة الإدريسية في وكيلي (١٧٢ هـ ٧٨٩ م). وجاء بعده ابنه ادريس الاصغر فبنى مدينه فاس وجعلها عاصمة "لدولته. وعاشت الدولة الإدريسية حتى قضى عليها أمويتو الاندلس (٣٦٤ هـ ٩٧٤ م)..

وأحب آبراهيم بن الاغلب والي افريقية (تونس) الاستقلال بولايته ففاوض في ذلك هرون الرشيد على أن يتنا زل عن المعونة المالية التي كانت تأتي من بغداد وأن يرسل هو الى بغداد أربعين ألف دينار كل عام ، فنشأت من ذلك الدولة الاغلبية (١٨٤ هـ= ٨٠١ م).

ثم استبد احمد بن طولون بمصر وأسس فيها الدولة الطولونية (٢٥٤ – ٢٩٢ه)؛ واستطاع يعقوبُ بن الليث الصفار أن يستبد بمعظم فارس وينشىء فيها الدولة الصفارية (٢٦١ – ٢٩٦ه). وأقام مرداويج بن زيار الدولة الزيارية في جُرجان (٣١٦ هـ ٩٢٨م) فعاشت نحو عشرين سنة . أما الدولة الإخشيدية التي أسسها أبو بكر محمد الاخشيد بن طُغنج (٣٣٣ه هـ ٩٤٥م) في مصر فقد عاشت نحو خمس وعشرين سنة واشتهرت بأميرها كافور الاخشيدي وبالشاعر المتنبي .

وكذلك أسس أحمد أبن اسد بن سامان الدولة السامانية في ما وراء نهر جين فامتد ت حتى ضمت معظم البلاد الفارسية والتركستانية (٢٠٤ ه ٣٩٥ ه). وكانت عاصمتها أبخاري ومدينتها المشهورة سمر قند من المراكز المزدهرة بالثقافة الاسلامية حتى كادتا أن تكسفا نور بغداد. وازدان بلاط السامانيين بأبي بكر الرازي وبابن سينا وبالفردوسي الشاعر.

وأسس ناصر الدولة أبو محمد الحسن بن حمدان الدولة الحمدانية في الموسل (٣١٧ه = ٩٢٩م). ثم ان سيف الدولة ، أخا ناصر الدولة ، استولى على حلب واستبد بها (٣٣٣ه = ٩٤٤م) ففاقت دولة الحمدانيين في حلب دولتهم في الموصل . وحمل سيف الدولة عن الحلفاء العباسيين مهمة الدفاع عن تُخوم الشام والعراق ضد الروم . وأنشأ سيف الدولة في حلب بكلطاً ضم من الادباء والعلماء والفلاسفة ما لم يجتمع مثله إلا في بكلط بغداد أيام الرشيد . من هولاء المتنبي والفارابي وابو الفرج الاصفهاني وابن خالويه وابن جنتي وسواهم .

وقامت الدولة الغَزْنوية في غزنة بالأفْغان وعاشت من ٣٥١ ه (٩٦٢ م) الى ٥٨٢ ه (١١٨٦ م). أما أعظم ملوك هذه الدولة فهو محمود بـن سُبُكتكين (٣٨٩ – ٤٢١ هـ) الذي احتل شمالي غربي الهند ووصل الى العراق. وكان في بلاط غزنة المؤرّخ أبو نصر محمد بن عبد الجبّار العُتبي (ت ٤٢٧هـ) صاحب الكتاب اليميني و (سيرة يتمين الدولة محمود الغزنوي) وهو طليعة التأليف في فن السير التاريخية في بلاد فارس بعد الاسلام. وفي البلاط الغزنوي أيضاً كان الفيلسوف العالم أبو الريدان البيثروني . وكذلك قد م الشاعر العظيم أبو القاسم الفردوسني ملحمته الشهيرة وشاهنامه الى السلطان محمود الغزنوي .

وفي سنة ٢٩٦ه ( ٩٠٩م ) نشأت الدولة الفاطمية على أنقاض دولة الاغالبة ثم بسطت نفوذها على شمالي إفريقية وعلى مالطة وصقيلية وسردانية وكورسيكا . وفي أيام المُعز رابع أثمة الدولة الفاطمية استطاع القائد جوهر الصقيلي أن يفتح مصر سنة ٣٥٨ه ( ٩٦٩م ) ويتقضي على الدولة الإخشيدية . وقد بني جوهر شمال مدينة الفسطاط مدينة سماها القاهرة وبني فيها الجامع الازهر داراً للعلم ومركزاً للدعوة الفاطمية . واشتهر عهد الفاطميين في مصر بالبناء والعلوم والفلسفة . وبني الحاكم بأمر الله ، سادس الخلفاء الفاطميين ، دار الحكمة أو دار العلم ( ٣٩٦ه = ١٠٠٥ م ) على مثال بيت الحكمة في بغداد . ثم احتجب الحاكم سنة ٤١١ه ه ( ١٠٢١ م ) ،

وأعظم ما يتصل بامامة الحاكم نشوء المذهب الدرزي. ويرى الدروز أن باب الدعوة الى المذهب أغليق بموت الحاكم ، فجميع الدروز اليوم ينتسبون الى أسلافهم الذين كانوا قد قبلوا الدعوة الدرزية قبل احتجاب الحاكم بأمر الله.

ويزعم المؤرّخون الإفرنج أنّ سياسة الفاطميين القاسية على الحجّاج النصارى الى بيت المقدس كانت السبب في حمّلات الصليبيين على المشرق.

وظلَّت الدولة الفاطمية متبسّطة في الارض ومنازعة الدخلافة العباسية في بغداد وللدولة المروانية في قرُطئبة حتى قضى عليها الأيوبيون.

في نحو سنة ٣٢٠ هـ (٩٣٣ م ) كانت الخلافة العباسية قد أصبحت اسماً

لغير مسمى، بعد قرن كامل من استبداد الجند الاتراك بالحلفاء يتلاعبون بهم نصباً وخلعاً وتمثيلاً (تشويهاً) وقتلا. وفرض مُوْنس الحادمُ نفسه على الحليفة المقتدر ثم تسمى بلقب أمير الأمراء، في أول سَنة ٣١٧ه ( ٩٢٩ م ) فأصبح حاكم بغداد العسكري والمستبد بأمر الحليفة والحلافة.

في ذلك الحين كان ثلاثة أخوة من آل بُويَه الفرس قد تقلّبوا في جيوش الدويلات في المشرق. ثم تمكّن أحدهم عيماد الدولة أبو الحسن على بن بويه من منازعة مرداويج بن زيار واقامة دولة في فارس، سنة ٣٢٠ ه، هي الدولة البويهية. ووستع بنو بويه مُلكتهم وتقسّموا الخكم على المقاطعات. ثم غلا طموح أحدهم، معز الدولة أحمد، فسار إلى بغداد ووصل اليها في جُمادي الثانية من سنة ٣٣٤ (أول شهور ٩٤٦م) واتخذ لقب أمير الامراء ثم خلع الحليفة المُستكفيني وستمل عينيه واعتقله إلى أن توفي بعد أمد.

اتخذ بنو بويه (عماد الدولة وركن الدولة ومعز الدولة) بلاطات في حَواضِيرهم واظهروا الترف وشجّعوا الادب، كما شجّعوا جماعة اخّوان الصفا. وقدكانوا شيعيّي الهوى يُمالئون الفاطميين في مصر على العباسيين في بغداد.

وفي منتصف القرن الهجري الرابع (منتصف القرن العاشر الميلادي) استطاع الغُزّ الاتراك أن يقيموا الدولة السلجوقية في أواسط آسية . ثم انهم مدّوا سلطانهم في أقل من نصف قرن من حدود الصين آلى العراق . ولما حاول البويهيون أن يتحملوا الخليفة العباسي عبد الله القائم بأمر الله على خلع نفسه (٥٠٠ه هـ ١٠٥٨م) كي ينصبوا المستنصر الفاطمي (حفيد الحاكم بأمر الله) مكانة ، استنجد القائم بطُغْرُلٌ بك السلجوقيّ ، فانجده طغرل بك وردّ اليه الحلافة وقتل نفراً من خصومه (آخر ٤٥١ه) .

واستطاع السلاجقة أن يقيموا عدداً من الدُويلاتِ في العراق والشام وبلاد الروم (آسية الصغرى). وفي أيامهم بدأ الصليبيون يتدفقون على

سورية فقاومهم السلاجقة مقاومة شديدة .

في القرن السادس للهجرة (الثاني عشر للميلاد) كانت الدولة الاتابكية تحكم شمالي العراق والشام. وقد قام أمراؤها ، وخصوصاً عماد الدين زنكي (ت ١١٥٥ هـ = ١١٧٤ م) ، وابنه نور الدين محمود (ت ٢٦٥ هـ = ١١٧٤ م) ، معارك طاحنة على الصليبين . وكان للاتابكة قُواد من بني أيوب ، فلما ضعَفت الدولة الفاطمية في مصر ضعفاً شديداً انتهز أسد الدين شيركوه الايوبي – أحد قُواد نور الدين محمود – الفرصة واستطاع بالحرب وبالسياسة أن يتغلب على شاور وزير العاضد الفاطمي (وكان شاور ممالئاً للصليبين) وأن يتولى الوزارة للعاضد مكانه (٤٦٥ هـ = ١١٦٩ م) . وبعد شهرين وأن يتولى الوزارة للعاضد مكانه (٤٦٥ هـ = ١١٦٩ م) . وبعد شهرين الدولة الأيوبية (٤٦٥ هـ) .

# (ب) العمران والحضارة والاجتماع

اتسع العمران في العصر العباسي ببناء المدن والقصور ، ثم استبحرت الحضارة بالتأنق والتفنن في المطعم والملبس والمسكن وباستجادة الصناعات الضرورية والكمالية وبانتشار العلم . وتعاظمت الثروات فأدتى ذلك الى تطلب الترف في جميع ميادين الحياة . وكذلك اتخذت الدولة بمناصبها السياسية والادارية شكلاً حضرياً كان مألوفاً عند الروم والفرس قبل الفتح الاسلامى .

ومع الاختلاط بالشعوب التي دخلت في الاسلام أفواجاً نشأت طبقة الموالي (المولودين من أبوين أحدُهما عربي)، ثم عَظُمَتْ تلك الطبقة حتى ضاع العنصر العربي فيها، لا لأن العرب أصبحوا أقليّة في العدد بالإضافة الى عدد الموالي فقط، بل لأن العرب أنفسهم أصبحوا أكثر ميلاً الى الحياة المخضرية الفارسية والرومية منهم الى الحياة البَدُوية التي كان العرب عليها قبل الاسلام. ثم ان عدداً كبيرًا من الموالي كانوا يتعصبون للعروبة المتمثلة لهم في البداوة فلبسوا الثياب البدوية ورَجَعوا في وجوه معيشتهم الى عادات

البدو، وتكلفوا في أدبهم – اذاكانوا أدباء – غريب الألفاظ وشاذ التراكيب ووقفوا على الاطلال وطووا قصائدهم الطوال على أغراض الجاهليين. ولم يكتف الموالي من تقليد الحياة العربية بذلك، بل اتتخذوا أسماء وكني عربية ولفتقوا لأنفسهم أنساباً عربية كأبي تمام الرومي والقاسم بن عبيد الله الفارسي وغيرهما.

ومن زَواج العرب بغير العربيات نشأت الخُوُولة العجمية في مقابل العمومة العربية . ثم أضيف إلى ذلك ازدياد عدد الموالي وتعالي العرب عنهم فبرزت الشُعوبية التي بدأت بالقول بالتسوية بين العرب وغيرهم ممن جمع الاسلام بينهم ، ثم استوى القول على أن غير العرب كانوا قبل الاسلام افضل من العرب قبل الاسلام ، ثم عنفت الشعوبية فحاول غير العرب أن يريلوا الملك العربي بالثورة والحرب ليعيدوا الملك الى أنفسهم كما كان لهم من قبل.

وكان من المظاهر البارزة في العصر العباسي نشوء طبقة الرقيق وطبقة الجواري خاصة : أبطل الاسلام الرق ، ولكن الرق نفسه لم يتزل بل تبدل معناه . لقد استمر نَفَرٌ من المسلمين في استرقاق الافراد والجماعات وامتهانهم في الأعمال الشاقة أو العادية ، خلافاً لأوامر الدين ونواهيه . غير أن الرقيق الذي نقصده في هذا الفصل ليس من هذا الباب . لقد نشأت في العصر العباسي طبقة من الرقيق ذكوراً وإناثاً لم يكن ينالهم من أذى الرق إلا أنهم كانوا ينباعون ويشتركون . أما في ما عدا ذلك فانهم كانوا ينالون قسطاً كبيراً من التثقيف بالعلوم والفنون ومن الثروه والجاه والسلطة والنعيم . ان أمهات نفر كثيرين من الحلفاء كن جواري . وكثيراً ما كانت أم الولد (الجارية التي ولكت لمالكها صبياً ) أكبر حظوة عند زوجها من الزوجة الحرة . ثم ال طبقة الجواري القت على البيت العباسي والبيئة العباسية لوناً من النشاط الفني في العناء والموسيقي ولوناً من الترف الاجتماعي ، ثم مزجت الدم العرب بدم غير عربي فنتُرج من هذا المزيج حضاية ، ثقافة نافعتان الى جانب ما بدم غير عربي فنتُرج من هذا المزيج حضاية ، ثقافة نافعتان الى جانب ما

كان لذلك من المساوىء التي ناءت بها الحياة العباسية حيقبة طويلة من الزمن .

## (ج) نشوء المذاهب الاسلامية

في هذه الاثناء كانت قد نشأت مذاهب اسلامية تتفق في العقائد وفي أصول الفيقه وتختلف في فروعه وفي عدد من تفاصيل العبادات والمعاملات. وكان لنشوء هذه المذاهب سنند من اختلاف الأحوال الاجتماعية وتطوّر البيئة تطوّراً نبت في أثنائه مسائل فرعية لم يكن شيء منها أو مثلها في أيام الرسول ولا كان التشريع الاول قد احتاط لها. وكذلك كان للسياسة أثر في نشوء المذاهب والسياسة من الاجتماع – كما كان لنشوء تلك المذاهب نتائج سياسية ، وخصوصا بين الذين تطرّفوا في الاجتهاد والتأويل حتى أصبحوا أقرب الى أن يكونوا أصحاب فررق منهم الى أن يكونوا أتباع مذاهب.

وكانت مصادرُ التشريع التي اختلفُ الفقهاء في تأويلها لتطبيقها في الحياة ، ثم أدّى الاختلاف في تأويلها الى نشأة المذاهب ، أربعة ":

(أ) القرآن الكريم .

(ب) الحديث (أقوال الرسول صلى الله عليه وسلم) والسُّنَّة (أفعاله).

(ج) الاجماع ، وهو اتّفاق أهل الحل والعقد على أمر من الأمور في عصر من العصور وفي بلد من البلدان .

(د) القياس، وهو اجتهادً شخصيّ، لفقيه من الفقهاء، يُعبَى في أساسه على القرآن الكريم والحديث.

أما المذاهب السائدة إلى اليوم فهي متعدّدة :

١ – من أقدم هذه المذاهب المذهبُ الحنفيّ لصاحبه أبي حنيفة النُعمان ابن ثابت (ت ١٥٠ هـ ٧٦٨م). كان أبو حنيفة قليل الاعتماد على الحديث لا يأخذ منه إلا بما يثق هو به ، كثير الأخذ بالرأي وتحكيم العقل والعادة لاعتقاده أنّ الاحوال تتبدّل بتبدّل الأزمان فيجب أن تتبدّل الاحكام نفسها أيضاً. من أجل ذلك أوجد أبو حنيفة باب الاستحسان ، وذلك

أن يستحسن (يقبل ) أمراً تواضع عليه الناس ولم يَرَد فيه نص ديني الحالف . فالرأي والقياس والاستحسان اذن من أهم دعائم المذهب الحنفي . ولا شك في أن لوجود أبي حنيفة في العراق أثراً في نشوء مذهبه وفي اعتماده على وجوه من التشريع القديم ومن العادات القديمة لم تكن تخالف الاسلام . فمن أجل هذه النيظرة الصحيحة في التشريع والرأي الصائب والاحاطة الحاجات المجتمع سُمي أبو حنيفة «الامام الاعظم».

٧ ـ ومنها مذهب مالك بن أنس (ت ١٧٩ه = ٧٩٥م) إمام أهل المدينة الذي اعتمد الحديث ولم يعتمد الرّأي ولا قبل القياس الآ في أشد الاحوال ضرورة . غير أنه أدرك أن تطور الحياة الاجتماعية يقتضي التوسّع في مصادر التشريع فاعتمد رأي أهل المدينة من الصحابة لأن هولاء كانوا معاصرين للرسول وكانوا يبّننون اعمالهم على أشياء من السنة والحديث لعلها لم تصل الينا ، كما كانوا أعلم بمقاصد الرسول حينما قالوا ما قالوه أو عملوا بما عملوا به . ثم رأى الامام مالك أنه لا يزال ثمت حاجة الى التوسع في مصادر التشريع فلجأ الى دليل جديد سماه المصالح حاجة الى التوسع في مصادر التشريع فلجأ الى دليل جديد سماه المصالح الناس تسهيلا المصلحة وجلباً للمنفعة ، فاذا كان الشرع قد ستكت عن الناس تسهيلا المعاملات ، أي لم يتعرض لها بنفي أو اثبات (بأمر أو نهي ) ، جاز لنا أن نحتج بالمصلحة العامة وأن نقر هذه المعاملات شرعاً .

٣ - ومنها مذهبُ محمد بن إدريسَ الشافعي (ت ٢٠٤ه = ٢٠٨م) أحد أتباع الامام مالك . رَحَلُ الشافعي بعد وفاة الامام مالك ، إلى العراق ولتقيي أصحاب أبي حنيفة فبدا له أن يجمع بين علم أهل الحديث وعلم أهل الرأي ؛ ولكنه ردّ الاستحسان الذي قال به أبو حنيفة وانتقد المصالح المرسلة التي أخذ بها الامام مالك ". ثم استجد "ت للشافعي آراء خالف فيها أستاذه الامام مالكاً فنشأ من ذلك كله مذهبه القديم «المذهب الشافعي» الاول . ولما انتقل الشافعي الى مصر سنة ١٩٩ ه (٢١٥م) واستقر فيها ،

وشاهد بيئة مختافة من بيئة العراق والحجاز ، دوّن مذهبه الجديد ورَجَعَ عن بعض الاحكام الّي كانت في مذهبه القديم .

٤ - ومنها مذهبُ أحمد بن حنبل (ت بغداد ٢٤٢ ه = ٨٥٥ م)،
 والامامُ أحمدُ معدودٌ في أصحاب الحديث لا في الفقهاء أصحاب المذاهب.
 وكان الامام أحمدُ وأصحابُه أكثر الناس حفظاً للحديث وللسنة. والامام أحمد لم يتقبل «الرأي» ولم يلجأ الى القياس إلا اذا اضطر الى ذلك.

وقد كان لأهل السنة والجماعة مذاهب بادت (ترك الناس العمل بها) منها مذهب محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلي (ت ١٤٨هـ ٥٦٥ م) ومذهب أبي عمرو عبد الرحمن بن عمرو الاوزاعي (ت ١٥٧هـ ٤٧٧م) ومذهب شُريك النَّخَعي ومذهب سُفيان الثوري (ت ١٦١ه = ٧٧٧م) ومذهب شَريك النَّخَعي (ت ١٩٧ هـ ١٩٧٩م) ومذهب أبي ثور ابراهيم بن خالد البغدادي (ت ٢٤٦هـ ٢٤٦م).

ثم هناك المذهب الظاهري الذي أسسه أبو سليمان داوود أبن علي الاصفهاني (ت ٧٠٠ هـ ٨٨٤ م) وخلفه فيه ابنه الاديب الفقيه محمد بن داوود (ت ٢٩٠ هـ ٢٩٠ م). ويقوم المذهب الظاهري على الاخذ بظاهر القرآن والحديث إلا عند ضرورة التأويل الذي تقره قواعد اللغة العربية وضرورات البلاغة. وأهل الظاهر يرفضون الاجماع إلا اذا جاء من جميع علماء الامة ، ويرفضون التقليد والقياس.

ومن المذاهب في الاسلام المذهبُ الجعفري المنسوبُ الى جعفر بن محمد الصادق (ت ١٤٨هـ ١٠٠٩م). ولقد كان من حق هذا المذهب أن يذكر في رأس المذاهب لأن آراء الامام جعفر لم تختلف اختلافاً أساسياً من آراء أبي حنيفة ، ولا كان الامام جعفر نفسه متأخراً عن أبي حنيفة في الزمن. ثم أن الامامين ابا حنيفة ومالكاً قد سمعاً من الامام جعفر واخذا عنه. غير أن المذهب الجعفري نفسه كان في الحقيقة نتاج اجتهادات متأخرة حتى عرف بمذهب الإمامية ومذهب الاثني عشرية القائلين بأثني عشر إماماً منذ

الامام علي ّكرَّمَ الله وجهـ إلى الامام محمّد المنتظر الذي غاب سّنة ٢٦٥ هـ ( ٨٧٨ م ) .

ومذهب الشيعة الامامية لا يختلف من المذاهب السنية في باب الأصول إلا في القول بأن الايمان لا يتم لا بالاقرار بولاية علي بن أبي طالب ، وأن الرسول قد نص على أن تكون الحلافة في علي وعقبه . بعدثذ يختلف السيعة من السنة في فروع ومسائل من العبادات والمعاملات يقع الاختلاف في مثلها بين المذاهب السنية نفسها .

وللشبعة مذهب وسَطَّ هو المذهب الزيدي المنسوب الى زيد بن علي " (ت ١٢٥ هـ ٧٤٣ م) والذي تطور فيما بعد ثم استقام على القول بصحة امامة أبي بكر وعمر مع أن الامام علياً كان أحق بالخلافة . من هذا الرأي نشأت القاعدة الزيدية : « جَوازُ إمامة المفضول مع وجود الأفضل » . والمذهب الزيدي أقرب المذاهب الشبعية الى المذاهب السنية .

# المداهب الشيعية المتطرفة

كان لجعفر الصادق ابنان اسم أكبرهما اسماعيل ، واسم الثاني موسى (وكان موسى يُدعى العبد الصالح). ولم يكن الامام جعفر راضياً عن منهج ابنه اسماعيل في الحياة فتنقَل الإمامة منه الى أخيه موسى الكاظم. وعمل أكثر الشيعة برأي جعفر ، ولكن أنصار اسماعيل أبتوا ذلك واحتجوا بأن الامامة أمر إلمي فلا يجوز لجعفر أن ينقلكها من شخص هي حق له إلى شخص آخر . ثم إن الامام معصوم ، وإن شيئاً من الحمر أو ما يُشبهها لا يمكن أن ينفي عصمة اسماعيل ولا أن يتنزع عنه امامته .

ومَعَ أَن الخلافة العباسية قد ضَعُفَتْ في أُواسط القرن الثالث للهجرة ، ومع أَن الامبر اطورية قد تجزّأت ، ومع أَن الحليفة العباسي كان قد أصبح رمزاً وأُلعوبة في أيدي الجند الاتراك ، فان السلطة السياسية والمقام الديني

كانا لا يزالان للسنة . ولقد كان لتلك السلطة الرمزية قيمة بالغة الاهمية من الناحية النظرية والناحية العملية . من أجل ذلك اتّجه القرامطة الباطنية الى تحطيم هذه السلطة السياسية بكل سبيل . فكان من ذلك أن نظم عبد الله الن ميمون القد اح (ت ٢٦١ هـ ٨٧٥ م) هذه الدعوة (الدعوة الغاليية : الإسماعيلية المتطرّفة) تنظيماً دينياً سياسياً حربياً وجعل لها مركزين أحد هما في البصرة في العراق ، والثاني في سلمية في الشام .

وفي سنة ٢٦٠ ه عَهد عبد الله بن ميمون بالدعوة الى أحد أتباعه الاشداء حَمدان قُرمُط الذي ابتنى مركزاً قرب الكوفة سَمّاه دار الهيجرة واتجه في الدعوة اتجاهاً جديداً بناه على ما سَمّاه الألفة ، وهي نوع من شيوع الاموال والنساء مع الجُرأة على سفك الدماء جهراً وسِراً . ولقد كان للقرامطة يد في اثارة الأقنان الزنوج في جنوبي العراق وشرقي شبه جزيرة العرب حتى كانت فيتنة الزنج التي نشرت الموت والدَّمار في البصرة وما حولها بيضع عَشْرَة سَنة "ثم انتهت سنة "٢٨٢ ه (٢٩٦٦م) بالخيبة وبرجوع بيضع عَشْرَة من الحال التي كانوا فيها قبل الفتنة .

ومع أن بين الاسماعيلية والامامية فروقاً كثيرة في الاصول والفروع ، فان الفاصل الحقيقيّ بين الشيعتين هو اعتقاد الاسماعيلية بشيء من التأليه في الأئمّة. والشيعة الاسماعيلية يُسمسُّوْنَ أيضاً السبعية (لأن اسماعيل هو الامام السابع في سلسلة الأئمة الشيعة عندهم) ، كما يُسمسُّوْن الفاطميين أيضاً (لاشتراطهم أن تكون الامامة في أبناء عليّ من فاطمة بنت محمد رسول الله). ثم ان المذهب الاسماعيليّ وما اشتُتُق منه من المذاهب مذاهب باطنية يعتقد أصحابها بأن للوحي ظاهراً وباطناً ، وأن الباطن هو المقصود من الوحى.

ومن فروع المذهب الفاطمي (الاسماعيلي) مذهب الموحدين المعروف بالمذهب الدُرزيّ الذي نشأ في أيام الحاكم بأمر الله الفاطمي ، في مصر . وهنالك أيضاً المذهب النُصيري أو العلوي المنسوب الى محمد بن نُصير

المعاصر للدعوة الدرزية والمعادي لها . والمذهب النصيري أشد إيغالاً في تأويل الباطن وفي نسبة الالوهية الى الأئمّة من سائر المذاهب الاسماعيلية .

## (د) العلوم العربية

العلوم العربية تتناول اللغة والنحو ثم البلاغة والنقد ثم الادب. أما اللغة والنحو فالاعتماد فيهما على الرواية وحدها. وأما النقد والادب (الإنتاج الادبي من نثر ونظم) فالاعتماد فيهما على الرواية وعلى التثقيف القائم على اكتساب العلوم المختلفة ثم على الذوق الذي هو حس فيطري يجوز أن يتهذاب بالتثقيف ولكن لا يمكن أن يتكتسب اكتساباً.

من أشهر رُواة اللغة وعلمائها في العصر العباسي أبو عمرو بن العلاء (ت ١٥٤ هـ ٧٧١ م)، وهو أحد القرّاء السبعة (حفّاظ القرآن الكريم والعارفين بطرق تيلاوته) وأحد رواة الأخبار والاشعار الجاهلية. ثم يأتي حمّادٌ الرواية (ت ١٥٦ هـ)، وهو أشهر رواة الشعر وأوسعتهم رواية. ومن روايته وصلت الينا المعلقات وكثيرٌ من الشعر القديم. وكان حمّادٌ شاعراً أيضاً، ويقال إنه صنع شيئاً من الشعر ونسبه الى القدماء. ومنهم المنفضّل الضبيّ (ت ١٦٦ هـ ٧٥٠ م) وله «المفضّليات»، وهي أقدم مجموع من الشعر وصل الينا. وكان المفضّل قد جمع في المفضّليات قصائد طوالاً وقصاراً من الشعر القديم (من الجاهلية وصدر الاسلام) للشعراء المُقلّين (الذين ليس لهم شعرٌ كثير). ثم هنالك خلّيفُ الأحمرُ (ت ١٨٠ هـ) الشعر.

ويلحق بهولاء أبو عُبيدة مَعْمَر بن المُثنَى (ت ٢٠٩ هـ ٨٢٤ م) ، وهو كثير الرواية للاخبار والاشعار ؛ وله كتاب في المثالب (معائب العرب) ونقائضُ جرير والفرزدق. ثم هناك الاصمعي (ت ٢١٤ هـ ٨٢٩ م) وهو أوسع الرُّواة حفظاً للاشعار والاخبار وأوثقتُهم وأعلمهم باللغة، وكانت له كتب كثيرة.

ويحسن أن نشير هنا إلى أن المقصود برواية الشعر في العصر العباسي كان جمع ألفاظ اللغة وجمع الشواهد للاستشهاد على معاني تلك الالفاظ وعلى وجوه الاعراب ولتكون شواهد في تفسير القرآن الكريم . أما أقدم القواميس التي وصلت الينا فكتاب العين للخليل بن أحمد الفراهيدي (ت ١٨٠م) سُميّ بذلك لأن المؤلّف رتبه على مخارج الحروف فبدأه بحرف العين لأن العين أقصى الحروف العربية مخرجاً من الحلق .

ثم نأتي إلى النحو. وقد نشأ في النحو منذ مطلع العصر العباسي مذهبان: مذهب أهل البصرة ومذهب أهل الكوفة. وأهل البصرة أقدم اشتغالا بالنحو وأرسخ فيه قدما ، ومذهبهم القياس: يأخذون ما اشتهر من الكلمات فيقيسون عليها كل كلمة من جنسها (فاذا اشتهر أن اسما على وزن فعل بفتح أوله وثانيه يتجمع على أفعال ، أجازوا ذلك في كل مفرد على هذه الصيغة ، ولو كان ثمة أسماء على فعل لم يتسمع جمعها على أفعال). أما أهل الكوفة فأجازوا السماع وفر عوا القواعد (فاذا سمعوا اسما شاذاً في جمعه جعلوا منه قاعدة جديدة).

وسيبويه يمثل النحاة البصريين (ت نحو ١٨٠م)، وله كتاب كبير جمع فيه أقوال الذين سبقوه ورتبها وبوّبها ثم علّل احوال الاعراب المختلفة. واشتهر كتاب النحو لسيبويه حتى سُمتي : كتاب سيبويه. وأما نحاة الكوفة فيمثلهم الكيسائي (ت ١٨٩هـ ١٨٩م)، وكان من القراء والنحاة. والكسائي كثير التجويز في النخو يقبل كلّ ما يسمعه عن العرب ولو كان شاذاً أو خطأ.

وكذلك كان في الادب والانشاء في العصر العباسي مظاهرُ لتطور الفكر العربي . وكان رأس الادباء والمنشئين في العصر العباسي عبدُ الله بن المقفع .

وعبد الله بن المقفع (ت ١٤٢هـ= ٧٥٩م) عظيم في تاريخ الفكر: أوجد للعرب في كتابه «كليلة ودمنة» أسلوباً متعدد الجوانب يعالجون به موضوعاتيهم وأغراضَهم حكاية متصلة وتقريراً مُبيّناً ومناقشة قائمة على العلل والادلة. ثم انه أول ُ من مزج الثقافة العربية بشيء من الثقافة الاجنبية (الفارسية).

وابن المقفع نتاج العصر الأموي ، وان كنا في العادة نَنْسبُه الى العصر العباسي ؛ وفي كتابه نلتمس الخصائص الأولى لاتساع الفكر العربي الى ما وراء البيئة العربية اتساعاً واضحاً بارزاً . ولأمر ما نسسَبَ ابن المقفع كتاب كليلة ودمنة الى أصل فارسي مأخوذ عن أصل هندي !

ومنذ مطلع العصر العباسي نجد الشعر قد أصبح خزانة المتراء المتضاربة من الفلسفات المتقدّمة. ونحن لانسمتي هذا الشعر فلسفة لآنه يفقد في عرض الآراء عنصر التنظيم والتعليل، وهما بطبيعتهما عنصران مجانبان للشعر الوجداني؛ ولكننا نرى أن ما فيه من الآراء صدى لثقافة أصحابه وميولهم وصورة معلى شيء من الوضوح لما كانت تضطرب به البيئة العباسية من الآراء الاصيلة والمدخيلة. فالآراء الكلامية والدينية والحكيمة، بما في ذلك كله من الالحاد والشنوية والتشيع ومن منثورات الفلسفة اليونانية في الاخلاق والطبيعة وما وراء الطبيعة أحياناً، كلها تتراءى في أشعار حمّاد عجرد وبشار وصالح ابن عبد القدوس والسيد الحيميري وسكم الحاسر وأبي نواس وأبي العناهية وأبي تمام ودعيل وابن الرومي، ثم على نطاق واسع جداً في شعر المتنبي شعر أبي العلاء على الاخص .

ولعل" أجمع أدباء العربية لمثل هذه الآراء أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ (ت ٢٥٥ هـ ٨٦٩ م ) في كتابه « الحيوان » خاصّة .

ومن مظاهر التطوّر الفكري في العصر العباسي كتب الحديث والفقه ، وهي كثيرة جداً ، ولكن الذي وصل منها الينا نزّر يسير . فمن الفقهاء المحد ثين والمتقد مين في الزمن ، عمن كان لهم تآليف ، أبو الوليد عبد الملك ابن عبد العزيز بن جرُريج الاموي (ت ١٥٠ه) وأبو عبد الرحمن محمد بن عبد الرحمن بن المُغيرة (ت ١٥٩ه) وسمُفيان الثوري (ت ١٦١ه) وغيرهم كثير (راجع الفهرست ٣١٥ وما بعدها).

ولأبي حنيفة عدد من الكتب أشهرها كتاب الفقه الاكبر (الفهرست ٢٨٥) لم تصل الينا ، ولا شك في أن ماد آبها مفرقة في كتب تلاميذه . واشهر تلاميذه اثنان أبو يوسف يعقوب بن ابراهيم المُتوفَّى سنة ١٨٧ ه (المعارف ٢٥١ ؛ الفهرست ٢٨٦) وله كتب جُزئية في الفقه : كتاب اختلاف الامصار ، كتاب الرد على مالك بن انس ، رسالة في الخراج الى الرشيد ، كتاب الجوامع كتاب الرد على مالك بن انس ، رسالة في الخراج الى الرشيد ، كتاب الجوامع ألّفه ليحيى بن خالد (البرمكي) وهو يحتوي على أربعين كتاباً (فصلاً) ذكر فيها اختلاف الناس والرأي المأخوذ به (في كل موضوع).

والتلميذ الثاني لأبي حنيفة هو أبو عبد الله محمد بن الحسن الشيباني (ت ١٨٩ هـ) وهو مدوّن المذهب الحنفي على الحقيقة ، وكتبه كثيرة جداً منها : كتاب الجامع الكبير ، كتاب الجامع الصغير ، كتاب أصول الفقه ، كتاب الاستحسان ، كتاب الردّ على أهل المدينة (الفهرست ٢٨٧ — ٢٨٧).

وللامام مالك بن أنس كتاب الموطآ رواه عنه كثيرون أشهرهم يحيى الليثي الاندلسي (ت ٢٣٤هـ ٨٤٩م).

وللشيعة الأمامية أيضاً كتب مشهورة في الفقه والحديث من أقدمها ما رواه يونس بن عبد الرحمن (الفهرست ٣٠٨)، وكان من أصحاب موسى الكاظم (ت ١٨٣ هـ= ٧٩٩ م).

وللامام الشافعي كتب رواها عنه نفر من أصحابه أشهرهم أبو عبد الله الحسن بن محمد بن الصباح الزعفراني (ت ٢٦٠هـ) والربيع بن سليمان المرادي (ت مصر ٢٧٠هـ). أما كتب الزعفراني فقد اندرس اكثرها ؟ وأما الربيع بن سليمان فروى عن الشافعي كتاب الاصول وكتاب المبسوط (الفهرست ٢٩٧).

وينسب الى الشافعي كتاب الأمّ ؛ وهو موضوع جدل بين الباحثين (١) . أما الامام أحمد بن حنبل (ت ٢٤٢هـ) فقد وصل الينا منه كتاب المسند ،

<sup>(</sup>۱) راجع مناقشة موجزة جيدة لهذا الحدال الدكتور صبحي محمصاني في كتابه : فلسفة التشريع في الإسلام ط ۲ ( ۱۲۷۱ هـ – ۱۹۵۲ م ) ص ۲۲ .

وهو كتاب جليل .

على أن علماء السُّنَة قد اتفقوا على أن في الحديث ستة َ مجاميع تأتي في المرتبة الاولى ، هي على ترتيب وَفَيَات أصحابها :

- -- كتاب الصحيح لابي الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري (ت ٢٦١ هـ = ٨٧٥ م ) .
- كتاب الجامع الصحيح لأبي عبدالله محمد بن اسماعيل البُخاري ( ت ٢٦٥ هـ ٨٧٩ م ) .
- -كتاب السُنْنَ لأبي عبد الله محمد بن يزيد بن ماجة (ت ٢٧٣ هـ = ٨٨٦ م ).
- ــ كتاب السنن لأبي داوود بن الاشعث السُجُستاني (ت ٧٧٥ هـ = ٨٨٨ م).
- کتاب السنن لأبي عيسي محمد بن عيسي التيرميذي (ت ۲۷۹ه= ۸۹۳ هـ ۸۹۳ م).
- -كتاب السنن لأبي عبد الرحمن أحمد بن علي النّسائي (ت ٣٠٣ هـ كتاب السنن لأبي عبد الرحمن أحمد بن علي النّسائي ( ص ٩١٥ هـ ٩١٠ م ) .

ولمحمد بن داوود الاصفهاني الظاهري من الكتب الفقهية : كتاب الوصول الى معرفة الاصول ، كتاب الايجاز ، كتاب الانتصاف من أبي جعفر الطبري (الفهرست ٣٠٥).

أماكتب الشيعة الباطنية فانها قليلة ومستورة . على أن عندنا في الفقه الاسماعيلي كتاب دعائم الاسلام للقاضي النعمان بن محمد التميمي المغربي (ت ٣٦٣ هـ = ٩٧٤ م) ، في العبادات والمعاملات ، وقد طبع أخيراً في جزئين (١١) .

وعني المسلمون بتفسير القرآن الكريم منذ أيام الخلفاء الراشدين. فقد كان عبد الله بن عباس يُسأل عن شيء فيفسره. ثم أكثر الناس من التأليف في جميع علوم القرآن وفي التفسير خاصة لمعرفة تفاصيل الاحكام التي جاءت فيه مجملة في الدرجة الاولى. وكان التفسير الامثل للقرآن، من أجل ذلك، الاستشهاد باحاديث رسول الله وبذكر أسباب النزول. ولقد انقسم المفسرون قسمين: قسماً يفسر آيات القرآن بالحديث لا غير بما يروى عن الصحابة من ذلك، ثم قسماً لا يرى بأساً من تفسير الآيات بالحديث وبالرأي أيضاً مما تقتضيه البلاغة العربية والتخريج العقلي. ففي الآية التي يرد فيها ذكر طعام أهل البلاغة العربية والتخريج العقلي. ففي الآية التي يرد فيها ذكر طعام أهل جهنم بأنه من شجرة طلعها (ثمرها) كأنه رووس الشياطين (سورة س الشياطين على اعتبار أن الشياطين كاثنات حقيقية. أما الجاحظ مثلا ، بووس الشياطين على اعتبار أن الشياطين كاثنات حقيقية. أما الجاحظ مثلا ، وهو من المعتزلة ، فانه يرى أن في الآية كناية للمبالغة في القبيح والضرر، وهو من المعتزلة ، فانه يرى أن في الآية كناية للمبالغة في القبيح والضرر، لا لأن ثمر تلك الاشجار يشبه شيئاً مادياً هو رؤوس الشياطين.

على أن أبا جعفر محمد بن جرير الطبري (ت ٣١٠هـ ٩٢٣م) قد جَمَعَ بين الطريقتين ، فتفسيره مبني في الدرجة الاولى على الجانب التاريخي من الاستشهاد بالحديث وبذكر أسباب النزول ؛ ثم انه في كثير من الاحيان يلجأ الى التفسير بالرأي والتعليل مما لا يفعله في كتابه في التاريخ .

ومن الفنون التي نشأت من الحاجة الى حُسن فهم الدين فن التاريخ. من أجل ذلك أجرى المؤرخون المسلمون رواية التاريخ مجرى رواية الحديث واللغة ، فساقوا الحوادث في وحدات مستقلة قصيرة يرويها المؤرخ عمن أخذ عنهم وعمن اخذوا هم عنه واحداً قبل واحد. ومع العلم بأن لطريقة

<sup>(</sup>١) في ١٩٣٣ و ١٩٦٢ ، وقام بتحقيقه وإخراجه آصف بن علي أصفر فيضي .

التعلَّق بالرواية في التاريخ مساوى معدودة وفان لها محاسن ؟ ثم انها تدل على حرِص المؤرخ على الوصول الى الحق مَع الحصول على أوسع التفاصيل ، وان كان احياناً لا يصل الى الصواب من ذلك .

وتنوع التاريخ عند العرب فكان عندهم المغازي (تاريخ غزوات رسول الله وسراياه) والفتوح (توسع العرب والاسلام بالفتح في أبام الحلفاء الراشدين والدولة الاموية) والطبقات (ذكر تراجم الصحابة أو العلماء أو الادباء مرتبة على تاريخ وَفَيَاتِهم الأقدم فالأقل قدماً) والسيير (العناية بترجمة شخص واحد) ثم التاريخ على السنين (سرد الحوادث مفردة سننة فسنة).

(قد يأتي الكلام على معركة القادسية مثلاً مفرّقاً في بضع سنوات ــكما هي الحال ــ بدلاً من ان تسرد حوادثها سرداً منطقياً مع التعليل ، ولو أدى ذلك الى تأجيل احداث وقعت قبيل انتهاء معركة القادسية ) .

فمن أشهر المؤرخين وأقدمهم محمد بن اسحق (ت ١٥٠ هـ ٧٦٧م) أولُ من نعلم أنه ألنف في سيرة رسول الله . ولكن هذه السيرة لم تصل الينا . ويبدو أن عبد الملك بن هشام (ت ٢١٩ هـ ٢١٩م) قد نقل جانباً كبيراً منها في «السيرة» التي ألنفها . ويمكن أن تسمتى سيرة رسول الله باسم «المغازي» لأن أكثرها يتناول الكلام على غزوات الرسول .

ومنهم أبو عبد الله محمد الواقدي (ت ٢٠٧ هـ ٨٢٣ م) صاحب ومنهم أبو عبد الله محمد الواقدي (ت ٢٠٧ هـ ٨٢٣ م) صاحب ومنوح الشام ». في هذا الكتاب مبالغات كثيرة في إثبات الأعداد وعرض الاحداث ، غير أن هذه المبالغات تتفق مع موضوع الكتاب . ومنهم أيضا أبو عبد الله محمد بن سعد (ت ٢٣٠ هـ ٨٤٥ م) كاتب الواقدي ومؤلف كتاب «طبقات الصحابة والتابعين » أو كتاب الطبقات الكبير ، وهو من أوسع كتب التاريخ وأوثقها . ومنهم عبد الرحمن بن عبد الحكم (ت السع كتب التاريخ وأوثقها . ومنهم عبد الرحمن بن عبد الحكم (ت السلاذري (ت ٢٧٩ هـ ٢٥٩ م) صاحب كتاب وتوح البلدان (في الشام والمشرق خاصة ) ، وهو من الكتب الموثوقة والتي تتناول شيئاً من الحياة والمشرق خاصة ) ، وهو من الكتب الموثوقة والتي تتناول شيئاً من الحياة

الاجتماعية والادارية بالاضافة الى اخبار المعارك والاستيلاء على البلاد .

ويأتي هنا أبو جعفر محمد بن جرير الطبري (ت ٣١٠ه = ٩٢٣ م). كان الطبري فقيها صاحب مذهب من المذاهب السنّنية البائدة ، وكان مؤرخاً فذاً ، له كتاب أخبار الرسل والملوك (أو تاريخ الأمم والملوك) ويعشرف بتاريخ الطبري ، وهو أعظم كتب التاريخ وأوثقها يروي الحوادث من طرق مختلفة (بسلاسل مختلفة من الأسانيد علي نمط رواية الحديث) ولو اختلفت الروايات أو تناقضت . وهو لا يُرَجّب رواية على رواية ، بل يترك ذلك للباحث . وقد ذكر ابن النديم (الفهرست ٣٢٦ – ٣٧٧) أن الطبري كان متفنّناً في جميع العلوم ثم عد منها علم القرآن والنحو والشعر واللغة والفقه ، ثم ذكر له عدداً من الكتب في الفقه خاصة .

وكان العرب عبقريتهم في التأليف في الجغرافية. ان هذا العلم قد نشأ في العرب من الحاجة الدينية في الدرجة الاولى ، لمعرفة طرق الحجّ من أقطار البلاد الاسلامية الى مكنة والرحلة في طلب العلم وللتجارة ايضاً. من أجل ذلك نرى أسماء عدد من كتب الجغرافية تدور على التعابير التالية: المسالك والممالك (لابن تُحرداذ به) وصور الاقاليم (لأبي زيد البلّخيّ) ومسالك الممالك (للاصطخري) والمسالك والممالك (للمقدسيّ) وكتاب البلدان (لابن رُسْتة ولليعقوبي). ورسَم العربُ الخُرط لكتبهم الجغرافية ، ولعلّ أول من فعل ذلك منهم محمد بن موسى الحوارزمي .

ومن كبار المؤرّخين واصحاب السير والتراجم عيماد الدين الاصفهاني (ت ٥٩٧هـ) صاحب سيرة صلاح الدين وصاحب الكتاب العظيم «خريدة العصر» (في شعراء الشام والعراق ومصر)

وفي أيام الحليفة العبّاسي الواثق بالله (٢٢٨ -٢٣٢ هـ) عاش محمّله ابن أبي مسلم الجرّميّ وكتب كتاباً في المؤسسات التي كانت ببلاد الروم والامبرطورية البيزنطية تناول فيها الكلام على البلغار والسلاف وعلى البرابرة ؛ والكتاب مفقود "اليوم. ولكن يبدو أن عدداً من جغرافيتي العرب والفرس

قد نقلوا أقساماً منه في كُتُبُهِم .

# ( ه ) العلوم الدخيلة ( ١ )

العلوم الدخيلة هي العلومُ الاجنبية التي نقلها العربُ من لغات الامم غيرَهم (من الفارسية والهندسية ومن اليونانية خاصةً) الى اللغة العربية. وقد تدارس العرب هذه العلوم وزادوا فيها وأصلحوا ما كان أهلها قد أخطأوا فيه حتى وجب أن يزول عنها اسم « العلوم الدخيلة ».

المنطق مجموع «قوانين يعرف بها الصحيح من الفاسد في الحدود المعرفة للماهيّات ، والحجج المفيدة للتصديقات ... والاصل في الادراك إنما هو المحسوسات بالحواس الخمس . وجميع الحيوانات (من الناطق وغيره) مشتركة في هذا الادراك ، وانما يتميّز الانسان من (البهائم) بادراك الكليّات وهي مجرّدة من المحسوسات » .

والمنطق قسمان: تصوّر (إدراك ساذج لا يصحبه حكيم معيّن) ثم تصديق (أي اقتناع بأمر بعد ثبوته بالبرهان). والمنطق قديم العهد لأنه أصيل في الانسان. أما علم المنطق فقد دوّنه وبوّبه وخرّج فنونه وأقسامه فيلسوف اليونان ارسطو. وظل هذا العلم محتاجاً الى شيء من التبسيط والشرح فكتب فرفوريوس الصوري له مقدمة تعرف باسم أيساغوجي (المدخل الى علم المنطق). ولقد كان كتاب ايساغوجي لفرفوريوس عظيم القيمة بالاضافة الى أثره البالغ في العرب وفي غير العرب مدى طويلا. ووصل كتاب أيساغوجي الى العرب في نُقول وشروح متعددة لأبي عثمان سعيد بن يعقوب الدمشقي ولأبي بيشر متى بن يونس (ت ٣٢٨ه) وعبد الله بن المقفع (القفطي ولبن بينا المعلم الثاني والمعلم الثالث لاشتغالهما بمنطق أرسطو .

العلوم العددية أو هلوم التعاليم وهي العلوم التي تجري في الأرقام والأعداد

<sup>(</sup>١) هذا الفصل مبني في أصله على « إحصاء العلوم » للفار أبي وعلى مقدمة أبن خلدون .

وفي النسب التي تكون بينها من الناحية النظرية والناحية العملية. وأول هذه العلوم الارثماطيقي أو علم العدد وهو قسمان: نظري (يبحث في الاعداد من حيث مطلقة مجردة في الذهن عن الاجسام) ثم عملي (يبحث في الاعداد من حيث دلا لتُها على المعدودات، مثل خمسة رجال وسبعة دنانير وألف درهم النخ، وذلك ما يتعاطاه الناس عادة في المعاملات السوقية والمعاملات المدنية، أو ما يعرف بعلم الحساب).

ومن العلوم العدديّة علم الجبر والمقابلة ، وهو صِناعة يُستخْرُجُ بها العددُ المجهول من قبِـل المعلوم المفروض ، اذا كان بينهما نسبة تقتضي ذلك .

وللجبر والمقابلة تعريفٌ ومثل مضروب مُثبتان في كتب كثيرة هما : الجبر هو الزيادة في كل ناقص حتى لا ينقص (حتى لا يبقى ناقصاً) ؛ والمقابلة طرح كل نوع من نظيره حتى لا يكون في الجهتين (طرقي المعادلة) نوعان متجانسان. فاذا كان لدينا معادلة هي :

ومنها علم الهندسة (أو علم التقدير)، وهو أيضاً قسمان: قسم نظري يبحث في خواص المقادير المتصلة كالحط والسطح والجسم، ثم المقادير المنفصلة كالاعداد التي تقيم النيسب بين تلك المقادير كقولنا: كل مثلت فزواياه مثل (زاويتين) قائمتين؛ كل خطين متوازيين لا يلتقيان في جهة ولو خرجا الى غير نهاية؛ كل خطين متقاطعين فالزاويتان المتقابلتان منهما متساويتان. والكتاب المترجم لليونانيين (من تأليف اليونانيين) في هذه الصناعة هو كتاب أقليدس، ويُسمَى كتاب الأصول او كتاب الأركان، وهو أبسط ما وضع فيها للمتعلمين. هذا الكتاب نقل إلى العربية في أيام وهو أبسط ما وضع فيها للمتعلمين. هذا الكتاب نقل إلى العربية في أيام وعفر المنصور ثم نقل مراراً بعد ذلك، نقله حُنينُ بن اسحق وثابتُ

ابن قرّةٌ ويوسف بن الحجّاج.

وفي فضل الهندسة النظرية يقول ابن خلدون: «واعلم أن الهندسة تُفيدُ صاحبَها إضاءةً في عقله واستقامةً في فكره، لأن براهينها كلّمها بيّنةُ الانتظام جليّة الترتيب ».

ومن فروع الهندسة الهندسة المخصوصة بالاشكال الكُريّة والمخروطات. أما الهندسة العملية (أو المساحة) فهي الجانب العملي المتعلّق بالبناء والنجارة وصنع التماثيل وجرّ الاثقال وما الى ذلك.

ومن العلوم العددية الداخلة في فروع الهندسة علم المناظر أو المناظرة (البصريات) ، وهو علم يتبيّن به اسباب الغلط في الإدراك البصري بمعرفة كيفية وقوعها (وقوع أسباب الغلط) بناء على أن إدراك البصر يكون بمخروط شُعاعي رأسه نقطة الباصر وقاعدته (الشيء) المترثي. ثم يقع الغلط كثيراً في رُوية القريب كبيراً والبعيد صغيراً. وكذا (تُرى) الاشباح الصغيرة تحت الماء (و) وراء الاجسام الشفافة كبيرة ، والنقط النازلة من المطر خطاً مستقيماً.

والبصر يكون بشعاع ينفلُد في الهواء آو في جسم مشفع كماس ما بين أبصارنا الى أن يقع على الشيء المنظور اليه والشعاعات النافذة في الأجسام المشفة اما أن تكون مستقيمة ، وهي التي تخرج على سمّت البصر ثم لا يعترضُها حاجز ، أو أن تكون منعطفة إذا مرت في مرآة (عدسة أو جسم شفاف أكثف من الهواء) تعوقها عن النفوذ على استقامة ، فتنعطف منحرفة الى أحد جوانب المرآة ، ثم تمتد في الجانب الذي انحرفت اليه مارة ما بين يدي الناظر . واما أن تكون منعكسة ترجيع عن المرآة في طريقها التي كانت قد سككتها أولا حتى تقتع على جسم الناظر الذي منه خرج (الشعاع ) فيرتى الانسان الناظر نفسة بذلك الشعاع فيسه . واما أن تكون منكسرة ترجع من المرآة الى جهة الناظر الذي من بصره (١) خرج (الشعاع )

<sup>(</sup>١) هذه نظرية افلاطون في النظر : خروج النور من العين لا انعكاس النور عن الجسم المنظور الىالعين.

فتمتد منحرفة عنه الى أحد جوانبه فتقع على شيء آخر إما خلف الناظر أو عن يمينه أو عن يساره أو فوقه ، فيرى الانسان ما خلفه أو في أحد جوانبه . ولعلم المناظر فائدتان : معرفة روية الأهيلة وحصول الكسوفات في البلدان المختلفة ؛ ثم تقدير المساحات والمسافات حيث يتعدّر استعمال الآلات العادية كارتفاعات الاشجار والحيطان الطوال والجبال وعرض لأودية والأنهار وعمقها وأبعاد الغيوم والاجرام السماوية إما بآلات أو بغير آلات .

ومن العلوم العددية أيضاً علم الهيئة ، وهو علم ينظر في حركات الكواكب الثابتة والمتحرّكة والمتحيّرة (١) ، ويستدلّ بكيفية تلك الحركات على أشكال وأوضاع للافلاك . وكان لليونان عناية برّصد الاجرام السماوية بآلات تُسمّى عندهم ذاتَ الحَلَق وتُسمّى أيضاً الأسطرُلابَ .

ويلحق بعلم الهيئة أو علم الفلك فن التنجيم ، وهو الاستدلال من حركات الكواكب وأوضاعها ومكانها من منازلها على حوادث المستقبل.

وأشهرُ المنجّمين العربُ في الشرق وفي الغرب أيضاً أبو معنّمَر جعَفْمَرُ ابن محمّد بن عُمرَ البلّخي المعروف بلقب «أبي معنّمَر الفلكيُّ ». كان أبو معشر في أول الأمر من رُواة الحديث ، فلمّا أشرف على الخمسين أو كاد مال الى علم العدد وعلم الفلك ثم قصر اهتمامة على التنجيم. وقد كانت وفاته في بلدة واسط ، سنة ٢٧٢ ه (٨٨٦ م). أما أشهر كتب أبي معشر فمنها : المُدُول الكبير الى علم أحكام النجوم ، كتاب مواليد الرجال والنساء ، كتاب الطوالع والنجوم ، وكل هذه في التنجيم . وله رسالة في علم الاسطرلاب .

<sup>(</sup>١) حركات النجوم الثابتة في رأي المين . الكواكب المتحيرة : التي تظهر المين كأنهسا تخالف ماثر الكواكب إلى تظهر المين كأنهسا تخالف ماثر الكواكب في حركتها من الغرب الى الشرق (كالقمر والزهرة) إفان القمر أول ما يبدو (في أول الشهر القمري) يبرز في الغرب ثم يتابع سيره غرباً . وفي الليلة التالية يبرز في الغرب أغرب الى الشرق ، ثم يتابع سيره غرباً . هذه القضية تتملق بنظام بطليموس الفلكي وسيأتي شيء من بسط هذا النظام حند الكلام على ابن طفيل .

ومن الفنون المتعلقة بعلم الهيئة من جانب وبفن التنجيم من جانب آخر علم الازياج. والزيج جدول تُثبت فيه حركات كل كوكب بمفرده مع بلوغه الى الأوج وانحطاطه الى الحضيض او الذكتب (اقترابه من الشمس وابتعاده عنها) ومع ميوله (أنواع ميله) ومطالعه ومغاربه الخ.

ومن العُلوم العددية أيضاً الموسيقى ، وهي أيضاً قسمان : قسم نظري يتناول المعرفة يمقادير الاصوات وفترات النقر وتآلف الالحان واستخراج النغر وتركيب الألحان ، ثم المعرفة بالاصوات الطبيعية والصناعية وبالآلات التي تخرج الاصوات . أما الموسيقى العملية فهي حسن أداء الانغام والعزف على الآلات .

ويلحق بالعلوم العددية علم الحييل: استعمالُ الآلات في تحريك الاثقال ومن العلوم الدخيلة الطبيعيات وهي البحث في الاجسام من حيثُ اتصالتُها بالحركة والسكون ومن حيث تعلق الاسباب بها لإحالتها من حال الى حال وهي تبحث في الاجسام السماوية (التي كان القدماء يظنّون انها بسيطة غير مركّبة ولا قابلة الكون والفساد: للتحوّل من صورة الى صورة) وفي الاجسام التي في عالمنا وتنطوي الطبيعيات على علم الجماد (المعادن الموجودة في الطبيعة خالصة كالذهب والحديد، ثم المعادن التي لا تكون في الطبيعة الا مركّبات كالملح والفحم) ، كما تنطوي على علم النبات وعلم الحيوان ثم على علم الطب والصيدلة ، وعلى بحث النفس فيما يتعلّق بالحواس وعملية التفكير .

والغاية من الطب حفظ الصحة وردّها اذا فُقدت. وكان الاقدمون يعتقدون أن المرض أنحراف في المزاج ، وذلك أن الانسان مؤلف من العناصر الاربعة (الماء والهواء والتراب والنار) ومن الطبائع الاربع (الصفراء والسوداء والدم والبلغم) ؛ وأن صحة الجسم تدوم ما دام المزاج (المقادير الموجودة في الجسم من موادر هذه الطبائع) متكافئاً ، فاذا تبدّل المزاج عمّا يجب أن يكون عليه مرض الانسان.

وكان عند العرب طيبٌ فيطري موجود في البادية يَعْرُفِه عادةً شُيوخُ القبيلة وعجائزها ، وهو يخطىء ويصيب لأنه مبنيٌّ على التجربة القاصرة . أما الطبّ المِزاجي (علم الطب) فقد أخذه العربُ عن الفرس رعن اليونان قبل الاسلام وبعدَه ؛ ولكن الطبِّ المأخوذ عن اليونان والفرس والهنود في العصر العباسي كان كثيراً جداً.

أما الكلام على النفس فسيرد عند معظم الفلاسفة بالتفصيل.

ومن فروع الطبيعيات الكيمياء ، وكانت الكيمياء قسمين : علم الكيمياء القائم َ على التجاربِ العلمية ، ثم فن الصَّنَّعة ، وهو محاولة ُ تحويل العناصر الخسيسة كالرَّصاص والنُّحاس الى عناصرَ شريفة كالفضة والذهب.

ومنَّ العلوم الدخيلَة الإَلْمَيات أو علم ما بعد الطبيّعة (ما وراء الطبيعة) ، وهو يتناول الكلام على المبادىء العامة في الفلسفة كالصورة والمادّة والعـلـّل والاسباب والحركة ، وقد ستمَّاه أرسطو «ستمنَّع الكيبان » ؛ وسنَّمتَّي الفَّلسفةُ الاولى. ثم ان الاسكندرانيين ألْحقوا بعلم ما وراء الطبيعة جميع المغيّبات كالبحث في الله وأصل النفس ومصيرِها والنبوة الخ.

وسيأتي الكلام على الألميّات مفصّلاً في فصلّ الفارابي وغيره، كما جاء مفصلاً ، عند الكلام على أرسطو .

# للتوسع والمطالعة

- ــ الثقافة العربية في رعاية الشرق الاوسط ، تأليف جورج سارطون (نقلها الى العربية عمر فرّوخ) ، بيروت (المكتب التجاري) 37919.
- -كتاب علَّم الشرق وتاريخ العمران ، تأليف جويدي (ترجمة محبّ الدين الخطيب ) ، القاهرة ( المطبعة السلفية ) ١٣٤٩ هـ ١٩٣٠ م
- ــ تاريخ التمدّن الاسلامي ، تأليف جرجي زيدان ( الجزء الثالث ) .
- تراث مصر في الحضارة الاسلامية ، تأليف عبد الرحمن زكي ، القاهرة (دار النيل للطباعة) ١٩٥١م.

- ــ مجلَّة رسالة العلم (عدد خاص في تاريخ العلم ١٩٦١ م).
- التفكير العلمي لمصطفى نظيف ( مجلّة رسالة العلم ، القاهرة ، أغسطس ...)
  - ــ التفكير العلمي عند العرب ، تأليف قدري طوقان
- تاريخ الجامعات الاسلامية الكبرى ، تأليف عبد الرحيم غنيمة ، تطوان (معهد مولاي الحسن) ١٩٥٣م.
- العلم عند العرب ، تأليف ألدو مييلي (ترجمة عبد الحليم النجار ومحمد يوسف موسى ) ، القاهرة (دار القلم ) ١٩٦٢ م .
- العلوم عند العرب ، تأليف قدري حافظ طوقان ، القاهرة (مكتبة مصر ) ١٩٥٦ م .
- عبقرية العرب في العلم والفلسفة ، تأليف عمر فرّوخ ، بـــيروت ( المكتبة العلمية ومطبعتها ) ١٩٥٢ م .
- تاريخ العلوم ( عدد خاص صادر عن الجمعية المصرية لتاريخ العلوم ). القاهرة (دار الطباعة) ١٩٦١ م .
- تاريخ الرياضيّات ، تأليف عبد الحميد لطفي وأحمد أبي العبّاس ، القاهرة (مكتبة مصر ) ١٩٥٥ م .
- أعلام المهندسين في الاسلام ، تأليف أحمد تيمور ، القاهرة ( مطابع دار الكتاب ) ١٩٥٧ م .
- علم الطبيعة : نشوءه وتطوّره ورقيّه الحديث ، تأليف مصطفى نظيف ، القاهرة (مطبعة مصر) ١٩٥٧ م .
- الكيمياء عند العرب ، تأليف روحي الخالدي ، القـــاهرة (دار المعارف) ١٩٥٣ م .
- علم الفلك تاريخه عند العرب في العصور الوسطى ، تأليف كارلو

- نلّينو ، رومية ١٩١١ م .
- تراث العرب العلمي في الرياضيات والفلك ، تأليف قدري طوقان، القاهرة (دار القلم) ١٣٨٢ هـ= ١٩٦٣ م.
- أثر العرب في تقدّم الفلك ، تأليف قدري طوقان ، القاهرة (الاتحاد العلمي العربي ) ١٩٦١ م .
- تاريخ الفلك في العراق ، تأليف عبّاس العزّاوي ، بغداد ( المجمع العلمي العراقي ) ١٩٥٨ م .
- الروّاد العرب في علم النبات لعبد الحليم منتصر (مجلّة رسالة العلم ١٩٥٠ ، ١٩٥٧ م ) .
- تاريخ النبات عند العرب ، تأليف أحمد عيسى ، القاهرة (مطبعة الاعتماد) ١٩٤٤م.
- مصادر الموسيقى العربية ، تأليف هنري فارمر (ترجمة حسين نصّار) ، القاهرة (مكتبة مصر) ١٩٥٧ م .
- جهود المسلمين في الجغرافية ، تأليف نفيس أحمد (ترجمة فتحي عثمان ) ، القاهرة (دار القلم ) ١٩٤٧ م .
- الطبّ النبوي لابن قيّم الجوزية ، حلب ( المطبعة العلمية ) ١٩٢٧ م
- الطبّ العربي ، تأليفُ أحمد عزّت قيسي ومحمّد علي وصفي ) ، بغداد (مطبعة الرابطة ) ١٩٥٢ م .
- اللب في الاسلام والطبّ ، تأليف أحمد شوكت الشطّيّ ، دمشق (مطبعة الجامعة السورية) ١٩٦٠م.
- الطبّ العربي ، تأليف أمين أسعد خير الله ، بيروت (المطبعــة الاميركانية) ١٩٤٦م .
- ــ تذكرة أو لي الالباب والجامع للعجب العجاب ( في الطبّ ) لداوود الانطاكي ، بولاق ( مطبعة عبد الرازق ) ١٨٥٣ م ؛ الخ .
- ـ تاريخ الطبّ في الاسلام ، تأليف أحمد شوكت الشطتيّ ، دمشق

- (مطبعة الجامعة السورية ) ١٩٥٨ م .
- الرحمة والطبّ في الحكمة لجلال الدين السيوطيّ ، القاهرة (المطبعة الشرقية ) ١٣١١ ه.
- تاريخ الطبّ في العراق ، تأليف معمر خالد شابندر وهاشم الوتري، بغداد (مطبعة الحكومة) ١٩٣٩ م .
- - معجم الاطبّاء ، تأليف أحمد عيسى ، مصر ١٩٤٢ م .
- الاسر العربية المشتهرة بالطبّ العربي وأشهر المخطوطات الطبيّة ، تأليف عيسي اسكندر المعلوف ، بيروت ١٩٣٥ م .
- تاريخ البيمارستانات في الاسلام ، تأليف أحمد عيسى ، دمشق ( المطبعة الهاشميّة ) ١٩٣٩ م .
- ــ تاريخ الصيدلة والعقاقير في العهد القديم والوسيط تأليف الاب جورج قنواتي ، القاهرة (دار المعارف) ١٩٥٩ م .
  - ــ مقدّمة ابن خلدون
- ــ قصّة الايمان بين الفلسفة والعلم والقرآن ، تأليف الشيخ نديم الجسر ، طرابلس ١٣٨٠ هـ = ١٩٦١ م .
- التراث اليوناني في الحضارة العربية ، تأليف عبدالرحمن بدوي ،
   القاهرة (مكتبة النهضة) ١٩٤٠ م .
- الاسلام و الحضارة العربية ، تأليف محمد كرد علي ، القاهـــرة ( مطبعة دار الكتب المصرية ) ١٩٣٦ م .
  - ــ الملل والنحل للشهرستاني
- ـ حكماء الاسلام لظهير الدين البيهقي (عني بنشره محمدكرد علي )،

- دمشق (المجمع العلمي العربي) ١٣٦٥ هـ ١٩٣٦ م.
  - \_ طبقات الاطباء لابن أبي أصيبعة
    - \_إخبار العلماء بأخبار الحكماء
- ــ في الفلسفة الاسلامية ــ منهج وتطبيق ، تأليف ابراهيم مدكور ، القاهرة (دار احياء الكتب العربية) ١٩٤٧ م .
- \_ مناهج البحث عند مفكري الاسلام ، تأليف علي سامي النشار ، القاهرة ١٩٤٦ م .
- ــ المدخل لدراسة الفلسفة الاسلامية ، تأليف محمَّد يوسف موسى ، القاهرة ١٩٤٥ م .
  - ــ أسس الفلسفة ، تأليف توفيق الطويل ، القاهرة ١٩٥٥ م .
- التفكير الفلسفي في الاسلام ، تأليف عبد الحليم محمود ، القاهـــرة (الانجلو) ١٩٥٧ م .
- \_ محاضرات في الفلسفة الاسلامية ، تأليف يحيي هويدي ، القاهـــرة ( دار الحمامي للطباعة ) ١٩٦٠ م .
- تاريخ الفلسفة في الاسلام ، تأليف ده بور (نقله الى العربية محمد عبد الهادي أبو ريدة ) ، القاهرة
- الموجز في الفلسفة العربية ، تأليف الشيخ نديم الجسر ، طرابلس ١٩٥١ م .
- ــ نظرات في الفلسفة عند العرب ، تأليف جبُّور عبد النور ، بيروت ١٩٤٥ م .
  - ـ أدب الدُّنيا والدين للماوردي.
- ــ فلسفة الاخلاق في الاسلام وصلاتها بالفلسفة الاغريقية ، تأليف محمد يوسف موسى ، القاهرة (مطبعة الازهر) ١٩٤٢ م .

# جَعْفُرُ الصَادِقُ

هو أبو عبد الله جعفر الصادق بن عمد الباقر بن زين العابدين علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب ؛ وأمّه (وأم أخيه عبد الله ايضاً) أمُّ فَرَوة بنتُ القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق ؛ وبذلك يُعلّل ليِنه في موقفه من أبي بكر بالإضافة الى سائر الشيعة .

ولد جعفر الصادق بين سنة ٨٠ و ٨٣ للهجرة ( ١٩٩ – ٧٠٢ م) في المدينة ، ونشأ يتلقى العلم على جدّه زين العابدين (ت ٩٤ هـ ٢٦٢ م) ثم على أبيه . ولما تتُوني ابوه (١١٣ هـ ٧٣١ م) ألقي على عاتقه عيب الحفاظ على وجاهة بني هاشم وعلى دمائهم ؛ لأنه كان الإمام دونهم . وفي سنة ١٢٥ هـ ٧٤٣ م) قتل عمه زيد في حرب بني أمية فزاد موقفه حرّاجة وزاد ثقل العبء على عاتقيه . غير أنه استطاع بمقدرته ولباقته أن يتجنّب غضب بني أمية باستغنائه عن دنياهم واعتزاله في بيته حيناً في المدينة وحيناً في الكوفة ، منصرفاً الى إفادة طلاّب العلم من كل ناحية .

ثم جاءت الدولة العباسية فظن جعفر أن الغُمنة قد انجابت ، فاذا ببني العباس أشد إلحاحاً في تتبع آل على من بني أمية ، فاستمر في عُزلته الاولى . في هذه الاثناء حوّل جعفر (١١) الامامة من ابنه اسماعيل الى ابنه

في هذه الاتناء حول جعفر ٬ ۱۰ الامامة من ابنه ِ اسماعیل آلی آ الثاني موسى الكاظم ، وكان يدعى العبد الصالح .

وكانت وَفاة جعفر الصادق في شوّال من سَنَة ِ ١٤٨ (أُواخر ٧٦٥ م) ، وقبل سنة ١٤٦ هـ (المعارف ١١٠).

<sup>(</sup>۱) راجع فوق ، ص ۲٤٦ .

# مقامه وعناصر شخصيته

لُقَبَ الامامُ جعفرٌ بالصادق لصدقه في مقالته (ابن خلكان ١ : ١٨٥ ؛ مقدمة ابن خلدون ٣٥١). وقال فيه الشهرستاني (١ : ٢٢٤ – ٢ : ٢): «هو ذو علم غزير في الدين وأدب كامل في الحكمة وزهد بالغ في الدنيا وورَع تام عن الشَّهوات ... مِا تعرّض للامامة قط ولا نازع أحداً في الخلافة . ومن غرق في بحر المعرفة لم يطمع في شط ، ومن تعلى الى ذروة الحقيقة لم يتخف من حط ».

وكان جعفر الصادق فقيها جليلاً مشهوراً، وكان معاصراً لمالك بن أنس ولا بي حنيفة ، وكان بينه وبينهما مفاوضات ومطارحات. أما تلاميذه فكثيرون جداً. واليه يُنسب للذهب الجعفري . غير أن الشيعة ، والغلاة منهم على الأخص ، نسبوا اليه أشياء تبرأ هو منها : زعم أبو الحطاب محمد بن ابي زينب الأسدي أن جعفراً الصادق إله "، فلعنة جعفر وطرده (البغدادي ١٥٠).

#### آلساره

ينسب الى جعفر الصادق عدد من الكتب لم يتصل إلينا منها شيء، نسبوا اليه:

-كتاب الجَفر (وفيه إخبار بالغيب عَن حوادث مُقبلة ).

-كتاب الردّ على القُدَرية ؛ كتاب الردّ على الخوارج ؛ كتاب الردّ على الخوارج ؛ كتاب الردّ على الخُلاة من الروافض (البغدادي ٢٢٠).

- وقيل جمع جابرُ بن حيّان خمسَمائيّة رسالة الصادق في ألف ورقة (ابن خلكان ١ : ١٨٥). وغير ذلك (١).

<sup>(</sup>١) نشر الأستاذ مارف تامر والأب أغناطيوس عبده خليفة اليسوعي كتاب و الهفت والأظلة المنسوب الى المفضل بن حمر الجمني وسميا المفضل تلميذ جمغر الصادق ( المطبعة الكاثوليكية بيروت المعتبد الأستاذ مارف تامر يذكر في المقدمة ( ص ٢١) أن الجمغي هذا تلميذ أبي الحطاب الاسدي الذي لعنه الإمام جمغر الصادق وطرده . ثم ان النظر في الكتاب يحيل أن تكون الآراء التي فيه للامام جمغر . ولقد شعر الأستاذ عارف تامر بذلك واستبق الأمور بأن ذكر ان

# جملة من أقواله

لا خلاف في أن مذهب الشيعة الإمامية منسوب الى جعفر الصادق. وعلى هذا يجب أن يكون متعظم الأقوال والآراء في هذا المذهب للامام جعفر نفسيه ، مع الإيقان بأن كثيراً من تفاصيل المذهب الجعفري يجب أن يكون قد نشأ في أزمنة متأخرة ، كما هو الشأن في تطور كل مذهب . ولكن يبدو أيضاً أن جميع أصحاب الفرق الشيعية ، وخصوصاً المتطرّفين

ولكن يبدو أيضا أن جميع اصحاب الفيرَق الشيعية ، وخصوصاً المتطرّفين منهم ، قد نسبوا فيرقهم وأقوالهم وآراءهم الى جعفر الصادق نسبة لا تُصِح .

وكذلك نُسبَ الى الامام جعفر آثارٌ من العلوم الخفية من الكيمياء والسحر والسيمياء والتنجيم ، وليس لذلك سند من كتب العلم الموثوقة . وقال نفر من مؤرخي العلم والفلسفة بأن جابر بن حيان الذي يقال إنه اشتهر في النصف الثاني من القرن الثاني للهجرة (الثلث الاخير من القرن التاسع للميلاد) وبرع في الكيمياء خاصة كان من تلاميذ الامام جعفر . وهذا ايضاً قول لا سند موثوقاً له . ان الأقوال في حياة جابر بن حيان متضاربة جداً ، ثم ان ما نسب الى جابر بن حيان من العلوم على شهرة من الشرق والغرب معاً ـ يجب أن يكون من نيتاج زمن متأخر .

أما آراء الامام جعفر وأقواله في علم الكلام وفي الفقه والاخلاق فكثيرة ، ومعظمها يجب أن يكون صحيح النسبة اليه :

- كان الامام جعفر لا يأخذ بالقياس لأن القياس من الرأى .

- قال الامام جعفر : ان الله لم يَزَل صادقاً بنفي الكذب (مقالات الاسلاميين ٥٨٠ ) .

- الاصل في التشريع الإباحة ، حتى يأتيي فيها نهمي .
- ـــ ما من أمر يختلف فيه اثنان ِ إلا " له أصل " في كتاب الله ، ولكن لا تَبْلُخُهُ عَقُولُ الرجال .
- ـــان الله تعالى أراد بنا شيئاً وأراد َ منا شيئاً ؛ فما أراده بنا طواه عناً ، وما أراده منا أظهره لنا . فما بالنّنا نشتغل ُ بما أراده بنا عمّا أراده منا ! (الشهرستاني ٢ : ٢ ) .

# للتوسع والمطالعة :

- ــ مسند جعفر الصادق ، بيروت (دار الفكر ) ١٩٥٠ م .
- الحكم الجعفرية ، جمع ... عارف تامر ، بيروت (المطبعـة الكاثوليكية) ١٩٥٧ م.
- الامام الصادق ، تأليف محمد الحسين المظفتري ، النجف ( المطبعة الحيدرية ) ١٩٥٠ م .
- جعفر بن محمّد ، تأليف عبد العزيز سيّد الأهل ، بيروت (دار الشرق الجديد) ١٩٥٤ م .
- الامام جعفر الصادق ، تألیف أحمد مغنیة ، بیروت (مكتبــة الاندلس) ۱۹۵٦ م .
- الامام الصادق ملهم الكيمياء ، تأليف محمد يحيى الهاشميّ ، بغداد (مطبعة النجاح ) ١٩٥٠ م .
- ــ عقيدة الشيعة في الامام الصادق وساثر الأثمّة ، تأليف حسين يوسف مكتي ، بيروت (دار الاندلس) ١٩٦٣م.

# النَّقُ لُ وَالنَّفَ لَهُ

#### بواعث النقل

كانت البواعثُ على نقل الفلسفات الى اللغة العربية جَمَّةً :

أ ــ احتكاك العرب بغيرهم من الامم. لما احتك العربُ بغيرهم من الامم أدركوا ان عند تلك الامم ثقافات يتحسنُ الاستفادةُ منها.

ب - حاجتهم الى علوم ليست عندهم . جاء الاسلام بفروض كثيرة من الصيام والصّلاة والحجّ مما يحتاج الى حسبان وتقويم ، فاحتاج المسلمون الى علوم تسهّل عليهم هذا الحُسبان فنقلوا ألى العربية كتب الرياضيات والفَلَكُ خاصة . وكذلك احتاجوا في اوّل امرهم الى الطبّ ، لأن الطبّ العربي كان مَبّ نيبًا على الاختبار وحدّه لا على العلم والاختبار معاً ، وكان بصيب أحياناً ، ألا ان المعالجة به لم تكن دائماً ذات نتائج سريعة .

ج القرآن الكريم وحثه على التفكير . والقرآن الكريم مملوء بالآيات الني تبَحُث على التفكير في خلق السموات والأرض وفي تركيب جسم الانسان . فاذا أضفنا ذلك إلى رَغبة الانسان الطبيعية في البحث عن المجهولات، أدركنا ان حث القرآن المسلمين على التفكير في العالم الذي حولتنا كان باعثاً قويداً على طلب العلم . إن القرآن الكريم يحث المسلمين على التفكير في السموات والارض وفي أنفسهم وفي كل ما حولهم ، فمين ذلك قوله تعالى في سورة آل عمران (٣ : ١٨٩ – ١٩١) : «ولله مُلكُ السموات والارض ، والله على كل شيء قدير . ان في خلق السموات والارض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولي الألباب : الذين ينذ كرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ؛ ويتفكرون في خلق السموات والارض : ربّانا ، ما خلقت هذا

باطلاً ، سُبحانيكَ فَقَينا عذاب النار » . ثم هنالك آياتٌ تدعو إلى التفكير والتفقّه ، وتحضّ على العلم ، تعيا على الحصر .

ولقد عرض ابن رشد لهذه الناحية في مطلع رسالتَيَـُه : فصل المقال .. » و ه الكشف عن مناهج الادلة ... » بالتفصيل .

د – العلم من توابع استبحار المدنية . حينما تزدهر البلاد سياسياً واقتصادياً ويكثر فيها الترف ويستتبعر العُمران تتجه النفوس أيضاً الى البحث في العلم والى التفكير ضرورة ؟ ولم يتشدُن العرب عن ذلك .

إن الاسلام اذن وأتساع الامبر اطورية وحاجة العرب إلى ما عند الأمم من العلوم كانت من أقوى البواعث على طلب الفلسفة ونقل كتب العلم إلى اللغة العربية .

#### بدء النقل

تُجمِعُ المصادرُ والمراجعُ على أن اهتمامَ العرب بالعلوم اليونانية خاصةً بدأ منذ العصر الأموي. وهم يذكرون ان خالد بن يزيد بن معاوية المُتوفى سنة ٥٨ه (٧٠٤م) لما يئس من الفوز بالحيلافة ، بعد انتقال الحيلافة من الفرع السُفياني الى الفرع المَرْواني ، انقلب الى العلم ودرسَ الكيمياء خاصة على راهب إسكندراني اسمه مريانوس ، ثم امر بنقل كتب الصنعة (الكيمياء) إلى العربية . وكذلك بدأ نقل الطيب في العصر الأموي الاموي ايضاً ، ولكن لم يصل إليه شيء مكتوب من العصر الأموي .

أمّا النّقول عير العلمية من غير العربية الى العربية فكانت كثيرة منذ العصر الجاهلي. ان وفادات العرب وسفاراتهم إلى بكلاط فارس في الأكثر والى بكلاط القسطنطينية في الأقل (كرحُلة امرىء القيس إلى القسطنطينية مثلاً) كانت تقتضي أن يكون ثمّت نقل بين العرب وبين الفرس والروم من العربية الى الفارسية واليونانية ومنهما الى العربية.

وكذلك يبدو أنه كان ثمّت منذ الجاهلية نُقُولٌ تامّة أو جزئية من التوراة والانجيل الموجود َيْن ِ بأيدي الناس ، ففي الأدب العربي دكالات على أن

مثلَ هذه النقول كانت موجودة ومعروفة (١١). ولكن هذه كلُّها بعيدة "عمَّا نحن بسبيله.

ومن ابرز ميزات الدور الاول للنقل الذي انتهى في خيلافة ابي جعفر المنصور (ت ١٥٨ هـ ٧٧٥م) أن الافراد كانوا يقومون بالنقل رَغبة منهم هم في ذلك كما فعل عبد الله بن المقفّع المشهور (ت ١٤٢ هـ ٧٤٩م) حينما نقل بعض كتب السلوك من الفارسة الى العربية . وينسب لعبد الله ابن المقفع هذا نقل بعض كتب ارسطو في المنطق ، ثم كتاب ايساغوجي لفرفوريوس وشيء من الطب (من اللغة الفارسية) الى اللغة العربية . ولكن لعل هنالك رجلا آخر اسمه عبد الله ابن المقفع (بن ساويرس) نقلها وهما الى عبد الله ابن المقفع صاحب كتاب كليلة ودمنة .

ومنذ أيام ابي جعفر المنصور أصبح النقل في رِعاية الدولة ، وعلى ذلك سار هارون الرشيد ُ والمَّامون فاتسعت حركة ُ النقل من اليونانية الى العربية .

# انساع النقل الى العربية

«كانت الفلسفة طاهرة في اليونان والروم (البيزنطيين) من قبل شريعة المسيح عليه السلام. فلما تنصرت الروم مُنعوا منها ومُنع الناس من التكلم في شيء من الفلسفة، اذ كانت بضد الشرائع النبوية. ثم ان الروم ارتدت عائدة الى مذهب الفلاسفة. ثم عادت النصرانية الى حالها » فعاد المنع عن كتب الفلاسفة وخرُنت تلك الكتب في أقبية موصدة حتى لا تصل إليها الأيدي.

ومنذ أيام المنصور أخذ المسلمون يَتتَتَبَّعون كتبَ العلم والفلسفة في

<sup>(</sup>١) Gal I 219 ff , Suppl I 362 f. ) جلة المشرق (بيروت ) المجلد الرابع ، العدد الثالث ؟ (شباط – فداير ١٩٠١ ) ص ٩٧ وما بعدها : نسخ عربية قديمة في الشرق من الإنجيل الطاهر ، بقِلم الأب لويس شيخو اليسومي

اللغة اليونانية لينقلوها إلى اللغة العربية ، وكانوا يَبَّذُلُون في ذلك الأموال . وكان بعض اثرياء المسلمين يذهبون الى بلاد الروم ويصطحبون معهم افراداً يُحسنون اللغة اليونانية ليشتروا لهم الكتب الفلسفية ، كبني المُنتجم مثلاً على ما سياتى في مكانه .

ولما جاء المأمون، واتسعت دائرة النقل كثيراً، أنشاً «دار الحكمة» في بغداد ووقف عليها الأموال للذين يريدون ان ينقطعوا الى نقل الكتب الفلسفية الى اللغة العربية. اما سببُ اتساع تلك الحركة في عهد المأمون فهو ان المأمون لما انتصر على الروم (٢١٥ هـ = ٨٣٠ م) وعلم بكتب الفلسفة المخزونة عندهم اهتبل الفرصة واحب أن يأخذ في شروط الصلح مكان المال كتباً. وقد ظن توفيل (ثيوفيلوس) ملك الروم ذلك كسباً. اما المأمون فعد فعد عظيمة.

على ان مؤرخي العرب يَرْوُون في طلب المأمون لكتب الفلسفة اليونانية قصة هي ان الحليفة المأمون رأى في المنام أرسطوطاليس وكلمه في امور وأعمجب به. فلما استيقظ تعلقت همته بنقل الكتب اليونانية فكتب الى ملك الروم يطلب منه كتباً لفلاسفة اليونان. وكان ملوك اليونان ، لما انتصرت النصرانية في بلادها ، قد جمعوا كتب الحكمة من أيدي الناس وجعلوها في هيكل قديم وأغلقوا بابه . ففتح ملك الروم هذا الهيكل وأرسل خمسة أحمال من كتب الحكمة الى المأمون ، بعد ان كان طول الزمن قد افسد كثيراً من هذه الكتب بالرطوبة والعث ..

فنقل كتب الفلسفة اليونانية الى اللغة العربية لم يجر اتفاقاً ولا اعتباطاً ، وانما كان سياسة للدولة وُحباً بالعلم من الافراد .

#### اتجاه النقــل

ومما يدل على تفهـم العرب للحركة العظيمة التي كانوا يقومون بها انهم بدأوا اول ما بدأوا ، بكتب العلم العملية لا بكتب الفلسفة النظرية . لقد

كان العرب في اوّل امرِهم بحاجة إلى كتب الرياضيات والفكك لتعيين مواقيت الصَوم والصَلاة والحج ، وألى كتب الطّ ب لصَلاح ابدانهم فبدأوا بنقل هذا النوع من الكتب اولاً.

ولما كثرت لديهم كتبُ العلوم اتجهوا صوبَ كتب الفلسفة النظرية ليتمموا أداء رسالتهم الثقافية .

#### مكانة الناقلين

ان الذين اشتغلوا بنقل كتب العلم والفلسفة الى اللغة العربية كانوا طبقات . ومع ان هو لاء قد وضعوا كتباً وضعاً ، فوق ما نقلوا ، فاننا لن نعالج إنتاجهم إلا على انه «نقل » فقط ، لا تأليف . وسبب ذلك أمران : اولهما إنه لم يكن لهم آراء "تستحق الدرس ، فان كل ما ذكروه في الكتب التي ادّعوا انهم وضعوها انما هو مُنتزع من الكتب اليونانية التي اختصروها او شرحوها او نقلوها مع شيء كثير من الغموض . واما ثاني السبين فهو أن هو لاء جميعاً قد قاموا بأعمالهم تكسب اللمال : إن كتبهم هذه لم تمثل فرزعاتهم الفيكرية بل مثلث رغبة الذين كانوا يطلبون منهم نقل الكتب التي نقلوها ؛ وكثيراً ما اتفق ان ينقل الطبيب كتاباً في الرياضيات او ما وراء الطبيعة ، او أن ينقل الرياضي كتاباً في الرياضيات او ما وراء الطبيعة ،

ومع هذا كلّه فإن هولًاء النّاقلين قد نَفَعوا العَرَبَ والثقافة العربية : انتهم مكتنوا العرب من الاطلاع على الفلسفة اليونانية في زَمَن متقدم ؛ ولولاهم لتأخرت نشأة الفلسفة الاسلامية . لقدكان أمام العرب أحد طريقين : (أ) إمّا أن يقبل العرب أن يتنتقل لهم الفاسفة اليونانية هولاء الافراد الذين لم يكونوا دائماً أهلا لمثل هذا العمل ؛

(ب) وإما أن ينتظروا حتى يتعلّموا هم ُ اللغة َ اليونانية ويطلّعوا على فلسفة ِ اليونانيّين في مصادرها الأصلية ولغتها الأصلية .

ولَقد فضّل العربُ السبيلَ الأولى ؛ ولو أنهم سَلَكُوا السبيلَ الثانية لكان بالإمكان أن يَحْدُثُ أحدُ الامور التالية :

(أ) إمَّا أَن يَخْسَرَ العربُ رَغبتَهم في نقل هذه الفلسفة ؛

(ب) وإمّا أن تكون البقيّة الباقية من كتب الفلسفة اليونانية قد ضاعت بعواملَ مختلفة كما اتّفق لكثير من كتبها قبلَ ذلك .

(ج) وإما أنَّ تتأخر مضتهم ألفكرية كثيراً ، فان تعلم اللغة ليس عملاً عارضاً في حياة الانسان : إن الانسان يحتاج في اتقان اللغات آلى جو من الرغبة في اللغات . ولعل العرب ما كانوا يقدرون على ذلك قبل قرن كامل من الدهر . أضف الى ذلك أن العرب كانوا يرون أن لغتهم فوق اللغات من الدهر . أضف الى ذلك أن العرب كانوا يرون أن تجد اللغة اليونانية في وأدبهم فوق آداب الأمم ، فلم يكن بالامكان أن تجد اللغة اليوم بين المثقنين ذلك الحين من الإتقان والرواج ما تجده اللغة الانكليزية اليوم بين المثقنين في الهند اليوم ممن يتحد قون في الهند اليوم ممن يتحد قون اللغة الانكليزية لا يتجيدون لغاتهم القومية .

#### طبقات النقلة

فيما يلي اجمال الطبقات النقلة:

١ – كان هناك افراد منذ العصر الأموي نقلوا الكتب ابتداء من عند انفسهم او بطلب من غيرهم ؛ من هولاء اصطفن القديم وهو اصطفن الاسكندراني ثم عبد الله بن المقفع .

٢ — آل ماسرجويه . اولهم ماسرجويه الطبيبُ وكان يهوديَّ الدين سُرياني اللغة بَصْري الدار . ويقال إنه بدأ بالنقل منذ أيام الدولة الأموية قبل خلافة عمر بن عبد العزيز (٩٩ — ١٠١ه) ؛ وعُمَّر ماسرجويه حتى أدرك ابا نواس . وقد نقل ماسرجويه كتاب القس اهرن بن أعيْنَ الاسكندراني . ولماسرجويه ايضاً كيناش (مجموع) في الغذاء ، وكتاب في العين .

٣ – آل بختیشوع ، وهم نصاری نساطرة کانت لغتهم السریانیة . وقد اشتهر منهم فی صناعة الطب ستة اجیال ؛ فمنهم :

(أ) جورجيس بن بختيشوع . كان جورجيس طبيباً ماهراً ، وكان رئيساً

للاطباء في مارستان (١) جنديسابور ، استقدمه المنصور سنة ١٤٨ ه (٧٦٥ م) الى بغداد ليداويه ، ثم جعله طبيبه الخاص . وكان جورجيس ناقلاً من اللغة اليونانية الى اللغة السريانية . ويقال إن له كناشاً مشهوراً (مجموعاً في الطب) نقله حنين بن اسحق الى العربية .

(ب) ابنه بختيشوع بن جورجيس. لما ترك جورجيس جنديسابور خلفه ابنه بختيشوع هنالك على المارستان. فلما مرض الهادي سنة ١٧٠ ه استُدعي بختيشوع الى بغداد ولكنه عاد بعد موت الهادي الى جنديسابور. ثم لما مرض الرشيد أتي به مرة ثانية. وقد نال بختيشوع عند الرشيد حظوة فجعله الرشيد رئيس الاطباء. وتُوفي بختيشوع سنة ٢١٣ ه (٨٢٨م).

(ج) جبرائيل بن بختيشوع بن جورجيس ، كان طبيباً كأبيه خدم هرون الرشيد ثلاثاً وعشرين سنة ثم خدم الامين والمأمون . وله كتب موضوعة منها : رسالة في المطعم والمشرب ـ رسالة مختصرة في الطب ـ كتاب في صنعة البُخور .

ثم توالى نفر من آل بختيشوع اشتغلوا بالطب وبالنقل منهم بختيشوع بن جبرائيل (ت ٢٥٦ هـ = ٨٧٠ م) وجبرائيل بن عبيد الله (ت ٣٩٦ هـ = ١٠٠٦ م) وعبد الله بن جبرائيل (ت بُعيد ٤٥٠ هـ ١٠٥٨).

٤ — آل ماسویه . كان ماسویه تلمیذاً (یعنی متمرناً) فی مارستان جندیسابور فغضب علیه جبرائیل بن بختیشی و اخرجه منه . فجاء ماسویه الی بغداد و اختص بالتكحیل (تطبیب العیون) ولقیی توفیقاً عظیماً . وكان مسیحیاً سریانیاً .

وجاء بعد ماسویه ابنه ابو زکریا یوحنا بن ماسویه ، وکان فاضلاً خبیراً بصناعة الطب ، ولاً ه الرشید ترجمة کتب یونانیة وجدها فی انقرة وعـموریة . وقد تونی یوحنا بن ماسویه فی سامرًا (۲٤٣ = ۸۵۲ م). ولابن ماسویه

<sup>(</sup>١) مارستان أو بيبهارستان تركيب مزجي فارسي معنساه المستشفى في الأصل . أسا وجه اشتقاقه فغامض الدلالة : مار الحية ، ستان المكان Station ، أما بي في بيبهارستان فمعناها : بلا (الباه : حرف جر ، لا النافية ) .

تصانيف منها: كتاب البرهان - كتاب الحُميّات - كتاب الاغذية والاشربة - كتاب في الجُدُام، لم يسبقه احد اليه - كتاب الادوية المسهلة - كتاب السموم وعلاجها - كتاب تدبير الاصحاء - كتاب تركيب خلق الانسان (التشريح) - كتاب الحيلة للبرء.

وكان ميخائيل بن ماسويه (اخو يوحنا) طبيباً مقتدراً معتداً بنفسه لا يقيم وزناً لغيره من الاطباء، ولكنه كان يصيب التطبيب.

وهنالك عدد من النقلة أكثر شهرة من أصحاب تلك الطبقات كآل أحنين وآل ثابت بن قُرَّة وآلى موسى المنجّم سنخص نفراً منهم بفصول موجزة. كما أن هنالك نفراً أقلَّ شهرة منهم الحجّاج بن مطر (المطران) ويجبي بن البطريق (ت ٢٠٠ه ه = ٨١٥م)، وعبد المسيح بن الناعمي الحمصي (ت ٢٠٠ه ه = ٨١٥م)، وحُبيش بن الحسن ابن اخت حنين ابن اسحق، وأبو بشّر متّي بن يونس (يونان) القنّائي (ت ٣٢٨ه = ٣٢٨م).

# طريقة النقل

للنقل طريقتان:

(أ) — الطريقة اللفظية ، وهي طريقة يوحنا بن البطريق وعبد المسيح بن الناعمي الحمصي ، وذلك ان يأتي الناقل الى النصّ وينظر في كل كلمة بمفردها ثم يضع تحتها مرادفها حتى ينتهى من جملة ما يوّد نقله .

هذه الطريقة رديئة لوجهين : احدهما إن كثيراً من الكلمات في كل لغة لا مرادف لها في سائر اللغات ، ثم ان لكل لغة تركيباً إسنادياً (تركيباً للجمل) يخالف سائر اللغات ، اضف الى ذلك ان المجازات والتشابيه والاستعارات تختلف بين لغة ولغة . وكانت المشكلة الكبرى ان النقلة لم يكونوا يستطيعون النقل من اليونانية الى العربية رأساً ، فكان بعضهم ينقل الكتب من اليونانية الى السريانية ، ثم يأتي آخرون ينقلونها من السريانية الى العربية من جديد . ولكى ندرك سيئات هذه الطريقة تضرب المثل التالى :

للروائي الانكليزي وليم شكسبير مسرحية اسمُها همَمْلت فيها شطر من الشعر سننقله بالطريقة اللفظية ، ننقله الى الافرنسية ثم من الافرنسية الى العربية (كما كانت الكتب الفلسفية تنقل احياناً من اليونانية الى السريانية ثم من السُّريانية الى العربية ) :

ان النقل اللفظي لا يود ي المعنى هنا ابداً ، كيفما اردتُ ان تركب هذه الكلمات ، حتى لو اقتضت الحال ان تبدل بعضها ... اما المعنى الذي قصده الشاعر فهو :

القضية قضية حياة او موت!

فاذا كان هذا حال َ النقلِ اللفظي في جُملة واحدة ، فكيف يكونُ ا امرُ نقل كتاب برُمّته على هذا الاساس ؟

من هذه الطريقة تسرّبتُ اكثرُ الأخطاء التي ضلّلت العربَ وشَغَلَتُهم زمناً طويلاً ، ثم تنبّهوا لها بعد حين. وهكذا احتاج كثير من الكتب التي نقلت على هذه الطريقة الى ان تُصلّح فيما بعد...

(ب) الطريقة المعنوية ، طريقة حُنين بن اسحق. وذلك ان يأتي الناقل الى الجملة فيُحصَل معناها في ذهنه ثم يعبر عنها من اللغة الأخرى بجمُلة تطابقها في المعنى ، سواء استوت الجملتان في عدد الكلمات أم اختلفتا.

#### حنين بن اسحاق

هو ابو زيد حُنين بن اسحق العبادي (بفتح العين وتخفيف الباء) من نصارى الحيرة بالعراق (قرب الكوفة على الفرات)، نسطوري النيحلة سريانى اللغة .

ولد حنين سنة ١٩٤هـ ( ٨١٠م ) في الحيرة حيث كان ابوه صيدلانياً . ولما بدأ يتلقى الطب على يوحنا بن ماسويه حدثت بينهما وَحُشة فأهانَ يوحناً حنيناً بقوله : « ما لأهل الحيرة ولتعلم صناعة الطبّ. اذهب واشتغل بالصيرفة كأبناء بلدك » . ثم طرده من حضرته . ذهب حنين إلى بلاد الروم (آسية الصغرى) وتعلم هناك اللغة اليونانية وصناعة الطب . ثم زار الاسكندرية لطلب الفلسفة وزار فارس لصناعة الطب . ولما عاد من رحلته هذه استقر حيناً في البصرة واتقن اللغة العربية على الحليل بن احمد أشهر علماء العربية يومذاك . ثم انه انتقل الى بغداد واتصل ببلاط المأمون فولاه المأمون رئاسة دار الحكمة للنقل . وكذلك نال حظوة عند الحليفة المتوكل . وفي بغداد اصبح حنين اشهر الاطباء واشهر النقلة .

وكثر حسد الناس لحنين فكان خصومه في صناعة الطب يقولون: ما لحنين والطب، انما هو ناقل لهذه الكتب ليأخذ عليها الأجرة كما يأخذ الصناع الأجرة على صناعتهم، ولا فرق بينة وبينهم. وإنه كالقين يصنع السيف ولا يستطيع ان يضرب به، فما له ولصناعة الطب وهو لم يتحكيم النظر في عيليها وامراضها وانما قصد التشبة بنا ليتقال : حنين المتطبب لا حنين الناقل!

وكان في ذلك الحين حركة ثائرة في بلاد اليونان هي النزاع الديني القائم على تكريم الإيقونات (الصور والتماثيل الدينية) او إلغائها. وكان حنين لا يؤمن بالتعبد للصور والتماثيل، وكان يتظاهر بذلك. وقد تنفل ذات يوم على ايقونة للمسيح وامه فأهانه الجاثليق Catholicos (رئيسه الديني) وحرمه، فحز ذلك في نفس حنين فاغتم ومات منتحراً بالسم \_ في السادس من صفر ٢٦٠ (٣٠ تشرين الثاني \_ نوفمبر ٨٧٣م).

ولحنين بن اسحق كتب كثيرة متنوعة الموضوعات. ثم ان بعضُها نُـقُول من اليونانية ، وبعضها تأليفاً ايضاً. واكثر كتبه على طريقة المسألة والجواب.

(أ) الكتب الطبية : كتاب في العين كتاب التيرياق كتاب في ان الطبيب الفاضل يجب ان يكون فيلسوفاً ــشرح كتاب الغذاء لابقراط ـــ

مقالة في تدبير الناقهين كتاب في النبض كتاب في الحُمَّيات كتاب حفظ الاسنان كتاب اوجاع المعدة. واكثر كتبه الطبية شروح لكتب جالينوس او اختصار لها: اختصار كتاب جالينوس في الأدوية المفردة جوامع كتاب جالينوس في الذُبول مُمار السَبْعَ عَشْرَةَ مقالة الموجودة من تفسير جالينوس لكتاب ابذميا (Epidemia الوباء) لأبقراط.

(ب) الكتب الفلسفية : كتاب السماء والعالم -كتاب في المنطق -كتاب فيما يقرأ قبل كتب افلاطون -كتاب قاطيغورياس - كتاب نوادر الفلاسفة والحكماء - شرح كتاب الفراسة لارسطوطاليس -كتاب في ادراك حقيقة الاديان.

# ثابت بن قرة

ولد ابو الحسن ثابت بن قُرَّة سنة ٢١١ هـ (٨٢٦م) في حَرَّان على دين الصابئة (الوثِنيين من عبدة النجومِ)، وكان في اول امره صيرفياً.

وكان ثابت يُحْسينُ العربية والسُريانية فاستصحبه محمد بن موسى بن شاكر لما خرج الى بلاد الروم يطلب كتب العلم والفلسفة ، ثم وصله ببلاط الحليفة المعتمد (٢٥٦ – ٢٧٩ هر) فادخله المعتمد في جملة المنجمين . وكذلك نال حظوة عند المعتضد (٢٧٩ – ٢٨٩ هر) . وتوفي ثابت قبل المعتضد بنحو عام واحد (٢٨٨ هـ - ٢٠١ م) .

وقد سمى ثابت بن قرة في حياته الى ان يرفع شأن طائفته الصابئة ِ فَعَلَتْ مَنْزِلتُهَا ثُمِ أُصبِح هو رئيساً عليها .

ولثابت ارصاد ألم حسان الشمس تولاها ببغداد وجمعها في كتاب بين فيه مذهبه أبي سُنة الشمس وما ادركه بالرصد في موضع اوجها (۱) ومقدار سينيها وكمية حركتها وصورة تعديلها » (طبقات ١: ٢١٦). اما في الطب فقد انقذ رجلاً من موت ظاهر على اثر غشيان (راجع طبقات ١:

<sup>(</sup>١) الاوج : أبعد نقطة عن الأرض يصل اليها كوكب ما .

. ( 11 - 117 ) .

واما في الفلك فقد « استخرج ثابت حركة الشمس وحسب طول السنة النجمية فكان ٣٦٥ يوماً وست ساعات وتسع دقائق وعشر ثوان (١) ، فكان ما وصل اليه يزيد على طول السنة الحقيقي بمقدار هو اقل من نصف ثانسة ».

وذكر قدري طوقان (٢) ان ثابت بن قرّة قد حل بعض المعادلات التكعيبية بطرق هندسية استعان بها بعض علماء الغرب في بحوثهم الرياضية في القرن السادس عَشَرَ، مثل كردان وغيره من كبار الرياضيين. وكان ثابت أيضاً من الذين مهدوا لايجاد حساب التكامل والتفاضل الذي أعاننا على حل عدد كبير من المسائل العويصة والعمليات الملتوية.

كان ثابت ناقلاً بارعاً ومصنفاً قديراً له من الكتب المتنوعة كتاب سبب كون الجبال - كتاب في السبب الذي كون الجبال - كتاب في السبب الذي من اجله تجعلت مياه البحار مالحة - اختصار كتاب ما بعد الطبيعة (الأرسطو) - جوامع كتاب الادوية المفردة لجالينوس - مختصر في الاصول من علم الأخلاق - كتاب في قطع المخروط المكافىء - مقالة في حساب خسوف الشمس والقمر - كتاب في الطريق الى اكتساب الفضيلة - كتاب في تشريح بعض أعضاء كتاب في الطريق الى اكتساب الفضيلة - كتاب في تشريح بعض أعضاء الطيور - تصحيح مسائل الجبر بالبراهين الهندسية - كتاب حساب الاهلة (اوجه القمر) - رسالة في الحصى المتولد في المتنانة - كتاب في الحدري والحصية.

#### إسحق بن حنين

هو ابو يعقوب اسحق بن حنين بن اسحق ، شهيد أيام المعتمد والمعتضد والمقتدر وكان معاصراً لابن الرومي الشاعر وصديقاً للقاسم بن عبيد الله وزير

<sup>(</sup>١) راجع ، فوق ، ص ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) تراثُ العرب العلمي ، ط ٢ ، مصر ١٣٧٤ ه = ١٩٥٤ م ، ص ١٦٧ – ١٦٨ ٠

المعتضد. وعاش اسحق طويلاً وفُلج في آخر أيامه ثم تُوُفقي سنة ٢٩٨ هـ (اول ٩١١) ببغداد. وكان اسحق مثل «ابيه في النقل وفي معرفته باللغات وفصاحته فيها. إلا أن نقله للكتب الطبية قليل نادر بالنسبة الى ما يوجد من كثرة نقله من كتب ارسطوطاليس في الحكمة وشروحها الى لغة العرب » (طبقات ١: ٢٠٠٠).

ولاسحق من كتب الطب : كتاب الادوية المفردة ــكتاب الادوية في كل مكان ــكتاب الفصول لابقراط ــكتاب في النبض . اما كتب الفلسفة والعلم فله منها : اختصار كتاب اقليدس ــكتاب المقولات ــكتاب ايساغوحي كتاب آداب الفلاسفة ونوادرهم ــ مقالة في التوحيد .

# قسطا من لوقا

قُسطا بن لوقا يوناني الاصل ، ولكنه ولد سنة ٢٠٥هـ ( ٨٢٠م ) في بعثلَبك فعرف بالبعلبكي . ولما شب ذهب الى آسية الصغرى ليدرس . ثم عاد الى العراق وقد جلب معه تصانيف يونانية كثيرة واستقر في بغداد لينقلها من اليونانية الى العربية .

وفي آخر حياته دعاه سنحاريب أحد أمراء ارمينية فذهب اليه. وهناك توفي سنة ٣٠٠هـ (٩١٣م).

كان قسطا بن لوقا مقتدراً في الرياضيات والفلك والمنطق والطب والموسيقى ؛ ثم انه كان بارعاً في اللغات اليونانية والسُريانية والعربية جيّد النقل ، نقل كتباً كثيرة من اليونانية الى العربية ، واصلح نقولاً قديمة .

من كتب قسطا بن لوقا : كتاب الروائح وعللها – كتاب الاغذية – كتاب النبض ومعرفة الحُميّات وضُروب البُحرانات ـ كتاب علة موت الفجأة ـ رسالة في المروحة واسباب الربح – المُدخل الى علم الهندسة ـ الفرق بين الحيوان الناطق وغير الناطق ـ كتاب الفرق بين النفس والروح ـ كتاب الجزء الذي لا يتجزأ ـ كتاب في النوم والرويًا ـ كتاب في حساب التلاقي على طريقة الحبر والمقابلة ـ كتاب المرايا المحرقة ـ كتاب الاستدلال بالنظر على طريقة الحبر والمقابلة ـ كتاب المرايا المحرقة ـ كتاب الاستدلال بالنظر

الى اصناف البول ــكتاب في شكوك كتاب اقليدس ــكتاب الفردوس في التاريخ ــكتاب في البخار .

#### سنان من ثابت

كان أبو سعيد سنان بن ثابت بن قُرَّة يلحق بأبيه في معرفته بالعلوم واشتغاله بها وتمهره في صناعة الطب ، وله قوة في علم الهيئة . وقد توفي ٣٣١ ه ( ٩٣٤ م ) على الاسلام .

ولسنان بن ثابت يرجع الفضل في انشاء البيمارستانات السيّارة والزيارات الطبية ، وذلك بأن يذهب الاطباء ومعهم الاغذية والادوية لزيارة السجون العلمين العلم النواحي النائية والاهتمام بصحتهم . وفي سنة ٣١٩ ه ( ٩٢١ م ) اخطأ بعض المتطبين في معالجة رجل من العامة فمات الرجل ، فأمر الحليفة المقتدر ألا يتصدّى احد لمعالجة الناس الا اذا ادى امتحاناً ، وجعل امر هذا الامتحان الى سنان بن ثابت بن قرة . فامتحن سنان في نواحي بغداد وحدها نحو تسعيرائة طبيب واشار على كل واحد منهم بما يجب ان يتصدى له . أما الذين كانوا ذوي تقدم وشهرة فلم يمتحنهم . وكذلك انشأ سنان بن ثابت بيمارستاناً في بغداد لمعالجة الفقراء .

ويظهر أن سنان بن ثابت كان من النقلة فقد نقل الى العربية كتاب نواميس هرمس واصلح بعض النقول القديمة . وله من الكتب : مقالة في الاشكال ذوات الخطوط للستقيمة التي تقع في الدائرة ـ رسالة في النجوم ـ رسالة في شرح مذهب الصابئين ـ رسالة في الفرق بين المترسل والشاعر ، الىخ .

# يحيي بن عدي

ولد الشيخ ابو زكريا يحسيى بن عدّيّ في تكريت. ولما شبّ انتقل الى بغداد وتلقى فيها العلم على الطبيب النسطوري ابي بيشر متى بن يونس وعلى الفارابي وغيرهما.

وكان يحيى بن عدي يعقوبيُّ النِّيحلة « دافع عن ايمان الكنيسة السريانية

والمعتقدات النصرانية ، ولا سيما فيما يتعلق بالتثليث ».

وقد انتهت اليه رئاسة اهل المنطق في ايامه ، وكان له تصانيفُ وتفاسير و نقول . وكان فوق ذلك كثير النسخ ، نسخ تفسير الطبري مرتين ، ونسخ من كتب المتكلمين ما لا يُحصى . وكذلك كان يُصلح نقول الآخرين (يصححها) .

وتوفي يحيى ين عدي في اواخر ذي القَعدة من سنة ٣٦٣هـ (٩٧٣م) في بغداد وعمره واحدة وثمانون سنة .

ونقل يحيى بن عدي كتاب ما بعد الطبيعة لارسطو –كتاباً لثاًوُفرسطيس من السرياني الى العربي. وكذلك فسر كتباً لأرسطو منها: طوبيقا – المقالة الثامنة من السماع الطبيعي – فصل من كتاب ما بعد الطبيعة – مقالة الاسكندر ( الافروديسي ) في الفرق ما بين الجنس والمادة.

وله كتب يبدو أنها تأليف او اقتباس ، منها : مقالة في تزييف قول القائلين بتركيب الاجسام من جزء لا يتجز أ ـ عدة مسائل في كتاب ايساغوجي ـ مقالة في الموجودات ـ مقالة في سياسة النفس ـ رسالة في تهذيب الاخلاق . على ان له كتباً هي تأليف ، اكثرها في الردود الدينية ، منها : مقالة في صحة اعتقاد النصارى في الباري عز وجل أنه واحد ذو ثلاث صفات ، رسالة في الرد على النسطورية ...

ونقل يحيى بن عدي عدداً من كتب العلم والرياضيات ، ولكن يبدو أنه لم يكن عالماً أو رياضياً ، فإن في ما نقل كتباً تدل اسماوها على تناقض عتوياتها .

# كتاب تهذيب الأعلاق (نصوص مختارة)

ان الانسان من بين سائر الحيوان ذو فكر وتمييز ... يحب من الامور افضلها ما لم يَغْلَبْه هواه في اتباع اغراضه . واول ما اختاره الانسان لنفسه .. او يكون مرتاضاً بمكارم الاخلاق .. فهو يسعى الى اكتساب كل شيمة سليمة من المعايب .

الخُلق حال يفعل بها الانسان اعماله بلا رَوِية ولا اختيار . والخلق في الناس قد يكون غريزة وطبعاً ، وفي بعض الناس لا يكون الا بالرياضة والاجتهاد .. فاما الاخلاق المذمومة فانها موجودة في كثير من الناس . والناس مطبوعون على الاخلاق الرديثة منقادون للشهوات الدنيئة ، ولذلك وقع الافتقار الى الشرائع والسُنن والسياسات المحمودة ..

فأما النفس الناطقة فهي التي يتميز بها الانسان من جميع الحيوان ، وهي التي بها يكون الفكر والذكر والتمييز والفهم ، وهي التي عنظم بها شرف الانسان وعظمت همتة فأع جب بنفسه . وهي التي بها يستحسن المحاسن ويستقبح القبائح وبها يمكن الانسان ان يهذب قوتيه الباقيتين وهما الشهوانية والغضبية ويضبطهما ويكنفهما ؛ وبها يفكر في عواقب الأمور فيبادر باستدراكها من اوائلها . ولهذه النفس ايضاً فضائل ورذائل .

أما فضائلها فاكتساب العلوم والآداب وكفّ صاحبيها عن الرذائل والفواحش وقهرُ النفسين الأُخْرَيَينِ وتأديبهما وسياسة صاحبها في معاشه ومكسبه ومُروءته وتجّمله وحثّ صاحبها على فعل الخير والتودّد والرِقة وسلامة النية والحلم والحياء والنُسْك والعيفة وطلب الرئاسة من الوجوه الجميلة.

وأماً رذائلها فالحُبث والحيلة والحديعة والملتق والمكر والحسد والتشرّر والرياء وهذه النفس هي لجميع الناس ، الا أن منهم من يتغليبُ عليه رذائلها فيألفها ويستمر عليها ؛ ومنهم من يجتمع فيه بعض الفضائل وبعض الرذائل. وهذه العادات قد تكون في كثير من الناس سجيّة وطبعاً لا بتكلف.

فأما المطبوع على العادات الجميلة منها فتكون لقوة نفسه الناطقة وشرف عنصره ، واما المطبوع على العادات المكروهة فلضعف نفسه الناطقة وسوء جوهره . واما الذي يجتمع فيه فضائل ورذائل فهو الذي تكون نفسه الناطقة متوسطة الحال .

وقد يكتسب اكثر الناس هذه العادات وجميع الاخلاق جميلَها وقبيحها اكتساناً ، وذلك بكون بحسب منشأ الانسان وأخلاق من بحيط به ويشاهده

ويقرب منه ، وبحسب روسًاء وقته ، فان الحدث الناشيء يكتسب الاخلاق ممن أيكثر ملابسته ومخالقته ، ومن أبوَيه واهله وعشيرته .

فاذا كان هو لاء سيتي الاخلاق ، مذمومي الطريقة كان الحدث والناشىء بينهم ايضاً سيء الاخلاق مكروه العادات. واذا لحظ الحدث ايضاً أهل الرئاسة ومن فوقه وغبطهم على مراتبهم آثر التشبئه بهم والتخلق بأخلاقهم فاذا كانوا مهذبي الاخلاق حسي السيرة كان المتشبه بهم حسن الاخلاق مرضي الطريقة. فان كانوا اشراراً جهالاً ، خرج الغابط لهم السالك طريقهم شريراً جاهلاً . وهذه الحال هي أخلاق اكثر الناس ، فان الجهل والشر والحبث والشره والحسد غالب عليهم . والناس بالطبع يقتدى بعضهم ببعض ، ويحتذي التابع ابداً سيرة المتبوع . واذا كان الغالب عليهم الشر والجهل ، كان واجباً ان يقتدي احداثهم وأولادهم فأتباعهم بهم .

فالعلة الموجبة لاختلاف الحلاق الناس في سياساتهم وفضائلهم وغلبة الحير والشر عليهم هي اختلاف قوة النفس الناطقة فيهم : اذا كانت خيرة فاضلة قاهرة للنفسين الباقيتين كان صاحبها خيراً عادلاً حسن السيرة ، واذا كانت شريرة خبيثة مهملة للنفسين الأخريين كان صاحبها شريراً خبيثاً جاهلاً.

فمن اجل ذلك وجب ان يُعمل الانسان فكره ، ويميز اخلاقه ويختار منها ما كان مستحسناً جميلاً ، ويمنفي منها ما كان مستنكراً قبيحاً ، ويحمل نفسه على التشبه بالاخيار ويتجنب كل التجنب عادات الاشرار : فانه اذا فعل ذلك صار بالانسانية متحققاً وللرئاسة الذاتية مستحقاً .

## للتوسع والمطالعة

- ــ مقالات فلسفية قديمة ، جمعها الاب لويس شيخو ، بيرت (المطبعة الكاثوليكيّة ) ١٩١١ م .
- قصة سلامان وأبسال ، ترجمة حنين بن اسحق (راجع تسع رسائل
   لابن سينا) .

- تعبير الرؤيا ، تأليف أرطاميدروس الأفسسي ، نقله من اليونانية حنين بن اسحق (حققه توفيق فهد) ، دمشق (المعهد الفرنسي للدراسات العربية ) ١٩٦٤ م .
- كتاب النفس لاسحق بن حنين (راجع تلخيص كتاب النفس لابن رشد).
- ـــآلات الساعات التي تسمّى رخامات لثابت بن قرّة (تحرير كرل غاربرز) برلين ١٩٣٦م.
- رسالتان لأرشيميدس في أصول الهندسة وفي الدوائر المتماسّة ، نقلها ثابت بن قرّة من اليونانية ، حيدر اباد (دائرة المعارف العثمانية) ١٩٤٧ م .
- الذخيرة في علم الطبّ لثابت بن قرّة (تحرير ج . صبحي ) ، القاهرة (المطبعة الاميرية) ، ١٩٢٨ م .
- الفلاحة اليونانية لقسطوس بن لوقا : دراسة جديدة لأثر زراعي قديم ، تأليف عادل أبي النصر ، بيروت ( المطبعة الوطنية ) ١٩٦٢.
- تهذیب الاخلاق لیحیی بن عد"ی (نشره جرجس عوض)، القاهرة ( المطبعة المصریة الاهلیة ) ۱۹۱۳ م ؛ (حرّره أوغستان بیریه ) ، باریس ۱۹۲۰ م ؛ (تحریر برصوم)، شیکاغو ۱۹۲۸ م ؛ عنی بنشره مراد حقیی)، القدس (مطبعة دیر مار مرقس) ۱۹۳۰ م.
- الترجمة والنقل عن الفارسية في القرون الاسلامية الاولى ، تأليف محمد محمدي بيروت (الجامعة اللبنانية) ١٩٦٤م.

# عِلْم الكَكلام في العَصْر العَبّاسيّ وذِرُوه الأعْتِذال

تقلبت الاحوال بالاعتزال في العصر العباسي صعوداً وهبوطاً. ويبدو أن ظهور أمر المعتزلة ، في ذلك الحين ، كان راجعاً الى عوامل منها أن العباسيين كانوا في أول الامر مشغولين بتوطيد دعائم دولتهم فلم يلقوا بالا الى الاعتزال والى حركات كانت أشد خطراً على الدولة والمجتمع من الاعتزال ، كالزندقة والشعوبية اللتين أدرك العباسيون خطرهما الماثل فيما بعد . ثم ان الاعتزال كان حركة علمية في دولة كانت تشجيع العلم . ومن ذلك أن نفراً من المعتزلة كانوا من كبار المفكرين ، وكان نفر كثيرون منهم يتمتون بنسب من الصداقة المتينة الى الحلفاء العباسيين . ويحسن أن نعلم أن الدولة لا تقاوم الحركات إلا إذا رأت في هذه الحركات خطراً مباشراً على وجود ها أو نفوذها . من أجل ذلك رأينا دولا كثيرة شجعت أنصار حركة ما ثم قلبت لهم ظهر المجن ، كما أن دولا كثيرة شجعت حركة من الحركات زمناً ثم عادت الى تشجيعهم والانتصار بهم .

# العباسيون والاعتزال

في أيام المنصور ، ثاني الحلفاء العبّاسيين ، ثبتت أركانُ الدولة فلم يَقَلْقَ وجالُ الدولة بالحركاتِ المخالفة . ومن المشهور أن عمرو بن عُبيد كان صديقاً للمنصور ومن الأثيرين عنده وأصحاب الدالة عليه : يتعظُه فَينُبكيسه ثم يترفّع عن عطاياه ومجالسه . وكان أبو حنيفة نفسه من المرجئة فيما قيل ؛

ثم كان من أصحاب الرأي في الفقه ، مما يجمع بينه وبين المعنزلة جمعاً وثيقاً في الغاية والحقيقة وان لم يجمع بينه وبينهم في الاسم وفي التطرّف.

ومنذ أيام المنصور أيضاً بدأت جماعات من المعتزلة وغير المعتزلة تضم جهود ها الى جهود العلويين الحارجين على اللولة العباسية كمحمد بن عبد الله بن الحسن بن الحسن المثنى بن على بن أبي طالب وأخيه الملقب بالنفس الزكية ، وقد خرجا على المنصور ، سنة ١٤٥ ه (٧٦٢ م) ، وقتلا كلاهما في تلك السنة نفسها . وفي أيام المنصور ضرب الامام مالك بن أنس بالسياط لرأيه السياسي القائل بأن البيعة لا تحل بالإكراه ، لا لرأيه الفقهي .

وَجاء المهدي بن المنصور الى الحلافة بعد أبيه ، سنة ١٥٨ ه ( ٧٧٥ م ) ، وقد كثر الثاثرون والزنادقة ، فتتبع أهل الفسق والزنادقة والخارجين على الدولة . ثم خلفه ابنه الحادي سَنة ١٦٩ ه ( ٧٨٥ م ) وعاش في الحلافة خَمَسْسَة عَشَرَ شهراً انتهت بقتله . وبما ان الحال كانت لاتزال مُضْطَرِبة " ، فان المعنزلة لم يُصيبوا في أيامه نفوذاً لهم ولا رواجاً لآرائهم .

وفي سنة أ١٧٠ هـ (٢٨٦ م) تولى الخلافة هرون الرشيد واستشعر العبـاسيون قوّة في الظاهر على الاقل، وكانت الحركة العلمية قد اتسعت . كثيراً فاتسعت حركة الاعتزال أيضاً، ولكنيي نفرٌ من المعتزلة حَظوة في بكلط الرشيد وفي مناصب الدولة .

وخلف الامينُ أباه هرون الرشيدَ في سنة ١٩٣ هـ ( ٨٠٩ م ) ، ونَشبِت بين الأمين في بغداد وأخيه المأمون في مرو ، منذ المُحرَّم من سَنة ١٩٥ ( تشرين الاول ٨١٠)، فتنة " فتقلّص نفوذ المعتزلة ثم تعرّض المعتزلة أنفسهم للاضطهاد والقتل .

# المأمون والمحنة

قُـتُـل الامين في سنة ١٩٨ هـ (٨١٣م ) ، وأصبح المأمون الحليفة الوحيد . ولكنه لم ينتقل من مرو الى بغداد الا في أواثل ٢٠٤ هـ (أواخر صيف ٨١٩ م ). في أيام المأمون بلغت حركة النقل لكتب العلم والفلسفة أوجَها. وكان المأمون نفسه مفكراً عالماً. واندفع المأمون في تيار الاعتزال ووجّه معظم اهتمامه الى القرآن والقول بخلقه ، منذ ٢١٢ هـ (٨٢٧ م). وكان القاضي أحمد بن أبي دُوَّاد يزيّن ذلك للمأمون ويحشّه على أن يجعل الاعتزال مذهب الدولة.

ففي سنة ٢١٨ ه ( ٨٣٣ م ) ، وكان المأمون قد رجع من حربه في بلاد الروم (آسية الصغرى ) وجاء الى دمشق، بدأ في دمشق امتحان رجال الدولة والعلماء في القول بالعدل والتوحيد وبخلق القرآن . وتابع المأمون طريقه الى الرَّقة ، ومن هنالك أرسل كتاباً الى اسحق بن ابراهيم صاحب الشُرطة في بغداد يذكر فيه أن أثمّة المسلمين وخلفاءهم مسؤولون عن إقامة دين الله ، وأن الحمهور الأعظم من المسلمين يعتقدون أن القرآن قديم لم يتخلقه الله ، وأب جمالة منهم . ثم يطلُب من صاحب الشرطة أن يمتحن القضاة في ذلك ؛ فمن أقر بأن القرآن مخلوق متحدد ث أقرة على عمله ، ومن أنكر ذلك أقصاه عن منصبه .

ثم ان المأمون كتب كتاباً آخر الى صاحب شرطته في بغداد ، ومن الرقة أيضاً ، بأن يمتحن الفقهاء والمشايخ وأهل الحديث ؛ فمن لم يقرّ بخلق القرآن وجب أن تبطئل شهادته .

وأخذ اسحق بن ابراهيم نفراً من كبار الفقهاء فيهم الأمام أحمد بن حنبل فامتحنهم وعذ بهم حتى أقرّوا بأن القرآن مخلوق إلا " ابن حنبل ، فقد عُذ ّب وخلعت يده وسجن ولم يقر " بذلك .

وتوفتي المأمون في رجب من سنة ٢١٨ (٨٣٣ م)، بعد المحنة بنحو أربعة أشهر، فخلفه أخوه المعتصم. ثم جاء الواثق بن المعتصم سنة ٢٢٧ ه (٨٤٢ م)، وظلت فورة الاعتزال في أوجها والمحنة على أشدّها.

في هذه الأثناء كانت الدولة العبّاسية تضعف بعوامل كثيرة ، وبدأ الجند الاتراك الذين كان المعتصم قد اتّخذهم ليقوى بهم ، قد قَوُوا كثيراً وجعلوا

بستبدُّون بأمر الدولة والحلافة .

في هذا المنحدر من الضعف جاء المتوكل بن المعتصم الى الحلافة ، سنة ٢٣٢ ه ( ٨٤٧ م ) ، فأمر بإبطال المحنة وبالنهي عن الجدال في القرآن .وبعد عامين رد المتوكل على الفقهاء وأصحاب الحديث حرّيتهم وأحسن اليهم وأذن لهم بأن يجلسوا الى الناس ويحدّثوهم في قضايا التوحيد برأي أهل السنة والجماعة . وفي سنة ٢٣٧ ه أعلن سخطه على الاعتزال والمعتزلة ونكب آل أحمد بن أبي دُواد ، فانتهت فورة الاعتزال السياسي الى حين .

# العلاف ومزج الكلام بالفلسفة

يبدو أن أبا الهُـُذيل محمد بن الهذيل بن عبد الله بن مكحول المعروف بالعكلاّف قد وُلِـد َ نحو سنة ١٣٥ هـ (٧٥٣م) في البصرة .

أخذ أبو الهذيل العلاف الاعتزال عن عُثمان الطويل أحد أصحاب واصل بن عطاء. ثم انه أصبح واسع المعرفة بالقرآن والاشعار ، حسن الجدل كثير الاستعمال للادلة ، مشهوراً بالتغلّب على الذين يناظرهم ويناظرونه حتى اصبح شيخ البصريين في الاعتزال ومن أكبر علمائهم .

ولما عاد المأمون من مرو الى بغداد ( ٢٠٤ هـ ) وبدأ بعقد مجالس المناظرات . في الاديان والمقالات دعا العلاف وفوّض اليه أمر تلك المناظرات .

وتوفّي العلاف في مدينة سامرًا ، بعد أن خَرِف وكُفّ بصره ، سنة ٢٣٦ هـ ( ٨٥١ م ) .

مقامه وآراوه

ترَّجعُ قيمةُ العالاَف الى أنه أولُ من مزج علم الكلام بالفلسفة اليونانية ، ثم تطرق الى الكلام على علوم الطبيعة . وفي آراء العلاق خطأان أساسيان : أحدهما أن مزج الفلسفة بالفقه في الكلام مما يعقد قضايا الكلام فوق ما هي معقدة . وثاني الخطأين أن آراءه الطبيعية غامضة مضطربة ، وذلك راجع بلا ريب الى سوء فهمه للفلسفة اليونانية . ولا شك أيضاً في

أن سوء نقل الفلسفة اليونانية كان مسؤولاً عن قدر كبير من هذا الحطأ. ثم ان العلاف لجأ الى شيء من الجمع بين آراء القدرية وآراء أهل السنة والجماعة ، في الصفات وفي القدر خاصة. ومن آراء العلاف: (البغدادي ٧٧ ــ ٧٩ ، الشهرستاني ١ : ٦٧ ــ ٦٧ ):

ـــ ان الله عالم " بعلم ، وعلمُه ذاتُه ؛ وهو حيّ بحياة ، وحياته ذاته ؛ وهو قادر بقدرة ، وقدرته هي ذاته .

- البشر أحرار مُخيَّرون في الدنيا ، مُجْبَرون في الآخرة . وكذلك الأعمار في الدنيا مقدَّرة ، فمن قُدَّر عليَّه أن يُقتل في وقت ثم لم يقتل ، مات في ذلك الوقت نفسه .

- ان كلام الله يكون في محل ويكون لا في محل . فكلام الله الذي هو في محل هو ما يتألّف من الأوامر والنواهي . وأما كلام الله الذي لا في محل فهو «كُن » ، أي قول الله الذي حدث به الوجود . هذا القول غير موجّه الى المخلوقين .

\_إرادة الله غير المُراد . حينما يريد الله أن يخلق شيئًا ، فإن إرادته لحلق ذلك الشيء هي غير الشيء المخلوق . . .

- المعارف نوعان: ما كان منها بالحواس وبالبداهة (كمعرفة الله ومعرفة الدليل عليه) فهو ضروري . وما كان منها من طريق الاستدلال فهو اكتسابي . والحير والشر معروفان بالعقل أيضاً . فاذا بلغ الانسان المرتبة التي يستطيع فيها إدراك الله بالعقل ، ثم لم يؤمن بالله ، فانه يُعاقبُ على ترك الايمان به .

ــان الله قادر على الظلم والجور والكذب ولكنه لا يفعل ذلك لحكمته ولرحمته بخلقه (مقالات الاسلاميين ٥٩٨ – ٥٩٩).

- ان الجسم ما كان له طول ً وعرض وعمق. وكل جسم يتجزّ أحتى نصل في تجزئته الى أجزاء لا تتجزّ أ. وهذه الأجزاء التي لا تتجزأ لا تقبل الألوان ولذلك لا تمكن روّيتها (إذا كانت منفردة مفرّقة).

- العالم مُحُدَّثٌ . والأرض ساكنة ، وهي واقفة على لا شيء (مقالات الاسلاميين ٣٢٦ ، ٥٧١ ) .

- ان حركات أهل الحُلدين ( الجنة والنار ) تنقطع ، فيصير أهل الحلدين حينئذ الى سكون دائم وخُمود ؛ وتتجمّع اللذّاتُ في ذلك السكون لأهل الجنة ، كما تتجمّع الآلام في ذلك السكون لأهل النار .

# إبراهيم النظام

ولد أبو اسحق ابراهيم بن سيّار بن هانيء النّطّام نحو ١٦٠ ه ( ٧٧٧ م ) في البصرة . وفيها نشأ فقيراً يتنظيم الحرّز ؛ ومن هذا العمل الوضيع جاء لقبه . وكثرت أسفار النظّام : زار الأهواز طلباً للرزق ، ثم زار الكوفة وبغداد مراراً ، وذهب الى الحج .

وأخذ النظام مذهب الاعترال عن خاله العلاق ، ثم اتسعت إحاطته بفنون الادب والعلم والفلسفة والفقه حتى أصبح من كبار المعترلة وفرسان أهل النظر والكلام.

وتوفي النظام في بغداد على الأرجح سنة ٢٣١ هـ ( ٨٤٥ م ) . مقامه وآراؤه

النظام أديب بارع ومفكّر ناقد ومتكلّم مقتدر ومتفلسف . وهو مادّيّ التعليل للوجود ، اتّباعاً لأرسطو ، إلاّ للألوهية . ثم ان له باعاً طويلة في العلوم الطبيعية ، وفي جانبها التجريبي خاصة ، وفي علوم الحيوان على الأخصّ . ومع النظام اكتسب مذهب الاعتزال مظهره البارز .

كان النظام يأخذ بالقرآن الكريم وبالسُنة (أفعال الرسول الثابتة) ولا يرى الأخذ بالحديث، شأنه في ذلك شأن المعتزلة. وهو يرفض الإجماع لأن الإجماع ليس دليلاً على صحة الحكم المُجمَع عليه، وان كان يُلزم الناس بالعمل بذلك الحكم. وهو أيضاً يرفض القياس الفقهي لكنته يقبل القياس المنطقي. ولقد كانت للنظام وقات مشهورة في الرد على مخالفي

الاسلام من الدهرية والمانوية والديصانية وغيرهم .

وكان النظام أكثر أخذاً عن الفلاسفة ، من خاله واستاذه العلاف ، وأحسن فهماً لما يأخذه عنهم . ويبدو أن ذلك هو السبب الذي حمل المتكلمين والفلاسفة على اتسهام النظام بالكفر . فمن آراء النظام في الكلام والفلسفة (البغدادي ٧٩ – ٩١ ؛ الشهرستاني ١ : ٧٧ – ٧٧) :

- ــ الانسان مخير تخييراً كاملاً ، فالقدر خيره وشره منا .
- ان الله لا يقدر على فعل الجور والظلم ، وأنما يقدر على ما فيه صلاح
   المخلوقين فقط .
- قال بابطال النبوّات ؛ وقال إن اعجاز القرآن ليس في نظمه (أسلوبه) ، وانما في إخباره عن الغيب . ثم أنكر المعجزات .
- ان الله خلق الموجودات كلّها دُفعة واحدة على ما هي عليه الآن : معادن ونباتاً وحيواناً وانساناً . ولم يخلق آدم قبل أولاده وانما خلق الناس معاً في حال من الكمون (معنى ذلك : حينما خلق الله آدم كان جميع نسله موجودين فيه بالقوة . وحينما وُلد كل واحد من أولاد أدم وأحفاده وأولاد أحفاده إلينا نحن اليوم ، فإنما كان أحدهم يظهر يوم ولادته انساناً سوياً ، ولكنّه كان مخلوقاً منذ اليوم الذي تُخلق فيه آدم نفسه ) .
- الانسان الحقيقي هو النفس لا الجسد، والنفس (أو الروح) جسم لطيف مُداخل للجسد. والمسوَّول عن أفعال الانسان نفسُه لا جسدُه لأن القوّة الفاعلة في الجسد انما هي النفسُ ؛ والجسد آلة "لنفس فقط.
- ـ أبطل الجزء الذي لا يتجزّ أوقال إن كلّ جزء ينقسم أجزاء أصغر منه .
- قال بالطنفرة ، وذلك أن الجسم يقطع مسافة ما من غير أن يمر بجميع مراحلها (معنى ذلك: إن كل خط مؤلف من نقط غير متناهية. فاذا أردنا أن نسير على هذا الحط مارين بكل نقطة عليه فلا يمكن أن نصل الى آخره أبداً ، لأننا لا نستطيع أن نقطع مسافة غير متناهية في زمن متناه وبما أننا نقطع المسافة فعلاً ، فقد وجب أننا لا نمر بجميع المراحل التي تتألف

تلك المسافة منها . وقوله في ذلك قريب من قول زينون الايلي" ) .

- جميع المعارف واجبة بالعقل.

#### الحاحظ

ولد أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ نحو سنة ١٥٩ هـ (٧٧٦م) في البصرة وفيها نشأ وتعلّم على الادباء المسجديين. ولكن معارفه كانت في الأكثر نتاج مطالعاته الكثيرة الواسعة.

ولما انتقل المأمون من مرو الى بغداد ( ٢٠٤ هـ ) وفد الجاحظ على بغداد ؛ ثم علا نجمه لما اتصل بوزير المعتصم محمد بن عبد الملك الزيات . ولما نكسب الحليفة المتوكل وزيره ابن الزيات، سنة ٢٣٣ هـ ( ٨٤٧ م) ، وقتله انقطع الجاحظ الى القاضي أحمد بن أبي دُواد ، وكان أحمد معتزلياً . ثم اتصل الجاحظ بالفتح بن خاقان وزير المتوكل ونال عنده حظوة إلى أن تُستل المتوكل ووزيره الفتح سنة ٧٤٧ هـ ( ٨٦١ م ) .

وكانت وفاة الجاحظ سنة ٢٥٥هـ (٨٦٩م).

#### مقامه وآراؤه

كان الجاحظ عظيم الذكاء قوي الملاحظة واسع التفكير بارعاً في كثير من علوم اللغة والأدب والدين ومن العلوم الطبيعية والعقلية. وهو تلميذ النظام وأحد شيوخ المتكلمين وفضلاء المعتزلة، حسن الحجة طلي الاسلوب، الا أن الاسلوب الادبي كان أغلب عليه حتى في آثاره العلمية والكلامية.

والجاحظ من رجال العلم الطبيعي. ومع انه استمد كثيراً من معلوماته في الحيوان، في كتابه (الحيوان) من الروايات العربية ثم ملأه بالشواهد الادبية والقيصص الشائعة، فانه كان ذا ميل صحيح الى العلوم الطبيعية. وفي كتابه ملاحظات قيمة في التطور وأثر البيئة وفي علم النفس عند البشر والغرائز في الحيوان. والجانب التجريبي في كتاب الحيوان بارز جداً. ثم ان الجاحظ استطاع أن يستخرج روح النشادر وملح النشادر بالتقطير الجاف (تسخين

الأجسام الصلبة في وعاء خالٍ من الهواء حتى تتفكك اجزاء المادة ) .

والحاحظ أقدم مصنيّقي كتب الدفاع عن المعتزلة ؛ وكتاباه المشهوران البيان والتبيين ثم الحيوان أوسع المصادر لذلك. ومن آرائه :

- ان الله ليس بجسم ولا صورة ، ولا يُرى بالأبصار ، وهو عدّ لُّ لا يجور ولا يريد المعاصي . والله لا يوصف بالقدرة على الظلم والكذب ، ولا على ترك الاصلح لعباده ، كما لا يوصف بالقدرة على تعذيب المؤمنين بجهنتم .

- الجواهر لا تنعدم. وكذلك الاجسام لا تنعدم بعد وجودها. على أن الاعراض تتبدّل.

- القدر خيره وشره من العباد، ولكن لا بمعنى أنهم يعملون الأعمال على انها طباع فيهم (كما أن من طبع النار أن تحرق، مثلاً). والجزء الكسيّ الوحيد الذي هو للعباد في إتيان اعمالهم انما هو الارادة فقط (يلاحظ أن في ذلك القول شيئاً من الاضطراب).

ــ والمعارف أيضاً طباع ، وليس فيها شيء من أفعال العباد .

# أبو على الجبائي

ولد أبو علي محمد بن عبد الوهاب الجُبّائي سنة ٢٣٥ ه في جُبّاً من نواحي البصرة . ولما شبّ انتقل الى البصرة وأخذ علم الكلام ومذهب الاعتزال عن أبي يوسف يعقوب بن عبد الله الشحّام البصري (ت ٢٦٧ ه = ٨٨٥ م) تلميذ العلاّف . ثم انه أصبح رئيس المعتزلة في البصرة في أيامه . ويبد و أن الجبّائي انتقل في أواخر عُمُرُه الى بغداد وتوفي فيها في شعبان سنة ٣٠٣ (اوائل ٩١٦ م) ، ولكنه دفن في جبّاً .

مقامه وآراؤه

كان الجبّائي امام المعتزلة البصريين في أيامه ، وكان أهل خوزستان ( جنوبي غربي فارس ) على مذهبه . وآراء الجبّائي كثيرة الغموض وخصوصاً في

الصفات ؛ وذلك راجع الى أنه اعتمد الفلسفة اليونانية كثيراً مع الجدل . ومن آرائه (البغدادي ١١٠ – ١١١ ؛ الشهرستاني ٩٨ – ١٠٨ ) :

- ان الله موصوف بصفات للتعظيم ، فمعنى قولنا ان الله سميع بصير عالم الخ و أنه حي لا آفة فيه ، لا أن هذه الصفات في محل (اي أنها متصلة بالله). وقد أخذ الجبائي ذلك من قول فلاسفة اليونان في العقول المفارقة (اي أن العقل قوة فاعلة ولكنها هي غير موجودة في جسم ولا متصلة بمادة).

والله عالم بذاته ، قادرٌ بذاته ، حيّ بذاته ، «أي لا يقتضي كونُه عالمًا صفةٌ هي حالُ علم أو حالٌ يوجب كونه عالمًا » (الشهرستاني ١٠١٠١). والملموحُ في ذلك أنَّ صفات الله ليست قُوئً منفصلة عن ذات الله ومُدركة للموجودات الجزئية في عالمنا على مثال صفاتنا .

على أن القدم أخص صفات الله.

والجبائي يفرق في صفات الله بين سميع وسامع ، وبصير ومبصر . فالصفة بصير صفة قائمة بالذات (أي القدرة على البصر ، سواء أكان هنالك شيء نبصره أو لم يكن) . أما الصفة « منبصر » فمتعلقة بالشيء الذي نبصره فعلا في وقت من الاوقات (ان الانسان اذا كان سليم العينين ثم أغمض عينيه فانه لا يسمى مبصراً ، ولكنه يظل يسمى بصيراً ) .

وأسماء الله عند الجبائي تجري على القياس ، فكل فعل ينسب الى الله يمكننا أن نشتق منه اسماً لله تعالى . لله في القرآن الكريم تسعة وتسعون اسماً سمتى بها نفسه ، رلا يجوز لنا –عند أهل السنة والجماعة – أن نزيد عليها شيئاً . ولكن لله تعالى أفعالاً كثيرة أكثر من تسعة وتسعين . ان الله هو الذي ينزل المطر وينبت الزرع ويهزم الاعداء ويمكر بالماكرين ويستهزىء بالمستهزئين ، ولكن لا يجوز لنا أن نسمية الممطر والمنبت والهازم والماكر والمستهزىء ، عند أهل السنة والجماعة . أما الجبائي فيجيز ذلك .

والله عند الجبَّائي لا يوصف بالقدرة على أن يفعل بالعباد أفضل مما فعله

بهم والله قد جعل للبشر وللاشياء خصائص معينة ، وهو لا يستطيع أن يجعل انساناً أو شيئاً آخرَ على خلاف ما وضعه فيه ( ان الحجر العاديَّ يرسُب في الماء ؛ فالله لا يوصف بالقدرة على أن يجعل الحجر العادي يطفو ) .

- ــ ان الله لا يُرى بالأبصار في دار القرار (في الجنة).
- ــ الايمان والكبائر عند الجبائي مثلها عند واصل بن عطاء.
- لا يوصف الله بالقدرة على إفناء بعض الجواهر وابقاء بعضها ، ولكنه يستطيع أن يفني العالم جملة ومرة واحدة اذا أراد .
- الانسان خالق لأعماله كلها : الخير والشر والطاعة والمعصية ، ولكنه يفعل أفعاله المقدّرة عليه (تظهر منه الافعال التي جعلها الله طبعاً فيه) .
  - ــ الاخلاق والحسن والقبح معروفة بالعقل .
- الامامة (الحلافة) بالاختيار (بالانتخاب). ورتبة الصحابة في الفضل رتبتهم في الامامة (أبو بكر فعمر فعثمان فعلي"). والجبّائي يقول بعصمة الانبياء، ولكنه ينكر الكرامات للاولياء وللصحابة.

وللجبَّائي آراء طبيعية نرى مثلها لليونانيين :

- ــ الروح جسم ، وهي غير الحياة . والحياة عرَض .
- الثيقيل ُهُ الثقيل ، والحيفة هي الخفيف (الثقل مادة الشيء ، ومادة الشيء هي الشيء هي الشيء نفسه ) .
- قال بالجزء الذي لا يتجزّأ. ثم ان الجوهر الواحد (الجزء الذي لا يتجزأ) يقبل الاعراض فتجوز عليه الحركة والسكون واللون والطعم والرائحة .
- للحتجر في حال انحداره وقتفات (راجع قول زينون الإيلي في السهم المنطلق).

# أبو هاشم الحبائي

يذكر ابن خلّكان (٢: ٢٧٨) أن ولادة أبي عليّ الجبّائي كانت سنة ٢٣٥ هـ ، وأن ولادة ابنه أبي هاشم كانت سنة ٢٤٧ هـ (١: ٢٤٥). والاصوب أن يكون أبو هاشم قد ولد بعد ذلك بمدة .

تلقتى أبو هاشم العلم والكلام على أبيه ، وكان ذكيّاً حسن الفهم ثاقب الفطنة صانعاً للكلام مقتدراً عليه قبّماً به (الفهرست ٢٤٧).

وقدم أبو هاشم الى بغداد سنة ٣١٤ه (٩٢٦م). وكانت وفاته في شعبان من سنة ٣٢١ (آب ٩٣٣م).

#### مقامه وآراؤه

كان أبو هاشم رئيساً لمعتزلة البصرة بعد أبيه . وفي أيام عبد القاهر البغدادي (ت ٤٢٩ هـ = ١٠٣٧ م) كان معظم المعتزلة على مذهب أبي هاشم . وتعليل ذلك فيما يقول البغدادي (ص ١١١) أن الصاحب بن عبتاد (٣٢٦ – ٣٨٥ هـ) كان على ذلك المذهب وكان يدعو اليه .

ووافق أبو هاشم والدَه في أمور وخالفه في أمور . وقد عُرُفَ مذهبه باسم البهشمية (نحتاً من أبي هاشم ) وباسم الذَمَيَّة (بفتح الذال المعجمة ) ، من قضية الذم والعقاب التي توسع أبو هاشم فيها . فمن آرائه :

في الانسان استطاعة " (استعداد) على الافعال وفعل " (قدرة على تنفيذ الاستطاعة)، والاستطاعة سابقة على الفعل. فاذا لم يعترض الانسان مانع من الموانع كان قادراً على أن يفعل أمراً من الأمور وعلى ألا يفعله. ويرى أبو هاشم أن الانسان يُذم " ويعاقب اذا لم يفعل ما أمر به ولم يترك ما أنهي عنه (اذا لم يحسن ولم يترك الإساءة: اذا لم يطع الله ولم يترك معصيته). وكذلك يسمني أبو هاشم من لم يفعل ما أُمِرَ به عاصياً، وإن كان لم يأت بمعصية. ولكنته في الوقت نفسه لم يسم "احداً مطيعاً الا اذا قام بعمل فيه طاعة. فهو اذن يجوز أن يكون انسان عاصياً ولو لم يرتكب معصية.

- استحقاق الذم أو الشكر على فعل الغير . وفستر البغدادي ذلك فقال (ص ١١٣ - ١١٤) : زعم (أبو هاشم) أن زيداً لو أمرَ عمراً بأن يُعطي (خالداً مالاً) فأعطاه ، لاستحق زيد الشكر من خالد على المال الذي أعطاه اياه عمرو . ولكن زيداً لو أمر عمراً بمعصية ، فانه لا يستحق الذم على المعصية التي ارتكبها عمرو ، وان كان هو الذي أمر بها. ويرى البغدادي أيضاً

أن أبا هاشم يوجب ذَمَّين أو شُكرين (عقابين أو ثوابين) في وقت واحد: ان زيداً ، في المثل السابق ، يستحق شكرين : شكراً على أمره لعمرٍو بفعل الخير ، ثم شكراً آخر على الخير الذي عمله عمرو.

وأبو هاشم هنا بخالف المتكلّمين :

يرى أهل السنة والجماعة أن الانسان يستحق ثواباً وعقاباً على عمله هو ، وأن من أمر بطاعة التي أمر بها ، وأن من أمر بمعصية استحق عقاباً مثل عقاب الذي يفعل المعصية ، لقول رسول الله : من دل على شيء فله مثل أجر فاعله .

أما الخوارج فأجازوا أن يثاب الطفل أو يعاقب بفعل والديه: اذا مات الطفل حُشر مع أبويه في الجنة اذا كانا مومنين أو في جهنتم اذا كانا كافرين. غير أن أبا هاشم يثيب الآمر بالخير ولا يعاقب الآمر بالشر! وهنا يفارق المنطق أيضاً.

- التوبة لا تتجزّأ. اذا كان الانسان مرتكبٌ كبيرتين : يشرب الحمر ويعصي أبويه مثلاً ، ثم تاب من ذنب واحد واستمر مرتكباً للذنب الآخر فان توبته (عن الذنب الذي تاب عنه ) لا تقبل . يجب أن يتوب من الذنبين معاً .

- لا تَصِحَ التوبَّ من ذنب بعد العجز عن مثله. اذا كان انسان مبتلىً بالكذب أو النميمة أو الغيبة ثم أصيب بالخرس ، فتوبته من الكذب والنميمة والغيبة التي كانت منه قبل اصابته بالخرس لا تصحّ.

ــ تكليف الله للعباد يوجب تهيئة الاسباب لهم للقيام بما كلَّفهم به .

اذا لم يكلّف الله عباده شيئاً فلا يجب لهم عليه حقّ من الحقوق. ولكن اذا كلّفهم بطاعته وبالتقيد بأوامره ونواهيه وبمعرفة الحق والباطل، وجب لهم عليه أن يمَهَبَهم العقل كاملاً وأن يَنْصِبَ لهم الادلة واضحة وأن يهيء لهم أسباب التنفيذ من الاستطاعة والقدرة في عقولهم وأبدانهم مع ازالة الموانع.

#### للتوستع والمطالعة

راجع ، فوق ، ص ۲۲۷ وما بعدها .

# الخوارزمي

هو أبو عبد الله محمد بن موسى ، أصله من خوارزم أو خوى ، جَنوبَ بحيرة خوارزم (آرال) في التركستان ، وكان يعيش في بغداد في أيام المأمون منقطعاً الى خزانة المأمون. ويبدو أن وفاته كانت نحو ٢٣٧ هـ ( ٨٤٦م ) .

#### مقامه وآثاره

كان الحوارزمي عالماً بارعاً في الرياضيات والفلك والجغرافية والتاريخ ، وقد جمع بين العلم الهندي والعلم اليوناني في ذلك . واذا كان العرب لم يستطيعوا أن يتزيدوا شيئاً مذكوراً على الهندسة كما وصلت اليهم من اليونان ، فان الجبر هو علم عربي بحق . وأول من ألف في علم الجبر محمد بن موسى الحوارزمي . وفضل الحوارزمي أنه وضع كلمة «جبر» للعلم الذي وسعه حتى أصبح ينسب اليه ، فهو أحد مؤسسي علم الجبر مستقلاً عن الحساب وعن الهندسة ؛ وهو الذي عرف العرب والغربيين بنظام الترقيم الهندي حتى أن الغربيين اشتقوا من اسمه اسماً للارقام فقالوا : ألغورزم ، أو عشريم الخ . وكذلك طبق الحوارزمي الجبر على الفرائض (تقسيم الارث) . وللخوارزمي من الكتب كالزيج الاول ، كالزيج الثاني ، كالرخامة ، وللخوارزمي من الكتب كالزيج الاول ، كالزيج الثاني ، كالرخامة ، كالعمل بالاسطرلابات ، كعمل (صنع) الاسطرلاب ، كالتاريخ باللغة كالعمل بالاسطرلابات ، كعمل (صنع) الاسطرلاب ، كالتاريخ باللغة كتاب الجبر والمقابلة ، وقد شجعه المأمون على تأليفه . كتبه وأهمتها فكتاب الحبر والمقابلة ، وقد شجعه المأمون على تأليفه . والذي يلوح ان الكتاب المطبوع باسم (الجبر والمقابلة ) انما هو اختصار لكتاب أوسع ، وقد ألف الخوارزمي (هذا المختصر) ليكون في متناول لكتاب أوسع ، وقد ألف الخوارزمي (هذا المختصر) ليكون في متناول

الناس في أعمالهم التجارية الجارية ، كما يظهر من المقدمة نفسها ١٠٠.

# من كتاب الجبر والمقابلة ( ص ١٥ – ٢١ طبعة ١٩٣٧ ) :

.... وقد شجعني الامام المأمون أمير المؤمنين ... على أن ألقت من كتاب الجبر والمقابلة كتاباً محتصراً حاصراً للطيف الحساب وجليله لما يلزم الناس من الحاجة اليه في مواريثهم ووصاياهم ، وفي مقاسمتهم واحكامهم وتجارتهم ، وفي جميع ما يتعاملون به بينهم من مساحة الارضين وكري (٢) الانهار والهندسة وغير ذلك من وجوهه وفنونه ... واني لما نظرت في ما يحتاج أليه الناس من الحساب ، وجدت جميع ذلك عدداً ووجدت جميع الأعداد إنما تركبت من الواحد ؛ والواحد داخل في جميع الاعداد . ووجدت جميع ما يُلفظ به من الاعداد ، ما (عمّا ؟) جاوز الواحد الى العشرة ، يخرج نحرج الواحد . ثم تثني العشرة وتثلث حكما فعل بالواحد — فتكون منها العشرون والثلاثون الى تمام المائة . ثم تثنتي المائة وتثلث ، كما فعل بالواحد وبالعشرة الى الالف ، ثم كذلك تردد الالف الى غاية المدرك من العدد .

ووجدت الاعداد التي يُحتاج اليها في حساب الجبر والمقابلة على ثلاثة ضروب وهي جذور وأموال وعدد مفرد لا ينسب الى جذر ولا مال . فالحذر منها كلّ شيء مضروب في نفسه من الواحد وما فوقه من الاعداد وما دونه من الكسور ؛ والمال كل ما اجتمع من الجذر المضروب في نفسه ؛ والعدد المفرد كلّ ملفوظ به من العدد بلا نسبة الى جذر ولا الى مال . فمن هذه الضروب الثلاثة ما يعدل بعضها بعضاً ، وهو كقولك : أموال تعدل عدداً .

فأما الأموال التي تعدل الجذور فمثل قولك : مال يعدل خمسة أجذاره .

<sup>(</sup>١) راجع كتاب الجبر والمقابلة ( ١٩٣٧ ) ص ٩٧ وما بعدها .

 <sup>(</sup>۲) كري النهر : توسيع مجراه برنع الرواسب من قاعه .

فجذُر المال خمسة ، والمال خمسة وعشرون ... وأما الأموال التي تَعَدُّرُ المال وجذره ثلاثة ... وأما العدد ً فمثل قولك : مال يعدل تسعة ، فهو المال وجذره ثلاثة ... وأما الجذور التي تعدل عدداً فكقولك : جذر يعدل ثلاثة من العدد ؛ فالجذر ثلاثة ، والمال يكون منه تسعة .....

... وأما الأموال والعدد التي تعدل الجذور فنحو قولك: مال واحد '' وعشرون من العدد يعدل عشرة أجذاره، ومعناه: أي مال اذا زدت عليه واحداً وعشرين درهماً كان ما اجتمع '' مثل عشرة أجذار لذلك المال. وباب ذلك (أي طريقة حله) أن تنصف الاجذار فتكون خمسة، فاضربها في مثلها فتكون خمسة وعشرين. فانقص منها الواحد والعشرين التي ذكر أنها مع المال فيبقى أربعة. فخذ جذرها، وهو اثنان فانقصه من نصف الاجذار وهي خمسة في فيبقى ثلاثة، وهو جذر المال الذي تريده. والمال تسعة... وأعلم أنك اذا نصفت الأجذار في هذا الباب وضربتها في مثلها فكان مبلغ ذلك أقل من الدراهم التي مع المال، فالمسألة مستحيلة.

وقد وعلنى الدكتور على مصطفى مشرقة ومحمد مرسي أحمد (الحاشية الاولى ، ص ٢١) بقولهما : « تنبّه الخوارزمي للحالة التي يستحيل فيها ايجاد قيمة حقيقية للمجهول ، فقال : ان المسألة تكون في هذه الحالة « مستحيلة » . وقد بقي هذا اسمها بين علماء الرياضيات الى أواخر القرن الثامن عشر ، حينما بدأ البحث في الكمتيات التخيلية على أيدي كاسبار فسلل وجان روبير أرجان » .

راجع أيضاً تعليق قدري طوقان (تراث العرب العلمي ١٢٥).

<sup>(</sup>١) كذا بالأضل ، والصواب : وواحد .

<sup>(</sup>٢) كان المجموع ، كان الذي اجتمع .

# للتوسع والمطالعة

- -كتاب الجبر والمقابلة (قام بتقديمه والتعليق عليه علي مصطفى مشرفة ومحمد مرسي أحمد)، مصر ١٩٣٧م؛ ١٩٣٩م.
- -كتاب صورة الارض لبطليموس القلوذي ( اعتنى بنسخه وتصحيحه هانس فون مزيك ) ، فيناً ١٩٢٦ م .
- الرسائل المتفرّقة في الهيئة للمتقدّمين ، حيدراباد ( دائرة المعارف العثمانية ) .

# الكنيي

هو أبو يوسف يعقوب بن السحق بن الصباح بن عمران ... بن الاشعث ابن قيس ... بن الحارث الاصغر بن معاوية بن الحارث الأكبر ... بن كيندة ... ابن يعرب بن قحطان . فنحن نرى من هذا النسب أن الكندي عربي ، وأن اثنين في عمود نسبه ، الحارث الأكبر والحارث الاصغر ، كانا من ملوك الغساسنة في جيلق ، وأن الأشعث بن قيس كان من أنصار الامام علي البارزين ، وأن أباه اسحق بن الصباح قد ولي الصلاة والأحداث للعباسيين في الكوفة مرتين : مرة سنة ١٩٥٩ ه (٧٧٥ م) في أيام المهدي استمرت نحو سبع مرتين : موة سنة ١٩٥٩ ه (٧٧٥ م) في أيام المعين . ويبدو ان اسحق بن الصباح قد توفي في أيام الرشيد لا نعرف زمنها المعين . ويبدو ان اسحق بن الصباح قد توفي في أثناء ولايته الثانية في الكوفة ، في أواخر خلافة الرشيد قبيل سنة ١٩٥ ه (٨٠٩ م) .

أما الكندي نفسه فقد ولُد في البصرة ، بين ولايتي أبيه في الكوفة ، نحو سنة ١٨٥ ه ( ٢٠١ م ) أو قبيل ذلك . ويتيم الكندي من أبيه باكراً . وكانت نشأة الكندي الأولى في البصرة ، ثم انتقل الى بغداد حيث نأدّب بعلوم زمانه . ولم تُعرَفُ له في بغداد شهرة ولا حال قبل أيام المأمون ؛ ثم اتصلت شهرته وحظوته في بلاط العباسيين عند المعتصم ، اذ كان مؤدب ابنه أحمد . ثم اشتدت العداوة بين الكيندي وبين محمد وأحمد ابني شاكر المنجم وأبي معشر الفلكي وستند بن علي ، في أيام المتوكل وما بعدها . ويبدو أن الكندي لم ينل حظا وافراً من الدنيا ولا صفت حياته من الشوائب ، فكتره الناس واعتزل الحياة العامة .

وتُوُفِّيَ الكنديِّ في بغداد ، سنة ٢٥٢ ه (٨٦٦ م) أو بعدها بقليل.

#### كتبسه

اورد ابن النديم أسماء كتب الكندي في ثماني صَفَحات ملزوزة (ص ٣٥٨ ـ ٣٦٥). واستغرب سارطون أن تكون هذه الكتب مِاثَتَيْن وسبعين كتاباً (١: ٥٥٩). وعددتُّما أنا في طبقات الاطباء (١: ٢٠٩ ـ ٢٠٤) مائتين وثمانين. على أننا يجب ألا ننسى أن معظم الكتب المنسوبة الى الفلاسفة هي رسائلٌ قصار ومقالات وفصول من كتب. وأكثر هذه الكتب قد ضاع. ولقد أخرج محمد عبد الهادي أبو ريدة ما وصل الينا من رسائل الكندي في جزئين. من هذه الكتب كلها:

ك الفلسفة الاولى فيما دون الطبيعيات والتوحيد ــ ر في أنه لا تنال الفلسفة الا بعلم الرياضيات ــ ر في الابانة أنه لا يمكن أن يكون جرم العالم بلا نهاية ــ ر في المدخل المنطقي باستيفاء القول فيه ـ ر في استعمال الحساب الهندي (أربع مقالات) \_ ر في أن العالم وكل ما فيه كُرِيُّ الشكل \_ ر في أن سطح ماء البحر كري - الرسالة الكبرى في التأليف (الموسيقي) - ر في تسطيح الكرة ــ ر في عمل الحُلْقَات الست (للرصد) واستعمالها ــ ر في أن روَّية الهلال لا تضبط بالحقيقة ، وانما القول فيها بالتقريب – ر في كيفية عمل داثرة مساوية لسطح اسطوانة مفروضة ــ ر في اختلاف مناظر المرآة ــ ر في استخراج خط نصف النهار وسَمْت القبلة بالهندسة ــ ر في ماثية الفلك واللون اللازم اللازوردي المحسوس في جهة السماء ــ ر في كيفية الدماغ \_ ر في عضة الكلب الكلب \_ ر في صنعة أطعمة من غير عناصرها \_ ر في الاحتراس من خدع السفسطائيين ـ ر في نقض مسائل الملحدين ـ ر في تثبيت الرسل عليهم السلام ــ الرسالة الكبرى في السياسة ــ ر في كوكب الذوَّابة ــ رسالةً في الكوكبُ الذي ظهر ورصد أياماً حتى اضمحل ّـــ ر في استخراج بُعد مركز القمر من الارض – ر في عمل القُمُعُم النبّاح – ر في التنبيه على خدع الكيماويين ــ ر في علم حدوث الرياح في باطن الأرض المحدثة كـُثرة الزلازل والخسوف (الانهيارات).

#### مقامه وآراؤه

قال صاعد: (ص ٥١ – ٥٧») الكندي فيلسوف العرب ... ولم يكن في الاسلام من اشتهر عند الناس بعلوم الفلسفة حتى سموّه فيلسوفاً غير يعقوب الكندي. وله في أكثر العلوم تآليف مشهورة من المصنفات الطوال والرسائل القصار». فالكندي فيلسوف عربي النسب وأول من استحق لقب فيلسوف من المسلمين. ولاشك في أن الكندي كان واسع المعرفة بما كان عند اليونان من العلوم والفلسفة ، بارعاً فيها كلها. وتنوع كُتبه وكثرتها تدلان على رسوخ قدمه في فنون المعرفة التي عالجها.

ومن خصائص الكندي البارزة دقته في تحديد الالفاظ الفلسفية وفي وجوه استعمالها ؛ ثم هو يبني البحث في الفلسفة على أسس من الرياضيات ، غير أنه يَقَعُ في الحطأ الذي وقع فيه جميع فلاسفة الاسلام كثيراً أو قليلاً ، وذلك أنه اتتجه اتتجاهاً أرسطوطاليسياً ولكن تسرّب الى آرائه وأغراضه كثير من المعاني الافلاطونية والاسكندرانية من طريق الترجمات للكتب الاسكندرانية المنسوبة الى أرسطو. وأما في الدين فيبدو أن الكندي كان سنيّ الاعتقاد ولكن لا يقاوم آراء المعتزلة.

وكان الكندي كثير الاهتمام بالعلوم الرياضية والطبيعية ، وله بلا ريب تجارِبُ في علم الطبيعيّات ، غير أنه لا يزال يفسّر كثيراً من أوجه النشاط في الطبيعة تفسيراً آلهياً و يُكثّر من المقدمات قبل أن يبدأ بمعالجة الموضوع المقصود من المعالجة ، وذلك مسلك الفلاسفة القدماء ومسلك المتكلّمين من المعتزلة الذين عاصرهم الكنديّ كالنّظام والجاحظ . ثم ان الانسان كلّما قلّ علّمه بموضوع أكثر من تقديم المقدمات في معالجته . ومن الكندي وصل الينا أقدم كتاب في الموسيقي . وكان الكندي لا يومن بشمرة الكيمياع (صناعة الذهب والفضة) ، ولكنه كان يعتقد بالتنجيم فكان منجماً للرشيد وللمأمون (مقدمة ابن خلدون ٢٠١) .

والكندي عظيم الانصاف في موقفه من رجال الفكر ، فهو يقول (رسائل

الكندي ١: ٩٧ وما بعدها ) ﴿ غرض الفيلسوف في علمه اصابة الحق ، وفي عمله العمل الحق ... ومن أوجب الحق ألا نذم من كان أحد أسباب منافعنا ... وان قصروا عن بعض الحق ... وينبغي لنا ألا نستحيي من استحسان الحق واقتناء الحق من أين أتى – وان أتى من الأجناس القاصية عنا والامم المباينة لنا ، فانه لا شيء أولى بطالب الحق من الحق . وليس ينبغي بخس الحق ، ولا تصغيره بقائله ولا بالآتي به » .

### موجز فلسفته

الغالب على الكندي أنه على رأي أرسطو في الزمان والمكان والصورة والمادة والحركة والطبيعة والسببية والعقل والنفس، غير أن ميله الشخصي الى رأي الدين وتأثّره بما كان قد تسرّب الى الفلسفة المنسوبة الى أرسطو من الآراء الافلاطونية والاسكندرانية قد جعلاه يُجانبُ أرسطو في بعض تفاصيل هذه المدارك. انه يجيز مثلاً أن يكون العالم متناهياً في الواقع وان كنا نحن نستطيع أن نتخيله غير متناه. ثم يجنز ايضاً أن يكون الزمان متناهياً من أوله.

(١) يرى الكندي أن الرياضيات لا تكون بالاقتناع بل بالبراهين ، فاذا اخذناها بالاقتناع كانت ظناً من الظنون . والاعداد عند الكندي متناهية في نفسها ، أي أن كل عدد مهما كان كبيراً فانه متناه . غير أن سلسلة الاعداد يمكن أن تكون في خيالنا غير متناهية لأن بامكاننا أن نزيد عدداً بالجمع أو بالتضعيف بلا نهاية . ولكن المعدودات متناهية لأنها اجسام ، ولأنها أشياء مادية مخلوقة ، وقد قال الله تعالى : « وكل شيء أحصيناه كتاباً » (١) ، الكتابة والتدوين .

<sup>(</sup>۱) القرآن الكريم ۷۸ : ۲۹ ، سورة النها . راجع أيضاً : ۹ وأحمى كل شيء عددا ، ( ۲۷ : ۲۸ ، سورة الجن ) ، ۹ وكل شيء أحصيناه في إمام (كتاب) مبسين ( واضح ، ظاهر ) ( ۳۲ : ۲۲ ، سورة يس ) .

(٢) ويتكلّم الكندي على تناهي العالم والحركة والزمان في السياق التالي: أكل جرم (جسم) لا بد له من شكل؛ ولا يمكن أن يكون ثمّت شكل بلا حدود. فكل جسم، اذن ، متناه من حيث المكان. ثم ان الجسم جزء من الطبيعة ، والطبيعة هي الموجود المتحرّك (الحاضع للحركة) والمتعلّقة بالسببية (اذ لا يمكن أن يوجد جسم بلا سبب)، وما كان له سبب فلا يمكن أن يكون أزلياً. بذلك يتضع لنا أن كل جسم متناه في المكان ومتناه في الزمان من أوله.

ب ــ وننتقل الآن الى جسم العالم. ان العالم كلّه يجب أن يكون له شكل أيضاً. والشكل الوحيد الممكن للعالم هو الشكل الكُريّ. ودليل الكندي على ذلك ما يلى:

لو فرضنا أن العالم على غير شكل الكرة (متعدّد الاضلاع) ثم تخيّلناه وهو يدور على نفسه لوجب أن نتخيّل زاويته القصوى عن مركزه ترسم دائرة وهمية كبرى ، بينما تظل زواياه الاخرى متفاوتة البعد في قلب تلك الدائرة الوهمية . ومعنى هذا أن هنالك وجوداً وراء بعض أضلاع العالم . وبما أن هذه الوحدة تدور على نفسها ــ وكل جسم يدور على نفسه يرسم حوله كرة ــ فإن شكل العالم كريّ .

فالعالم اذن متناه من حيث المكان ومحدود (على شكل الكرة).

ج ـ وبما أن لكل موجود علة "سابقة عليه ضرورة"، فلا بد من أن يكون لهذا العالم علية أيضاً ؛ فيضَحُ من ذلك أن العالم متناه من حيث الزمان وأنه محدث.

د - والحركة بطبيعتها تالية لوجود الجسم ، اذ لا يمكن أن يكون ثمت حركة اذا لم يكن ثمت جسم يتحرك. فالحركة أيضاً حادثة ومتناهية من أولها أيضاً.

هـــوالزمان عند الكندي شيء، وهو قياس للحركة وحادث بحدوثها . فالعالم والحركة والزمان عند الكندي اذن متناهية وحادثة . (٣) وفي مفردات العلم الطبيعي يقول الكندي إن سَطَح الماء (البحر) كُرِيّ ؛ ثم يتكلّم على المد والجزر ويرى أنهما ضروريان في البحار وأنهما من أثر حرارة الشمس في الدرجة الاولى ، قال : اذا كانت الشمس في الجهة الشمالية سال الهواء الى الجهة الجنوبية ، فيسيل ماء البحر بحركة الهواء الى جهة البحر الجنوبية ». وهو يرى للقمر أيضاً صلة بحدوث المد والجزر (من جهة حرارة القمر أيضاً). غير أنه يرى تكافواً بين حركة القمر وحركة المد (رسائل الكندي ٢ : ١٢٨ – ١٣١). والماء أيضاً لا لون له ، وانما يتلون الماء بلون ما يجاوره. أما اللون اللازوردي الذي يظهر للسماء فله عند الكندي تحليل طويل غامض. وكذلك يشير الكندي الى ذوبان المعدن اذا اخترق الهواء بشدة (سرعة) مسافة طويلة ، ويذكر انه جرّب ذلك! وهو يظن أن النور لا يحتاج الى وقت في قطع المسافات ، فانسه بقول ؛ و فاننا اذا فتحنا أعيننا الى كوكب في الفلك الأقصى مع بعد المسافة ، حسسناه ١٠٠ ، مع الفتح بلا زمان » (رسائل الكندي ٢ : ٨٣).

(٤) والمعرفة تكون من طريق العقل ومن طريق الحواس"، ثم من طريق المخيلة التي هي رُتبة موسط مرسط العقل والحس. والنبوة ضرورية للبشر في الهداية وفي المعرفة.

#### للتوسع والمطالعة

رسائل الكندي الفلسفية (محمد عبد الهادي أبي ريدة) ، القاهرة ( دار الفكر العربي ) ١٣٦٩ – ١٣٧٧ ه ( ١٩٥٠ – ١٩٥٣ م ) .

ــ رسالة في العقل (راجع تلخيص كتاب النفس لابن رشد).

<sup>(</sup>١) أحسنا يه .

- رسالة في خبر تأليف الالحان (روبرت لحمن ومحمود الحنفي ) ليبزيغ ١٩٣١ م .
- موُلفات الكندي الموسيقية (زكريا يوسف)، بغداد (مطبعة شفيق) ١٩٥٢ م.
  - -كيمياء العطر والتصعيدات ، لايبزيغ ١٩٤٨ م .
- ــ رسالة في عمل السيوف (فيصل بدوي) ، بغداد (وزارة الارشاد) ١٩٦٢ م .
- ـــ رسالة في عمل الساعات (زكريا يوسف) ، بغداد (مطبعة شفيق) ١٩٦٢ م .
- ــ الرسائل المتفرّقة في الهيئة للمتقدّمين ...، حيدراباد ( دائرة المعارف العثمانية ) ١٩٤٨ م .
- ــ يعقوب بن اسحاق الكندي : حياته وآثاره ، تأليف كوركيس عوّاد القاهرة (مديرية الفنون والثقافة الشعبية) ١٩٦٢ م .
- التصانيف المنسوبة الى فيلسوف العرب (الكندي) ، تأليف رتشر د مكارثي ، بغداد ١٩٦٢ م .
- صفحات من حياة الكندي وفلسفته ، تأليف عمر فرّوخ ، بيروت ( دار العلم ) ١٩٦٢ م .
- الكندي فيلسوف العرب ، تأليف أحمد فواد الأهواني ، القاهـــرة ( المؤسسة المصرية للتأليف والترجمة ) بلا تاريخ .
- الكندي وفلسفته ، تأليف محمد عبد الهادي أبي ريدة ، القاهرة ( دار الفكر العربي ) ١٩٥٠ م .

# البّتانيت

وُلِد أَبُو عبد الله محمدُ بن جابرِ بن سنان الحَرَّاني الرَّقيّ المعروف بالبتّاني في بتّان ، وهي ناحية من حَران ، نحو سَنَّة ٢٤٠ هـ (٨٥٤ م) ، وكانت اقامته في الأكثر في الرقمة حيث قام بارصاده الفلكية . ولسنا نعلم من تفاصيل حياته الا أنه زار بغداد مراراً ، وأنه كان متّصلاً بأبي الحسن علي بن الفرات الذي تولى الوزارة ثلاث مرات للمقتدر بين سنة ٢٩٦ هـ (٩٠٩ م) وبين سنة ٣١٢ هـ (٩٠٩ م) .

وفي سنة ٣١٧هـ ( ٩٢٩م ) ورد البتّاني الى بغداد مع وفد من بني الزيّات من أهل الرقة في ظُلامات كانت لهم. وفي طريق عودته من بغداد توفّى عند قصر الحضر أو قصر الجص قرب سامرًا

#### كتبسه

للبتّاني من الكتب ك مطالع البروج في ما بين أرباع الفلك (عمله لابن الفرات ) — ر في تحقيق أقدار الاتتّصالات — شرح المقالات الاربـــع لبطليموس — زيج كبير .

#### مقامه وجهوده

البتّاني أحد المشهورين برصد الكواكب المتقدّمين في علم الهندسة وعلم الهيئة وحساب النجوم، وله زيج جليل ضمّنه أرصاد النّيرّين (١١ واصلاح

<sup>(</sup>١) النيران : الشمس والقمر . ويبدر أن كلمة ، والكواكب ، ساقطة بعد كلمة النيرين .

حركاتها المثبتة في كتاب بطليسموس المعروف بكتاب المجسطي ، وذكر فيه حركات الخمسة المتحبيّرة على حسب ما أمكنه من اصلاحها وسائر ما يُحتاج اليه من حساب الفلك . ويبدو أن هذا الزيج قد تضميّن أرصاد البتيّاني من ٢٦٤ هـ (٨٧٨م) الى سنة ٣٠٦ه (٩١٨م) . وقد أثبت في هذا الزيج الكو اكب الثابتة (١) لسنة ٢٩٩ه (٩١١م) . ولا يُعلم أحد في الاسلام بلغ مبلغه في تصحيح ارصاد الكو اكب وامتحان حركاتها (الفهرست ١٨٩هـ ، ٣٩٠ ؛ القفطي ٢٨٠ – ٢٨١) .

#### منهاجه في العمل

جعل البتاني لزيجه مقدّمة ذكر فيها شرف علم النجوم ثم بسط منهاجه في عمل ذلك الزيج. وقد أورد الاستاذ قدري طوقان شيئاً من هذه المقدمة (تراث العرب العلمي ٢١٥ — ٢١٦) ؛ وفي ما يلي بعضها.

« لما أطلتُ النظر في هذا العلم — ووَقَفَتْ مَعَ اختلاف الكتب الموضوعة لحركات النجوم وما نهياً على بعض واضعيها من الحلل ، في ما أوصلوه فيها من الاعمال وما ابتنوه عليها وما اجتمع أيضاً في حركات النجوم على طول الزمان ، لما قيست ارصادُها الى الارصاد القديمة وما وُجد في ميل فلك البروج على فلك معدل النهار من التقارب وما تغير بتغيره من أصناف الحساب وأقدار أزمان السنين وأوقات الفصول واتصالات النيرين التي يُستَدَلَ عليها بأزمان الكسوفات وأوقاتها — أجريتُ في تصحيح ذلك وإحكامه على مذهب بطليموس في الكتاب المعرف بالمجسطي ، بعد إنعام النظر وطول الفكر والروية ، مقتفياً أثرة متتبعاً ما رسمه ، اذ كان قد تقصي ذلك من وجوهه ودل على العلل والأسباب العارضة فيه كالبرهان المندسي العددي الذي لا تُدْفعُ صحته ولا يُشك في حقيقته ...

<sup>(</sup>۱) يذكر سارطون ( ۱ : ۲۰۳ ) ان زيج البتاني يتضمن النجوم الثوابت لسنة ۲۹۷ هـ ( ۸۸۰ – ۸۸۱ م ) لا لعام ۹۱۱ – ۹۱۲ .

« ووضعت في ذلك كتاباً اوضحت فيه ما استعجم وفتحت ما استغلق وبيتنت ما أشكل من أصول هذا العلم أو شذ من فروعه وسهلت به سبيل الهداية .... في صناعة النجوم . وصححت فيه حركات الكواكب ومواضعها من منطقة فلك البروج على ما وَجَدَتُها بالرَصَّد وحساب الكسوفين وسائر ما يُحتاج اليه من الاعمال . ثم أضفت إلى ذلك غيرة مما يُحتاج اليه ، وجعلت إخراج حركات الكواكب فيه من الجداول لوقت يتُحسب فيه بمدينة الرقة ، وبها كان الرصد والامتحان ... »

#### للتوسع والمطالعة

ــ الزيج الصابي ، رومية ١٨٩٩ ــ ١٩٠٧ م .

# أبويجيرالرازي

ولد أبو بكر محمد بن زكريّا الرَازيّ في مدينة الريّ، جَنوبَ طهران، نحو سنة ٢٥٠ هـ ( ٨٦٤ م ). وفي نحو الثلاثين من عمره بدأ دراسة الطب. ويقول الرازي إنه قرأ الحكمة على البَلْخي (طبقات ١: ٣١١)، وكان البلخيّ هذا «من أهل بلخ يطوف البلاد ويجولُ الارض، حَسَنَ المعرفة بالفلسفة والعلوم القديمة (الفهرست ٤١٦).

واتفق أن جاء الى الريّ طبيب فاضل وحكيم بارع من أهل طبرستان هو أبو الحسن علي بن ربّن الطبريّ فقرأ الرازي عليه واستفاد منه علماً كثيراً. ويبدو أن ابن ربن هذا قد وصل الى الريّ في سنة ٢٨٩ هـ (٢٠٩ م) ، بعد ثورة محمد بن هرون بطبرستان واستيلاء السامانيين عليها. ثم ان الرازي بوع في الطب واشتهر فأصبح رئيساً لمارستان الري (مستشفاها العامّ) زماناً. ثم انتقل الرازي الى بغداد ، وهو طبيب معروف مشهور في الأغلب ؛ وفي بغداد أصبح ساعور (١) المستشفى العصّدي. وفي بغداد ايضاً اتصل

الرازي بأبي الحسن علي بن عيسى الجرّاح الذي وزَرَ للخليفة المقتدر سنة ٣١٠ه (٩٢٧م). ولكنه لم يَقَطَعُ صِلاتهِ عِكَام المشرق السامانيين (٢٠ على الأخص .

وعُمَدِيَ الرازي في آخر عُمُرُه بماء زرقاءً أو سوداءً ثم تُوفِيّ في بغدادً ، سَنَة ٣٢٠ أو ٣٢١ ه ( ٩٢٤ م ) في الاغلب .

<sup>(</sup>١) رئيس المستشفى . في القاموس (٢ : ٤٨) الساعور : مقدم النصارى في معرفة الطب . (٢) ألف الرازي كتابه « المتصوري » للأمسير منصور بن إسحق بن أحد بن أسد الساماني حاكم الري ( ٢٩٠ – ٢٩٦ ه ) .

لأبي بكر الرازي ، كسائر أطباء العرب ومفكتريهم ، كتب كثيرة متنوعة في المنطق وما وراء الطبيعة والآلهيات وعلم النفس ، ثم في الطبيعيات والجغرافية والبصريات والكيمياء والطب والتشريح وطب العيون والهندسة والموسيقي والسياسة . ولا ريب في أن قيمته الاساسية انما هي في كتبه الطبية . من هذه :

- الحاوي ، وهو أجل كتبه وأعظمها في صناعة الطب ، جمع فيه جميع ما وجده للاقدمين والمتأخرين في الامراض ومداواتها .

- المنصوري، وهو كتاب مختصر موجز في عشر مقالات في علم الطب والتشريح والتشخيص وفي الادوية والاغذية وفي حفظ الصحة وتدبير المسافرين وفي الجبر (للعظام المكسورة) ومداواة الجروح والقروح، وفي السموم، وفي المحميّات.

-كتاب في أن الحيمية المفرطة والمبادرة الى الادوية والتقليل من الاغذية لا يحفظ الصحة بل يجلب الأمراض.

- في أن جُهَّال الاطباء يشدّدون على المرضى في منعهم من شهَّواتهم ، وإن لم يكن بالانسان كثير مرض ، جهلاً وجُزُافاً .

ــ مقالة في الجُنُدري والحصبة .

-كتاب إلى من لا يحضُره الطبيب (وفيه ذكر العلل ووصفها ومعالجتها بالأدوية الموجودة عادة في متناول اليد) ، ويعرف أيضاً بكتاب طيب الفقراء.

-كتاب الادوية الموجودة في كل مكان ، يذكر فيه أدوية لا يحتاج الطبيب الحاذق معها الى غيرها اذا ضم اليها ما يوجد في المطابخ والبيوت . -- كتاب الفالج .

-كتاب في اللقوة (اعوجاج الفم الى جانب العنق).

- كتب في هيئة العين ، هيئة الكبد ، هيئة الأنشيس ، هيئة القلب ، هيئة الصماخ ، هيئة المفاصل .

- مقالة في العلة (السبب) التي من أجلها يَعْرِضُ الزُّكَامِ لابي زيد البلخي في الربيع عند شِمَّه الورد.
- مقالة في آلزكام والنزلة وامتلاء الرأس ومنع النزلة الى الصدر ، والريح التي تسد المنخرين ومنع التنفس بهما .
- -- مقالة في أبدال الادوية المستعملة في الطيب والعلاج ، وقوانينها وجهة استعمالها .

ولأبي بكر الرازيّ عدد من الكتب تناول فيها ميل العامة عن الاطباء الحدّاق ورواج حال الجهال من الاطباء عند العامة وصعوبة شفاء الادواء السهلة أحياناً. من هذه:

- مقالة في الاسباب المُميلة لقلوب أكثر الناس عن أفاضل الاطباء الى أخسائهم.
  - -كتاب في أن العلل اليسيرة بعضها أعسر تعرَّفاً وعلاجاً .
  - -كتاب العلة (السبب) التي لها تذم العوامُّ الاطباءَ الحذَّاق.
    - ــ رسالة في العلل المشكلة وعذر الطبيب.
- رسالة في العلل القاتلة لعظمها والقاتلة لظهورها بغتة مما لا يقدر الطبيب على صلاحها ، وعذره في ذلك .
- كتاب في أن الطبيب الحاذق ليس هو من قدر على إبراء جميع العلل ، فان ذلك ليس في الوسع ولا في صناعة أبقراط ؛ وأن الطبيب قد يستحق أن يُشكر ويمدح ، وأن تُعظّم صناعة الطب وتشرّف، وإن هو (أي الطبيب) لم يقدر على ذلك (على شفاء جميع الامراض) ، بعد أن يكون متقدماً لأهل بلده وعصره.
- رسالة في أن الصانع المتعرّف (!) في صناعته معدوم في جلّ الصناعات ، لا في الطب خاصة ، والعلة من أجلها صار ينجح جهال الاطباء والعوام والنساء في المدن في علاج بعض الامراض أكثر من العلماء ، وعذر الطبيب في ذلك .

ـــ رسالة في محنة (امتحان) الطبيب، وكيف ينبغي أن يكون في حاله ونفسه وسيرته وأدبه.

رسالة في أن العلل المستكملة (!) التي لا يقدر الأعلاّء أن يعبروا عنها ويحتاج الطبيب الى لزوم العليل والى استعمال بعض التجربة لاستخراجها والوقوف عليها ، وتحيّر الطبيب .

ولأبي بكر الرازي أيضاً كتب في غير الطب كثيرة متفاوتة في القيمة ، منها :

- كتاب هيئة العالم ، وغرضه أن يبين أن الارض كُرِيّة وأنها في وسط الفلك ، وأنه (أي الفلك) ذو قطبين يدور عليهما ؛ وأن الشمس أعظم من الارض ، والقمر أصغر منها (من الأرض).

- كتاب في كيفية الإبصار يبين فيه أن الابصار ليس يكون بشعاع يخرج من العين ؛ وينقض فيه أشكالاً من كتاب اقليدس في المناظر .

-كتاب في أن صناعة الكيمياء أقرب الى الوجود منها الى الامتناع ، سماه كتاب الإثبات .

-كتاب في مبِحْنة الذهب والفضة والميزان الطبيعي (لاستخراج الثقل النوعى).

حَكتاب في أنه لا يُتَصَوَّر لمن لا دربة له بالبرهان أن الارض كُرية وأن الناس حولها .

ــ مقالة في العلة التي لها يحرق الثلج ويقرّح .

#### مقسامه وأقواله

أبو بكر الرازي طبيب في الدرجة الاولى ؛ انه طبيب الاسلام غير مُدافع ، وهو أعظم طبيب في الاسلام وفي العصور الوسطى في الشرق والغرب معاً . ثم انه أول طبيب طبتق الكيمياء في التطبيب (في وصف العلاج) : (ليس من الضروري أن يعالج الطبيب المريض بمادة واحدة تشفيه ، بل قد يكون من الممكن أن يصف الطبيب للمريض مادتين اذا تفاعلتا في جسم

المريض نُتج منهما مادة "ثالثة فيكونُ شفاء المريض حينئذ أضمن وأسرع). ولقد اهتم الرازي بعاملين في تطبيبه، أولهما أنه لجأ الى العامل النفسي في المعالجة: بتشجيع المريض وتأميله بالشفاء، وثانيهما الملاحظة السريرية (دراسة سير المرض وتطوره).

أما العامل النفساني فلم يكن عند الرازي جانباً روحانياً فحسب ، بل كان فيه نظرة فلسفية تساعد الطبيب على حسن التشخيص وعلى التمييز بين الجانب الحقيقي والجانب الوهمي (او الكاذب) من الشكاة التي يعلنها المريض للطبيب . من أجل ذلك يرى الرازي أن العلاج بالدواء ليس محموداً في كل حالة ، فان هنالك حالات يجب أن يعالج فيها المريض بالأغذية ، أو بالوعظ والايهام .

وتبسط الرازي في الطب وبرَع في التشريح وفي الامراض الداخلية وأمراض النساء والتوليد وفي التكحيل (معالجة أمراض العيون). ودرس الحُدري والحصية والطاعون، وله أول تقرير (وصف) سَريري للجُدري، بل هو أول من أشار الى هذا المرض.

والرازي عالم كيماوي في الدرجة الثانية . ونحن نفهم بالكيمياء عنده أمرين : الصنعة (محاومة تحويل المعادن الحسيسة كالرّصاص والنّحاس الى معادن شريفة كالفيضة والذهب) ثم علم الكيمياء على ما نعرف في العصر الحديث . يذكر الرازي في كتابه «سر الاسرار » طريقة الاختبار في الكيمياء وكيف يجب أن يعد الكيماوي أدوائيه ومواده كلها قبل أن يبدأ بالعمل . وقد وصف الرازي لنا عشرين أداة ما بين زجاجية ومعدنية . وقد قسم الرازي المواد أربعة أقسام : معدنية (غير عُضوية) ثم نباتية ثم حيوانية (عضوية) ثم مشتقة (مركبة) . وقد قسم المواد المعدنية (غير العضوية) ستة أقسام . وحضر الرازي عدداً من الحوامض منها زيت الزاج أو الزاج الأخضر (حامض الكبريتيك) ، كما حضر الغول (الكحول) باستقطاره من مواد نشوية وسكرية متخمرة .

وبرع الرازي في الطبيعيات ، فله الميزان الطبيعي الذي يتقيس به الشقال النوعي . ولقد تقدّم الرازي على ابن سينا وابن الهيثم (سبقهما) في نقض القول بأن البصر يكون بخروج شعاع من العين الى الشيء المبصر (وقال بأنه يكون بصدور شعاع من الشيء المبصر الى العين ) .

وعالج الرازي عدداً من موضوعات الفلسفة الالهية ، ولكنه لم يبلغ فيها مبلغاً ؛ وقد رد عليه كثيرون في ذلك ، منهم الفارابي (القفطي ٢٨٠). وكان الرازي يلفت في الالهيات بين آراء فيثاغوراس وأفلاطون وأرسطو وأفلوطين وبين آراء الدهرية والبراهمة والثنوية. فبينما هو يقول بأن في الوجود خمسة أشياء قديمة : الباري والنفس والهيولي والمكان والزمان ، تراه يقول بأن العالم مُحدّث وأنه سيفنى . والرازي يرى رأي البراهمة في أن النبوة اذا كانت جائزة في حق شخص فانها تكون جائزة في حق كل شخص آخر .

#### جملة من أقواله

ولأبي بكر الرازي أقوال في الطب هي في الحقيقة نصائح للطبيب في الأكثر وللمريض في الاقل ، وهي في الوقت نفسيه قواعد عامة الوقال صائبة (طبقات الاطباء ١: ٣١٤ ــ ٣١٥):

الحقيقة في الطب غاية لا تُدرك ، والعيلاج بما تنصّه الكتب دون إعمال الماهر برأيه خطر ... الاستكثار من قراءة كتب الحكماء والإشراف على أسرارهم نافع لكل حكيم عظيم الخطر ..

... العمر يقصر عن الوقوف على فعل كل نبات في الأرض ، فعليك بالاشهر مما أجمع عليه ، ودع الشاذ واقتصر على ما جرّبت ... من لم يعُنن بالأمور الطبيعية والعلوم الفلسفية والقوانين المنطقية ولم يتعند ل عن اللذات الدنيائية فاتهمه في علمه ، ولا سيّما في صناعة الطبّ ... متى اجتمع جالينوس (المقدرة العقلية) على معنى جالينوس (المقدرة العقلية) على معنى

فذلك هو الصواب ، ومتى اختلفا صعب على العقول ادراك صوابه ِ جداً ... الامراض الحارة أقتل من الأمراض الباردة لسرعة حركة النار ... الناقهون من المرضى اذا اشتهوا من الطعام ما يضرهم ، فيجب للطبيب أن يحتال في تدبير ذلك الطعام وصرفه الى كيفية موافقة ولا يمنعهم مما يشتهون بتة ...

... ينبغي للطبيب أن يُوهِم المريض أبداً الصحة ويُرجيه بها ، وإن كان غير واثق بذلك ، فمزاج الجسم تابع لأخلاق النفس ... الاطبياء الأميون والمقلدون والاحداث ومن لا تجربة لهم ، ومن قلت عينايته وكثرت شهواته ، قتالون ... ينبغي للطبيب ألا يدع مُساءلة المريض عن عن كل ما يمكن أن تتولد عنه علته ، من داخل ومن خارج ، ثم يقضي بالأقوى ... ينبغي للمريض أن يقتصر على واحد ممن يوثق به من الأطباء فان خطأ ( الطبيب الواحد ) في جنب صوابه قليل جداً ... من قطبت عندكثير من الأطباء عنوض الأطباء يُوشك أن يقع في خطأ كل واحد منهم ... باختلاف عروض البلدان تختلف المزاجات والاخلاق والعادات وطباع الادوية والاغذية ... ان استطاع الحكيم أن يعالج بالأغذية دون الأدوية فقد وافق السعادة .

#### ــ قوله بالقدماء الخمسة وحدوث العالم:

... أنا أقول ، إن الحمسة قديمة ": الباري سبحانه ثم النفس الكليّة ثم الهيولي الاولّة ثم المكان والزمان المطلقان ...

... والعلة في أحداث العالم أن النفس اشتهت أن تتجبل في هذا العالم ، وحرّكتها الشهوة لذلك ولم تعلم ما يلْحقُها من الوبال اذا تجبلت فيه . واضطربت (النفس) في إحداث العالم وحرّكت الهيولي حركات مضطربة مشوّشة على غير نظام وعجزت عمّا أرادت ، فرَحمها الباري جُل وتعالى وأعانها على إحداث هذا العالم وحملها على النظام والاعتدال رحمة منه له وعلما أنها اذا ذاقت وبال ما اكتسبته عادت إلى عالمها وسكن اضطرائها وزالت شهوتها واستراحت . فأحدثت (النفس الكليّة) هذا العالم بمعاونة

البارىء لها . ولولا ذلك لما قدرت على إحداثه ؛ ولولا هذه العلة لما أُحدِثَ العالم ... (رسائل الرازي ١٥٩ ، ٣٠٨) .

### للتوسع والمطالعة

- ـــ رسائل فلسفية ... للرازي ( بول كراوس ) ، القاهرة ١٩٣٩ م .
- ــ المرشد أو الفصول مع نصوص طبيّة (تقديم وتحقيق ألبير اسكندر) وتليه دراسة تحليلية لطبّ الرازي بقلم محمد كامل حسين (مجلّة معهد المخطوطات العربية ، ۷: ۱، ۱۹۶۱م.)
- ـــ الحاوي في الطبّ ، البندقية ١٥٤٢ ؛ حيدراباد (دائرة المعارف العثمانية ) ١٩٥٥ ــ ١٩٥٩ م .
  - ــ الجدري والحصبة ، لندن ١٨٦٦ م .
  - ــ مقالة في الحصى المتولد في الكلى والمثانة ، باريس ١٨٩٦ م .
- ــ رسالة للبيروني في فهرست كتب محمد بن زكريا الرازي ، القاهرة ١٩٣٦ م .
- محمد بن زكريا الرازي الطبيب الكيميائي الفيلسوف ، تأليف الدكتور داوود الحلبي الموصلي ، الموصل (مطبعة محفوظ) بلا تــــاريخ .

# اكحاسِبُ الكُرْخِيِّ

هو فخر الدين أبو بكر محمّد بن الحسن الحاسبُ المعروف بالكرخيّ (١) من اهل كرّخ بغداد. لا نعرف من حياته سوى أنه عاش في بغداد، وأنه ألّف كتابه «الفخري» للوزير فخر الملك أبي غالب محمّد بن خلف (٣).

ومن مراجعة «معجم الأنساب والاسرات الحاكمة ، تأليف زامباور (ص ٣٢٧) » يظهر أن ذا السعادتين أبا غالب الحسن بن منصور ورَرَ سنة ٣٩٧ هـ (٣٠٠ م) لبهاء الدولة البويهي أمير الأمراء في بغداد (٣٧٩ ـ ٣٧٩ هـ) ثم ورَرَ ثانية (٤٠٩ ـ ٤١٠ هـ) لسلطان الدولة أبي شجاع البويهي ، ثم وزر ثالثة سنة ٤١٢ هـ (٢٠١١ م) لمشرّف الدولة ؛ وقد توفي في سنة ٤١٢ هـ نفسها . ويحسن أن نلاحظ أن اسم الوزير مختلف في النصيّن ، ولكن كنيته واحدة وزمن توليه الوزارة متقارب في الروايتين . واعتماداً على ما مر جعل نَفَرٌ من الدارسين وفاة الكرخيّ الحاسب

واعتماداً على ما مر جعل نـفـر من الدارسين وقاة الحرحي الحاسب محصورة ً بين عامـَىْ ١٠١٩ و ١٠٢٩م (بين ٤١٠—و ٤٢٠هـ).

#### كتبسه

يُذكر للكرخيّ ثلاثة كتب:

\_الكافي (في الحساب)

<sup>(</sup>١) يرى المستشرق دلا بينًا Della Vida ان لقب هذا العالم الرياضي الكرجي (راجمع (داجمع La Science arabe

<sup>(</sup>٢) طوقان ٢٤٩ امياداً على قا ثار باقية ١ ٢ : ٢٦٥ .

- ـــ الفخرى (في الجبر والمقابلة)
- البديع (في الجبر والمقابلة ، وفيه نظريات ومعادلات وبراهين أكثر
   تعقداً مما جاء في الفخري ) .

# مقامه وآراؤه

من المستغرب أن الكرخي لم يستعمل الأرقام الهندية في كتبه ، بل كان يثبت الأعداد مكتوبة بالأحرف. وقد قال بعضهم إن هذا يدل عل ميله الى طريقة الهنود.

واعتمد الكرخيُّ، في كتبه في الجبر ، كتاب الخوارزمي، ولكنه زاد على الخوارزمي في الحلول وفي ترقيه في المعادلات وفي الاكثار من البراهين. وبذلك نستطيع أن نتسخذ كتبه صورة لما بلغ اليه علم الجبر عند العرب في أيامه. ومما يدعم هذا الحكم متَصَّطعٌ في مقد مسة كتاب الفخري هسو (طوقان ٢٥٠ ؛ الطبعة الثالثة ٢٨٢):

... اني وجدت علم الحساب موضوعاً لإخراج المجهولات من المعلومات في جميع أنواعه ، وألْفَيَتْ أوضح الابواب اليه صناعة الجبر والمقابلة لقوتها واطرادها في جميع المسائل الحسابية على اختلافها . ورأيت الكتب المصنفة فيه غير ضامنة لما يُحتاج اليه من معرفة أصولها ، ولأوفنة (١) بما يُستعان به على علم فروعها ، وأن مصنفيها أهملوا شرح مقد ماتها ، وهي السبيل الى الغاية والموصلة الى النهاية . ثم لم أجد لها ذكراً ولا بياناً ... فلم أجد بداً من تأليف كتاب يحيط بها ويشتمل عليها ...

#### للتوسع والمطالعة

-كتاب الوافي في الحساب ، استانبول (مكتبة السليمانية). - انباط المياه الخفية ، حيدراباد (دائرة المعارف العثمانية) ١٣٥٩ هـ

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل . والمني المقصود : ولا وافية ، ولا وفية .

## ا بْنُ مَسْكُونَهِ

هو أبو علي أحمد بن محمد بن يعقوب بن مسكويه المعروف بالحازن ، لأنه كان كاتباً وخازناً للكتب للملك عضد الدولة الذي حكم من سنة ٣٦٧ الى ٣٧٧ للهيجرة (القفطي ٣٦١) ، كما كان ذا حظوة عند سلّفه ركن الدولة (٣٧٨ – ٣٦٦ هر) . وعند خلّفه صمّصام الدولة (٣٧٧ – ٣٧٦ هر) في الرّي . ويبدو ايضاً أنه قد خدم أبا محمد الحسن المهلّبي الذي وزَرَ لمعز الدولة سننة ٣٩٣ هر (٩٥٠ م) ثم توفي سنة ٣٥٢ هر (٩٦٣ م) . وعلى هذا لا يكن ان يكون ابن مسكويه قد ولد بعد سنة ٣٥٠ هر ٩٤١ م) .

التقى ابن مسكويه بابن سينا مراراً وتناقشا في عدد من الامور . ومات ابن مسكويه وقد طَعَنَ في السن ، في صفر سنة ٤٢١ ه ( ١٠٣٠ م ) .

## مقامه وكتبه

كان ابن مسكويه طبيباً فاضلاً خبيراً بصناعة الطبّ جيّد الإحاطة بأصولها وفروعها . وكان مورخاً قديراً ، وعالماً أخلاقياً بارعاً . وقد كانت له أيضاً مشاركة حسنة في العلوم اللغوية والأدبية والعلوم القديمة . غير أن ابن سينا قد نسبه الى عسر الفهم (القفطي ٣٣٢).

ولابن مسكويه عدد ٰمن الكتب هي (القفطي ٣٣١ – ٣٣٢):

-كتاب أنس الفريد ، وهو أحسن كتاب ألّف في الحِكايات القِصار والفوائد اللطاف .

- تجارِبُ الأمم في التاريخ بلغ فيه الى بعض سنة ٣٧٢ ، وهي السنة التي مات فيها عَضَدُ الدولة . وهو كتاب جميل كبير يشتمل على كلّ ما ورد

في التاريخ مما أوجبته التجربة وتفريط من فرّط وحزم من استعمل الحزم. - كتاب الطبيخ (طبقات الاطبيّاء ١: ٢٤٥)، ولعليّه كتاب تركيب الباجات (١) من الأطعمة، أحكمه غاية الاحكام وأتى فيه من أصول علم الطبخ وفروعه بكل غريب حسن.

- كتاب الاشربة (طبقات الاطباء ١: ٧٤٥ ، ٢٧٦ ؛ لم يذكره القفطي) . - كتاب في الأدوية المفردة .

ــكتاب الفوز الصغير (مطبوع باسم الفوز الاصغر).

- كتاب الفوز الكبير ( او الأكبر ) ، ويُقصد أن يكون تفصيلاً وزيادة على ما في كتاب الفوز الصغير .

ــكتاب تهذيب الاخلاق (طبقات الاطباء ١: ٧٤٥؛ ولم يذكره القفطى).

#### مجمل آرائسه

يضم كتاب الفوز الاصغر ثلاثة موضوعات تتعلق بعلم ما وراء الطبيعة : الكلام على الله ، الكلام على النفس ، والكلام على النبوة . وكلامه كله مجموع من أقوال الفلاسفة اليونان . أما الأخذ من أفلاطون وأرسطو وفرفوريوس تصريحاً وتلويحاً فكثير " . وهنالك آراء أخذها من فلاسفة أقل شهرة "ثم لم ينسبها الى قائليها ، إما لأنه لم يعرف قائليها أو لأنه لم يجد ضرورة لذلك . من ذلك كله قوله (ص ١١ ، ٢٩) : «المحسوسات كلها متبدلة سيالة لا تلبث على حال واحدة ولا قدراً يسيراً من الزمن ... كالوجود ، اذ كان غير باق ولا ثابت على حال واحدة ولا طرفة عين ، بل إنما وجود ومذهبه والزمان على طريق التكون » ، فذلك قول هير اكليطوس الافسوسي ومذهبه والزمان على طريق التكون » ، فذلك قول هير اكليطوس الافسوسي ومذهبه الذي يتميز به . أما الفصل الذي عقده ابن مسكويه للكلام على أن الانسان عالم صغير (ص ٩٢ — ٩٧) فهو قول أنبذقليس ، ولعل ابن مسكويه تناوله من اخوان الصفا .

<sup>(</sup>١) في المعجم الوسيط ( ١ : ٣٥ ) البأج ( بالهمزة ، والحمع بأجات ) : اللون من الطعام

(١) يرى ابن مسكويه في الله رأي الفلاسفة الالهيين والمعتزلة بأن الله صانع العالم موجود بالعرض حَلَقَهُ اللهُ من لا شيء . والله (صانع العالم) يُعرف بطريق السَلْب لا بطريق الإيجاب، وهو واحد.

(٢) والنفس عند ابن مسكويه كالنفس عند الفلاسفة الالهيين والمعتزلة: ليست بجسم ولا عَرَض ، تدرك الموجودات كدَّها ادراكاً عاماً غير متصل بعضو مخصوص في البدن ، وهي غير الحياة . والنفس جوهر حيّ باق ولها حال من الكمال يُسنال في الدنيا حتى تنال النفس سعادتها في الآخرة . واذا استكمل الانسان الحكمة النظرية (المنطق وما بعد الطبيعة) والحكمة العملية (السياسة والاخلاق) فقد استحق أن يسمى حكيماً وفيلسوفاً ، وقد سعيد السعادة التامة .

(٣) ورأي ابن مسكويه في النبوّة قريب من رأي الفارابي واخوان الصفا ، إلاّ أنه أقرب منهم في ذلك الى الايمان الديني . ان ابن مسكويه يريد أن يفسر النبوّة الدينية تفسيراً طبيعياً حيناً ثم تفسيراً نفسياً ماوراثياً حيناً ثم تفسيراً نفسياً ماوراثياً حيناً آخر :

يرى ابن مسكويه أن الانسان عالم صغير ، وقواه متصلة . وفيه نظائر جميع ما في العالم الكبير . والحواس الخمس في الانسان لها ، بالاضافة الى قواها المختصة بها ، حاسة حاسة ، حس مشترك جامع يوُلف بينها . ومن خصائص الحس المشترك أن يقبل الصور من الحواس دُفعة واحدة ، بلا زمان ولا تجزئة ولا انقسام ؛ ولا تختلط الصور فيه ولا تتزاحم .

وترتقي هذه القوة (الحس المشترك) الى قوة تسمى المتخيلة في مقدمة الدماغ. وترتقي هذه القوة المتخيلة في إنسان ما حتى تجاوز حكَّها المألوف في معظم البشر، فلا يبقى هذا الانسان، بهذا الرقي الى هذه الدرجة، إنساناً؛ بل يصير ملككاً كريماً. فاذا هو أدام التفكير بعد أن يصل الى هذه المرتبة يقوى هاجسه ويحتد نظره وتلوح له الأمور الإلهية واضحة جداً.

أما اتصال تلك الأمور الإلهية بالنبي فيقول فيه ابن مسكويه :

ان ذلك الانسان قد ارتقى من قوة الحس إلى قوة التخيل فإلى قوة النخر فإلى إدراك حقائق الأمور التي في العقل ، وبعض هذه الأمور متصل بعض اتصالاً روحياً من أدنى إلى أعلى. ولكن ربما انعكست في بعض الأمزجة مُنْحَطّة ، كما تصاعدت على سبيل الفيض. فيوثير حينئذ العقل في القوة الفكرية ، وتوثر القوة الفكرية في القوة المتخيلة ، وتوثر القوة المتخيلة في الحس قيرى ذلك الانسان أمثلة الأمور المعقولة – أعني حقائق الاشياء ومباديها وأسبابها – كأنها خارجة عنه ، وكأنما يراها بنظره ويسمعها بأذنه (كما أن النائم يرى أمثلة الاشياء المحسوسة في القوة المتخيلة ويظن أنه يراها من خارج). وربما كانت (هذه الأمور التي يراها ذلك الانسان) صحيحة مُبتشرة أو مُنذرة بالمستأنف ؛ وربما رأى الأمور بأعيانها من غير (حاجة الى تأويل) ؛ وربما رآها مرموزة تحتاج الى تأويل .

هكذا يعلل ابن مسكويه النبوة والوحيّ ، ويستعمل في تعليله الرمز الشديد أحياناً .

## الأخــــلاق

جمع ابن مسكويه في كتابه «تهذيب الاخلاق» أقوال الفلاسفة القدماء أمثال بقراط وفيثاغوراس وأفلاطون وأرسطوطاليس وفرفوريوس ثم ضمَّ اليها أَشياء قليلة من الاسلام ومن الشعر العربي، وأراد أن يستخرج منها كلّها نظاماً أخلاقياً اجتماعياً وعملياً يتصبح اتخاذه دُسْتُوراً في الحياة.

يقول ابن مسكويه إن غاية الأخلاق أن تتصدر الافعال عنا جميلة بلا كُلفة ولكن بصناعة وترتيب تعليمي ، أي بفهم لما نفعل ولأسباب ما نفعل . والاخلاق تابعة للنفس لا للجسد ، ولا يمكن أن تحصل الفضائل فينا الا بعد إذالة أضدادها (أي الرذائل) من النفس .

والفضائل أربع : العفّة والشجاعة والسخاء والعدالة ، وهي أوساط بين

أطراف الرذائل (كما يقول أفلاطون). والانسان يتعلم الفضائل إما من النشبة بالطبيعة اذا كان مُدركاً، أو من الشريعة التي تقوم الاطفال وتعلمهم الاخلاق المَرْضية، أو بالتقليد من الأبوين. والناس متفاوتون في الاستعداد لقبول الآداب، كما أن الاخلاق قابلة للتغير.

فاذا جاء ابن مسكويه الى الفصل الذي كتبه في تربية الاحداث قال (ص (ص ٥٨): «نقلت أكثره من كتاب بروسن ». وهو يرى أن الآداب نافعة في الكبار والصغار ، الا أنها في الصغار أنفع لأن الصبي يكون في ابتداء نشوئه قبيح الافعال ، من غير أن يُلقي بالا الى ذلك ومن غير أن يتقيصد ذلك . من أجل ذلك و بحب أن يُربتى الحدُدُثُ على الافعال الجميلة في المطعم والمجالسة والعادات حتى ترسخ تلك الافعال الجميلة فيهم وتكون لهم عادة . ويجب أن يُبعد الاحداث عن مجالس أهل اللهو القبيح وأهل السخافات .

وهو يرى أيضاً أن الشعوب تتفاوت في مراتبها من المدنية ، فأواخسر البرك (١) وأواخر الزَّنج وأشباههم لا يتميزون من القرود إلا بمرتبة يسيرة . ثم تتزايد قوة التمييز والفهم كلما اقتربنا من وسط الاقاليم ، فيحدث في أهلها الذكاء وسرعة الفهم والقبول للفضائل . والى هذا الموضع ينتهي فعل الطبيعة التي وكلها الله عز وجل بالمحسوسات ، ثم يستعد (الانسان) بهذا القبول لاكتساب الفضائل واقتنائها بالارادة والسعي والاجتهاد حتى يصل الى آخر أفقه اتصل بأول أفق الملائكة ، وهذا أعلى مرتبة للإنسان (ص ٧٤).

وهنالك فرق بين الحير والسعادة. الحير عام للجميع. والله هو الحير الاول المطلق، فان جميع الاشياء تتحرك نحوه بالشوق اليه. أما السعادة فانها حال خاصة تختلف بين انسان وانسان، أو بين حيوان وحيوان، وان كنتا لا نسمى ما يتأتى للحيوانات في مآكلها ومشاربها وراحاتها سعادة، بل بختاً واتفاقاً.

<sup>(</sup>١) المائشون في أقاصي بلاد الترك.

<sup>(</sup>٢) الى أنقه : الى أرقى مراتب التطور الطبيعي في الأمة .....

وعلى الانسان ان يفعل الحير للخير نفسه ، لا لينال به أمراً آخر . ولا تتيم الحيرات للناس الا بتعاونهم . قال ابن مسكويه (ص ١٨) :

« ولما كانت هذه الحيرات الانسانية وملكاتها التي في النفس كثيرة ، ولم يكن في طاقة الانسان الواحد القيام بجميعها ، وجب أن يقوم بها جميعها جماعة كثيرة منهم . ولذلك وجب أن تكون أشخاص الناس كثيرة ، وأن يجتمعوا في زمان واحد على تحصيل هذه السعادات المشتركة ... ليتم للجميع الكمال الانسي وتحصل لهم السعادات ... ولولا ذلك لما تمت لهذا (الانسان) سعادته ، فيكون اذن كل واحد (في المجتمع) بمنزلة عضو من أعضاء البدن ؟ وقوام الانسان بتمام أعضاء بدئه » .

والمُلك عند ابن مسكويه مَقيس على الاسرة ، فالمَلك بالنسبة الى الرعية أبناء بالاضافة الى الملك ، واخوة باضافة بعضهم الى بعض . بعدثذ يتكلم ابن مسكويه على أنواع المحبة والصداقة وعلى أنواع المودة .

## ان مسكويه

- ــ الحكمة الخالدة (عبد الرحمن بدوي) ، القاهرة (مطبعة النهضة) ١٩٥٢ م .
- ــكتاب الفوز الاصغر ، مصر ( مطبعة السعادة ) ١٣٢٥ هـ ١٩٠٧م.
  - ــ تهذيب الاخلاق ، القاهرة ١٣٤٧ هـ ١٩٢٨ م . الخ .
- ــ تجارب الامم وتقارب الهمم ، أجزاء متفرّقة ، أوكسفورد ١٩٢٠، ١٩٢١ م .
- ــ فلسفة ابن مسكويه الاخلاقية ومصادرها ، تأليف عزّت عبدالعزيز ، القاهرة ١٩٤٦ م .

# الأشعري والأشعربية

ليس في تاريخ الفكر ، فيما أحسب ، حركة " بدأت في ساعة من نهار غير الاشعرية : في يوم جُمعة من أيام سنة ٢٩٥ ه ( ٩٠٨ م ) — في الاغلب رقمي أبو الحسن الاشعري كرسياً في المسجد الجامع في البصرة ونادى بأعلى صوته : من عَرَفني فقد عرفني ؛ ومن لم يتعرفني فأنا أعرفه بنفسي ؛ أنا أبو الحسن علي بن اسماعيل الاشعري ، كنت أقول بخلق القرآن ، وأن الله لا تراه الابصار ، وأن افعال الشر أنا أفعلها . وأنا تائب مُقد عن ذلك، معتقد للرد على المعترلة مخرج لفضائحهم ومعائبهم » .

منذ ذلك اليوم أعلن الآشعري الحملة على المعتزلة وأصبح في العمالم الاسلامي مذهب كلامي جديد اسمه المذهب الاشعري ، وهو في الحقيقة اسم جديد لمذهب أهل السنة والجماعة . أما الجديد الحقيقي في هذا المذهب فهو أنه استخدم أدلة خصومه المعتزلة ليَنْقُضَ بها آراءهم وحججهم .

في هذا الوقت نفسه كان في العالم الاسلامي فقيهان آخران يَنْهَجَان النَهُ مِنْ السَّهُ وَ السَّهُ وَ النَّهُ النَّ النَهُ وَ النَّهُ وَ النَّالِ النَّهُ وَ النَّالِ النَّهُ وَ النَّالِ النَّالِ النَّالِ النَّالِ النَّالِ النَّالِ النَّالِقُلُولُ النَّالِ النَّالِ النَّالِقُلُولُ النَّالِي النَّالِي النَّالِمُ النَّالِي النَّالِقُلُولُ النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِقُلِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِقُلُولُ النَّلِي النَّالِمُ النَّالِمُ النَّالِمُ النَّالِي النَّالِي النَّلُ النَّالِي النَّالِمُ النَّالِمُ النَّالِمُ النَّالِي النَّالِمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْلِقُلْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنَالِقُلُولُولُولُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنَالِقُلُولُ الْمُنْ الْمُنْتَالِمُ الْمُنَ

## أبو الحسن الأشعري

ولد أبو الحسن على بن اسماعيل الاشعري في البصرة ، سنة ٢٦٠ ه .

( ٨٧٤ م ) في الاغلب ، ويتَمَم من أبيه باكراً . وقد تزوّج أبو على الجُبّائي المولودُ سنة ٢٣٥ ه ( ٨٤٩ م ) أمَّ الاشعري بعد وفاة زوجها اسماعيل . وفي بيت الجُبُائي نشأ الاشعري وتربّى ، ولكنه لم يكن فقيراً فقد كانت له ضيّعة يأكل من غلتها .

وتلقى الاشعري علومه على الجبائي وأخذ عنه علم الكلام ومذهب الاعتزال؛ ثم انقلب على المعتزلة وألزم نفسه الدفاع عن أراء أهل السُنة والجماعة . ونحن لا نعرف تاريخ ذلك الانقلاب المفاجىء في حياة الأشعري إلا عسلى وجه التقريب ثم لا نعرف شيئاً من أسبابه . ولكن الاشعري كان يتردد على بغداد ويجلس في أيام الجمع في حلَّقة الفقيه الشافعي أبي اسحق ابراهيم بن أحمد المَرُوزَي (ت مصر ٣٤٠ ه = ١٩٥ م) ، في جامع المنصور . ويبدو أنه قد تكشف للاشعري في هذه الحلَّقة وفي أمثالها ما كرهه بالاعتزال . ولا بد من أن يكون ثمت أيضاً أسباب اجتماعية ونفسية وعقلية حملته على مفارقة المعتزلة . ولما انقلب الاشعري على المعتزلة انتقل الى بغداد واستقر فيها الى أن تُوفَقي سنة ٣٣٠ ه ( ٩٤٢ م ) .

## مقامسه وآثاره

الى أبي حسن الاشعري يُنسبُ مذهب الاشعرية. ولكن الاشعرية ليست مذهباً جديداً ، ولا مذهباً موازياً للاعتزال مثلاً ، ولكنها رجوع الى رأي أهل السنة والجماعة من المسلمين الاولين. أما العنصرُ البارز في الاشعرية فهو النظام الجدلي الذي استخدمه الاشعري في نصرة مذهب السنة: لقد تبنى جانباً من الادلة العقلية التي نشأت للدفاع عن الاعتزال حتى يَنصُر بها السنة القائمة في أساسها على الوحي وعلى الخبر عن الرسول وعن الصحابة. ان مذهب الاشعرية في حقيقته مذهب وسط يأخذ ماد ته من الاسلام ويأخذ الحيجاج والجيدال من المعتزلة والمتفلسفة.

وفي مقام الأشعري جانب بارز جداً ، هو أن الاشعري كان في أول أمره معتزلياً ، وكان متمرّساً بالجدل المعتزلي عارفاً بآراء المعتزلة ، بصيراً بمواطن

القوة والضعف فيها ، فلما انتقل الى صفوف اهل السنة حمل معه هــــذا الاختبار الواسع واستخدمه في الرد على المعتزلة أنفسهم . والذي يطالع كتاب مقالات الاسلاميين للأشعري ، يُعْجَب بمقدرة الاشعري على الاحاطة بآراء الفرق والاشخاص وبحسن الموازنة بينها .

ولأبي الحسن الاشعري كتب كثيرة منها تفسير للقرآن في ثلاثين مجلّداً ، كاللمع ، كالقياس ، كالاجتهاد ، مقالات الاسلاميين ، الإبانة عن أصول الديانة ، رسالة في استحسان الخوض في علم الكلام . وله رسائل كثيرة في الرد على الأديان والمذاهب المخالفة .

#### آراؤه

ليس للاشعري آراء" خاصة" به خارجة "عما جاء به الاسلام. قال يصف عقيدته (الابانة ٥):

« قولُنا الذي نقولُ به وعقيدتُنا التي ندين بها التمسلُكُ بكتابِ ربّنا عزّ وجل وبسنّة نبينا عليه السلام ، وما رُوِيَ عن الصحابة والتابعينَ وأَعُمّة الحديث ، ونحن بذلك معتصمون » .

لكن للاشعري وصفاً لعدد من تفاصيل الاعتقاد منها : (الشهرستاني ١ : ١ المعدها ) :

- الباري تعالى عالم بعلم حيّ بحياة مريد بارادة متكلّم بكلام سميع بسمع بصير ببصر ... وهذه صفات أزلية قائمة بذاته لا يُقالُ هيي هُو ، ولا (هي ) غيرُه ....

-علم الله واحد " يتعلق " بجميع المعلومات : المستحيل منها والجائز والواجب والموجود والمعدوم ، وقدرته واحدة تتعلق بجميع ما يتصح وجود ه من الجائزات . وارادته واحدة قديمة أزلية متعلقة بجميع المرادات من أفعاله الحاصة وأفعال عباده من حيث أنها مخلوقة (لله) لا من حيث الجزء الذي يتكسبه البشر بأفعالهم .

- كل موجود يتصحّ أن يُرى ، والله موجودٌ فيصبح أن يرى . وقد ورد في السمع أن المؤمنين يَرَوْن الله في الآخرة ، ولكن لا على مقتضى رُوْيتنا نحن للاشياء في الدنيا .
- الايمان هو التصديق بالقلب. أما القول ُ باللسانِ والعمل بالأركان ففروع من الايمان. فمن صدّق بقلبه، أي أقرّ بوحدانية اللهِ واعترف بالرسل تصديقاً لهم فيما جاءوا به من عند الله، صحّ ايمانه.
- صاحب الكبيرة اذا خرج من الدنيا من غير توبة فحكُمه إلى الله يغفر له أو يعذ به بمقدار جُرمه ، ولكن لا يخلده في النار مع الكافرين . على أن ذلك كله راجع إلى ارادة الله وحد ، ولا يجب على الله قبول التوبة ، بل إن الله قد يُدخل جميع العباد الى الجنة (الطائعين والعاصين) ، وقد يدخلهم كلهم الى النار ولا يكون ذلك ظلماً منه أو حَيْفاً . فالظلم هو التصرّف في ما لا يتم لكه المتصرّف ، أو وضع الشيء في غير موضعه . والله سبحانه مالك العباد يفعل بهم ما يشاء ، وفعله كله عدل .
- جميع الأمور المغيّبة التي جاءت في الوحي كالجنة والنار والصِيراط والحوض حقّ.
- سَّ العبد ُعِبْرُ ، والحير والشِرُ كلاهما بإرادة الله . غير أن الله خلق في العباد كَسَّباً يفعلون به جزءاً صغيراً من الأعمال التي تظهر منهم (إن شرب الحمر كان مقدَّراً على أبي نُواس ، ولكن تناول أبي نواس للكأس وتلذّذه بالشرب هو لأبي نواس ).
- ــ القرآنُ كلام الله القديم ؛ وهو مُعْجِزٌ للبشر بنَظْمه (بأسلوبه). والله سبحانه قد تحدّى البشر من ناحية الاسلوب فعجزوا عن مثله وعن مثل سورة من مثله.
  - ـ الو اجبات كلّمها سمعية .

المعارف والأخلاق كلّها معروفة من طريق السمع (من الوحي والخبر عن الرسول)؛ والعقل لا يُوجِبُ شيئاً: إنه قاصر ليس من شأنه أن

يَعْرِفَ الصحيحَ والفاسد أو الخير والشر . الدرات والمادنة بريم الدراء والمدراة

ــ الامامة (الحلافة) تكون بالاختيار (بالانتخاب).

هذه الآراء توافق الاسلام ، ولكن يبدو أن جانباً منها ، كالقول بالكسب مثلاً ، متأخر في السبك والتخريج عن أيام الاشعري .

## نص للأشعري

لأبي الحسن الأشعري رسالة صغيرة عنوانها: استحسان الحوض في علم الكلام، فيها:

أن طائفة من الناس جعلوا الجهل رأس مالهم ، وثقيل عليهم النظر والبحث عن الدين ، ومالوا الى التخفيف والتقليد ، وطعنوا على من فتش عن أصول الدين ونسبوه الى الضلال . وزعموا أن الكلام في الحركة والسكون ، والجسم والعرض ، والالوان والأكوان ، والجزء والطفرة وصفات الباري عز وجل بدعة . وقالوا لو كان ذلك هدى ورشاداً لتكلم فيه النبي صلى الله عليه وسلم وخلفاؤه وأصحابه ...

قال أبو الحسن (الاشعري) ... والنبي صلى الله عليه وسلم لم يقل أيضاً إنه من بحث عن ذلك وتكلم فيه فاجعلوه مبتدعاً ضالاً ... ثم ان النبي صلى الله عليه وسلم لم يجهل شيئاً مما ذكرتموه من الكلام في الجسم والعرض والحركة والسكون والجزء والطفرة ، وان لم يتكلم في كل واحد من ذلك معيناً ، وكذلك الفقهاء والعلماء من الصحابة . غير أن هذه الأشياء التي ذكرتموها معينة أصولها موجودة في القرآن والسنة مُجْملَة عبر مفصلة ...

وأما الكلام في أصول التوحيد فمأخوذ أيضاً من القرآن الكريم ، قال تعالى : « لو كان فيهما آلهة إلا " الله للفسدتا » . وهذا كلام موجز منبئه على الحجّة بأنه واحد " لا شريك له ...

ونحتج على من قال إن الله تعالى وتقدّس يشبه المخلوقات وإنه جسم بأن نقول له : لو كان يشبه شيئاً من الأشياء لكان لا يخلو من أن يكون يشبهه

من كل جهاته أو من بعض جهاته. فان كان يشبهه من كل جهاته وجب أن يكون مُحدثاً من كل جهاته. وأن كان يشبهه من بعض جهاته وجب أن يكون محدثاً مثله من حيث أشبهه ، لأن كل مشتبهين (متشابهين فحكمهما واحد في ما اشتبها له (تشابها به). ويستحيل أن يكون المُحدّثُ قديماً والقديم محدثاً ، قال تعالى وتقدّس : «ليس كمثله شيء» ...

ثم ذكر الاشعري مسائل الفروع في الفقه وقال إن مَرَدَّ هذه ِ الى السمع والى الرسل . أما ما يتعلن بالاصول فقال فيه :

ينبغي لكل عاقل مسلم أن يرد حكمها الى جملة الأصول المتفق عليها بالعقل والحس والبديهة ، لأن حكم مسائل الشرع التي طريقها السمع أن تكون مردود ة الى أصول الشرع الذي طريقه السمع . وحكم مسائل العقليات والمحسوسات أن يُرد كل شيء من ذلك الى بابه ، ولا تخطط العقليات بالسمعيات ولا السمعيات بالعقليات . فلو حدّث في أيام النبي صلى الله عليه وآله وسلم الكلام في خلق القرآن وفي الجزء والطفرة بهذه الالفاظ لتكلم فيه (الرسول) وبيته كما يبين سائر ما حدث في أيامه من تعيين المسائل والتكلم فيها ... فان قال قائل فأنا أتوقف في ذلك فلا أقول (عن القرآن) مخلوق ولا غير مخلوق ، قيل له فأنت في توقفك في ذلك مبتدع ضال "، لأن النبي صلى الله عليه وآله وسلم لم يتقل ان على مبتدع ضال "، لأن النبي على توقفوا فيها ولا تقولوا فيها شيئاً ...

## احمد الطحاوي

ولو أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلمة بن سلامة بن عبد الملك الازديّ الطحاوي ، نحو سنة ٢٤٢ ه (٨٥٦ م) ، في قرية من قرى مصر يقال لها طحا . وتفقه الطحاوي على مذهب أهل العراق فكان حجة في الفتاوى الشافعية ونابغة في الفقه الحنفي . وكانت وفاته سنة ٣٢٢ ه (٩٣٣ م) .

وللطحاوي كتب كثيرة أشهرها «مسند الطحاوي » (في الحديث) وهو جليل القدر (المقدمة ۷۹۷). وله أيضاً :كاختلاف الفقهاء –كالشروط الكبير - كشرح الجامع الكبير - كالفرائض - كشرح مشكل أحاديث رسول الله - كأحكام القرآن - كاشرح معاني الآثار - كالعقيدة . (الفهرست ٢٩٢).

- • - شرح العقيدة الطحاوية (حرّرها عبد المحيي بن عبد الحميد الشيخلي) دمشق (المكتب الاسلامي) بلا تاريخ.
- شرح الطحاوية في العقيدة السلفية (عني بتصحيحها لجنة من المشايخ العلماء) ، مكتة (المطبعة السلفية ومكتبتها) ١٣٤٩ هـ .
- ختصر الطحاوي (عني بتحقيق أصوله أبو الوفا الافغاني ) ، القاهرة
   (مطبعة الكتاب العربي ) ۱۳۷۰ هـ .
- ــ مشكل الآثار ، حيدراباد (دائرة المعارف العثمانية) ١٣٣٣ ه.
  - ــ بيان السنّـة والجماعة ، حلب ١٣٤٤ هـ ١٩٢٥ م .
- الحاوي في سيرة الامام أبي جعفر الطحاوي ، تأليف محمد زاهد الكوثري ، القاهرة (مطبعة الانوار) ١٣٦٨ ه.

## أبو منصور الماتريدي

أبو منصور محمد بن محمد الماتريديّ السَمَرْقَنَدْيّ من بلدة ماتريد قرب سمرقند ، كان فقيهاً حنفياً ومتكلّماً على مذهب أهل السنة والجماعة وخصماً للمعتزلة ، واليه تنسب «الماتريدية» أو المذهب الماتريدي . ولقد انتشرت آراء الماتريدي وكشُر أتباعه في ما وراء النهر . وكانت وفاتُه في سمرقند سنة ٣٣٣ه ه (٩٤٤م).

تناول الماتريدي علم الكلام بالتهذيب والتنقيح وترك الالتزامات التي يصعب إقامة الدليل عليها. وقد خالف الاشعري في نحو أربعين مسألة. وله عدد من الكتب منها: شرح الفقه الأكبر لأبي حنيفة (حيدراباد ١٣٢١ه) حك المقالات (آراء أصحاب المذاهب والفرق) — كتأويلات القرآن — كوهم المعتزلة.

## أصول أهل السنة والجماعة

جمع عبد القاهر البغدادي (ت ٤٢٩ هـ ١٠٣٨ - ١٠٣٨ م) في الفصل الثالث من الباب الحامس من كتابه والفرق بين الفرق ، الأصول الني اتفق أهل السنة والجماعة على القول بها وعلى أن من يخالفها ضال أو كافر . هذه الاصول يتحسن أن أن تسمتى قواعد أهل السنة والجماعة أو عقائدهم . وقد قسم عبد القاهر البغدادي هذه الاصول خمسة عشر ركنا ثم فرع كل ركن فروعاً كثيرة . وهذه العقائد هي عقائد الاسلام . وفي ما يلي رؤوس هذه الأصول التي فرعها المؤلف في أربع وعشرين صفحة : – اثبات الحقائق ( المعرفة تكون بالحس والبداهة والاستدلال والوحي والحبر والاجماع ) .

حدوث العالم وانقسام الجزء الذي لا يتجزأ عند الفلاسفة بلا نهاية ، وأن الأرض ساكنة والعالم متناه ، وفناء العالم وبقاء الجنة والنار وأهلهما أبداً .

- القول بأن لصانع العالم (الله) صفات ذاتية استحقّها لذاته، وأن الحوادث كلّها لا بدلها من محدث صانع هو قديم لم يزل وليس له صورة ولا أعضاء ولا يحويه مكان ولا يجري عليه زمان ولا تَلَمْحَقه الآلام واللذات، وهو غني عن خلقه، وأنه واحد.

- والله قادر على كل شيء بالاختراع (من العدم) ، وعلمه واحد يعلم به الموجودات بتفاصيلها من غير حيس ولا بكيهة ولا استدلال ، وسمعُه وبصره مُحيطان بجميع المسموعات والمرثيات ، وهو لم يزل رائيا لنفسه سامعاً لكلام نفسه .

- والله يراه المؤمنون في الآخرة ، ولا يحدث شيء في العالم إلا بإرادته ، ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن . والله حيّ بلا روح ولا اغتذاء ، وكلام الله صفة أزلية ، وهو (كلام الله) غير مخلوق ولا مُحـُدَثُ ولا حادث .

- وأسماء الله وصفاته معروفة من القرآن والحديث الصحيح واجماع الامّة ، ولا يجوز اطلاق اسم عليه من طريق القياس. وأسماء الله تـِسعة "

وتسعون ، وهي ثلاثة أقسام : صفات أزلية نحو : واحد وأوّل وجميل ؟ ثم صفات أزلية قائمة بذاته نحو : حيّ قادر عالم مرُيد سميع ؛ ثم صفات مشتقة من أفعاله نحو : خالق رازق عادل . — العبد مكتسب لعمله ، والله خالق لكسبة . والانسان يتصحّ منه اكتساب الحركة والسكون والارادة والقول والعلم والفكر ، ولكن لا يتصحّ منه اكتساب الألوان والطعوم والروائح والادراكات . والهداية من الله على وجهين : ابانة الحق والدعوة اليه ونصب الادلة عليه ، ثم أن يخلق الله الهداية في قلوب عباده . ومن مات أو قتل فانما مات بأجله الذي جعله الله له ، والله قادر على إبقائه والزيادة في عُمرُه . واذا أكل أحد شيئاً أو شربه فانه تناول رزقه حلالاً أو حراماً . والمشقات ، أو خلقه فوق ما كلفهم أو دون ما كلفهم من العبادة والاعمال والمشقات ، أو خلقهم كلهم في الجنة أو لم يتخلقهم البتة ، أو خلق الحيوان فقط أو الجماد أو النبات دون البشر ، لكان ذلك كله عكدلاً منه ولا يتُعدّ خروجاً على الحكمة ، ذلك لأن له الأمر والنهي والقضاء يفعل ما يشاء ويحكم بما يريد .

- اثبات الرسل من الله الى عباده ، فمن نزل عليه الوحي من الله على لسان ملك وكان مؤيداً بنوع من الكرامات الناقضة للعادة فهو نبي ، فاذا خصص بشرع أو بنقض شريعة كانت قبله فهو رسول . والانبياء كثيرون ، والرسل منهم ثلاثماثة وعشرة أولهم آدم وآخرهم محمد . وعيسى نبي مرسل أراد خصومه قتله فرفعه الله اليه . وكل مدع للنبوة أو للالوهية لنفسه أو لغيره كافر . والانبياء أفضل من الملائكة ، وكل نبي أفضل من أولياء أمته . والأنبياء معصومون عن الذنوب بعد نبوتهم ، وقد يبدر منهم قبل النبوة زلات يسيرة .

والمعجزة أمر يظهر بخلاف العادة على أيدي الأنبياء اذا تحدّاهم قومهم ، فاذا أظهر النبي معجزة واحدة ثم عجز قومه عن معارضته فقد لزمتهم حجّة التصديق بما جاء به . وللاولياء كرامات . والقرآن معجز بنظمه (بأسلوبه) .

ولرسول الله معجز ات منها انشقاق القمر له وتسبيح الحصافي يديه ونحو ذلك .

- والاسلام بني على خمس : شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ، وإقام الصلاة وايتاء الزكاة وصوم رمضان وحج البيت على من استطاع اليه سبيلا ؛ وصلاة الجمعة واجبة . فمن أنكر واحدة من هذه كان كافراً . والجهاد واجب ، والبيسع جائز ، والربا حرام . ومن تأوّل المحرمات (حللها لنفسه على وجه من الوجوه أو حجة من الحجج ) كان كافراً . وأصول أحكام الشريعة الكتاب والسنة واجماع السلف ، فمن أنكر هذه وقال بأن العلم يوخذ من الامام وحده فهو كافر .

وأفعال المكلفين (البشر البالغين العاقاين) خمسة أقسام: واجب (أمر الله به ، يثاب الانسان على فعله ويعاقب على تركه) ، ثم محظور (نهى الله عنه ، ومن فعله عوقب عليه) ، ثم مسنون (يثاب فاعله ولا يعاقب تاركه) ، ثم مكروه (يثاب تاركه ولا يعاقب فاعله ) ، ثم مباح (لا ثواب ولا عقاب فيه).

- ان الله يعيد في الآخرة الناس والحيوانات التي ماتت في الدنيا ، وسيخلق لهم الجنة والنار . ثم ان عذاب القبر والحوض والصراط والميزان حق ، وشفاعة رسول الله والصالحين من أمته للمسلمين المذنبين حق .

والحلافة (أو الامامة) فرض على الأمة لنصب امام (خليفة) يقيم القضاء ويضبط الثغور (الحدود، التخوم) ويحارب العدوّ، ويكون نصب الحليفة بالاختيار (الانتخاب) من قريش على أن يكون عالماً بالامور الدينية والاحكام الشرعية عادلاً حسن التصرف في ادارة الدولة، غير مرتكب لكبيرة ولا مصرّ على صغيرة. وتنعقد الحلافة باجتهاد اهل الحل والعقد، ولا تصح في وقت واحد الا لشخص واحد إلا أن يكون هنالك قطران مسلمان متباعدان وبينهما بحر حاجز أو عدوّ لا يطاق فيجوز حينئذ نصب خليفتين. أسالصحابة الذين اقتتلوا في معركتي الجمل وصفيّن فقد اجتهدوا وأخطأوا، ولكن لم يكفروا بخطأهم في الاقتتال.

- أصل الايمان المعرفة والتصديق بالقلب. والايمان لا يزول بذنب دون الكفر. ولا يحل قتل امرىء مسلم الا بإحدى ثلاث: ردة ، أو زنى بعد إحصان ، أو قصاص بمقتول هو كفؤه.

- الملائكة معصومون. ومن المسلمين الاولين عشرة مبشرون بالحنة: أبو بكر وعمر وعثمان وعلي وطلحة والزبير وسعد بن وقاص وسعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل وعبد الرحمن بن عوف وأبو عبيدة عامر بن الجراح، ثم الذين شهدوا معركة بدر ومعركة أحد مع الرسول والذين شهدوا بيعة الرضوان بالحديبية ، الا رجلا اسمه قزمان شهد أحداً ولكنه كان من المنافقين.

- أمّا الكفّار فهم الذين انكروا وجود الله أو أشركوا به إلها آخرُ أو عبدوا آلهة من دونه ، ومن عادى المسلمين جهراً أو سرّاً ، وأهل الأهواء والبدع ممن خالفوا الاصول التي مرّ ذكرها . وبقي هنالك ، في القسم الحامس عشرة أشياء هي بباب الفقه أليق .

## قضايا علم الكلام

قضايا علم الكلام كثيرة: ان كلّ مسألة اختلف فيها المعتزلة والاشعرية هي قضية من قضايا علم الكلام. ولكن بما أن القول بكل مسألة من تلك المسائل الكثيرة يقتضي تكفير القائل بها عند أحد الفريقين ، فقد حاول علماء الكلام أن يجعلوا هذه القضايا أقل ما يمكن في العدد. ولما وصل الدور الى الغزالي (ت ٥٠٥ه) جعلها ثلاثاً ثم لم يررض أن يتخذ فيها موقفا شخصياً فيكفتر القائل بها ، لأن التكفير في الاسلام يستتبع القتل . ولقد أراد الغزالي ان يتجنب الحكم بالقتل على مخالفيه في الرأي فتجنب تكفير هم. والواقع أن جميع القضايا التي اختلف فيها المعتزلة راجعة في الاصل الى التوحيد (صفات الله وما تقتضيه من الفعل في هذا العالم) والى العدل (جعل الانسان مُجْبَراً أو مُحْيَراً ، وحسابُه في الآخرة على أعماله التي كانت منه الدنها).

وروُّوس هذه القضايا هي التي تلي :

(١) قيدَمُ العالمِ وحدوثه :

يرى أهل السنة والجماعة (والاشعرية فيهم) رأي الدين في ذلك، وهو أن الله خلق العالم من العدم مرة واحدة على ما هو الآن: خلق الشجر بأنواعه كما هي أنواعه اليوم، وخلق الحيوان بأنواعه وخلق الانسان على صورته الحاضرة. والله خلق هذا العالم حينما أراد، ولو شاء لأخر خلقه أو قد مه ؛ ولو شاء لحلق معه عالماً آخر أو أكثر من عالم، أو لحلقه أكبر مما هو أو أصغر. والله قادر على أن يتعدم العالم حينما يشاء.

أما المعتزلة فتوسطوا في ذلك بين أهل السنة والجماعة وبين الفلاسفة: ان الفلاسفة يقولون بقيداً العالم (بقدم المادة الموجودة من الازل)، وحينما يتكلمون عن صُنع (الله) للعالم فانما يتقصدون أن الله هو العلة الاولى التي دفعت المادة الازلية في الحركة حتى تطورت تلك المادة تدريجاً الى الحال التي نرى العالم عليها اليوم. وحينما كان الفلاسفة الإلهيون يقولون ان العالم محدث كانوا يقصدون أن الله سابق على العالم لأنه سبب لوجود العالم، لا أن الله خلق العالم بعد أن لم يكن العالم.

وجاء المعتزلة فأخلوا المعنى الفلسفي وكسوّه لفظاً دينياً فقالوا: ان الله سابق على العالم بالذات (لأنه سبب لوجوده) لا بالزمان (ليس بين وجود الله ووجود العالم زمن طويل أو قصير). وكذلك قالوا إن العالم موجود بالضرورة (لأنه لا يجوز أن يكون هنالك سبب ثم لا يتصدُر عنه مسبّب مباشرة).

على أن المعتزلة أكثروا من وصف الله بالسلوب بأن كانوا يقولون: أن الله «ليس» بجسم ولا عرض، ولا هو في مكان ولا زمان، و «ليس» نفساً. ولا ريب في أن أصل هذا الاتجاه موجود في القرآن الكريم، في مثل قوله تعالى: «ليس كمثله شيء»، ومثل قوله: «ولم يكن له كفواً أحد». أما تفاصيل تلك السلوب فمن الفلسفة اليونانية والمذهب الاسكندراني.

#### (٢) ذات الله وصفاته:

يرى أهل السنة والجماعة أن الله تعالى ذات متصفة "بصفات قديمة زائدة على الذات (قياساً على ما نعرف من حال البشر ، من أن عنرة مثلاً كان رجلاً قوياً شجاعاً كريماً عفيفاً ، وأن هذه الصفات كانت فيه منذ نشأته ) . وأهل السنة والجماعة يرون أن الله متصف بالصفات المثلى ، فانه سمتى نفسه بالاسماء الحسنى ، وهي تسعة وتسعون اسماً منها واحد يدل على ذاته هو «الله » ثم ثمانية وتسعون اسماً يمثل كل اسم منها صفة تشارك صفات البشر في اللفظ وتخالفها في الدرجة أحياناً وفي النوع أحياناً أخرى . فاذا قلنا ان الله قادر وقدير وغني وقوي وسميع وبصير فإنما نصفه بأكمل ما تؤدي اليه هذه الصفات . أما اذا قلنا : خالق ، غفور ، محيى ، مميت فانما نخصه بصفات لا يمكن أن يتصف بها أحد من خلقه .

ثم ان هذه الصفات نوعان نوع راجع الى ذات الله نحو: موجود، حي ، واحد، قديم ؛ ثم نوع راجع الى صلة الله بخلقه نحو: خالق ، غفور رحيم ، محيي ، عميت ، رازق . ولا بد عند أهل السنة والجماعة (وعند الاشعرية) من وصف الله حتى نعرف الله ، فاذا اعترضنا وصف فيه تشبيه شديد بالبشر تأولنا ذلك الوصف على وجه يتفق مع قانون التأويل عند العرب . وقد نُقسر الوصف ثم نعلن أننا لا نعرف كيفيته ، ففي الآية الكريمة : «ثم استوى العرش » ، نقول : الاستواء (الجلوس) معروف ، أما الكيفية فلا الما المعتزلة فأنكروا الصفات وقالوا : لو قبيلنا بأن يكون لله صفات أما المعتزلة لو بحب أن يكون الله علم الوجب أن يكون قبل اتصافه بصفة ما موصوفاً بضدها ، فلو قلنا مثلا أن الله الله الله بصفة العلم جاهلا الله علم أقل عدد ممكن من الصفات مثل موجود ، واحد ، قديم ، قدير ، على أقل عدد ممكن من الصفات مثل موجود ، واحد ، قديم ، قدير ، منها حق يكون قادراً على خلق هذا العالم ؛ وأما عالم فلأنه يجب أن يعلم منها حتى يكون قادراً على خلق هذا العالم ؛ وأما عالم فلأنه يجب أن يعلم منها حقى يكون قادراً على خلق هذا العالم ؛ وأما عالم فلأنه يجب أن يعلم منها حتى يكون قادراً على خلق هذا العالم ؛ وأما عالم فلأنه يجب أن يعلم منها حتى يكون قادراً على خلق هذا العالم ؛ وأما عالم فلأنه يجب أن يعلم منها حتى يكون قادراً على خلق هذا العالم ؛ وأما عالم فلأنه يجب أن يعلم منها حتى يكون قادراً على خلق هذا العالم ؛ وأما عالم فلأنه يجب أن يعلم منها حتى يكون قادراً على خلق هذا العالم ؛ وأما عالم فلأنه يجب أن يعلم

نفسه على الاقل. ورفضوا القول بأنه مريد. ان الارادة تعبير عن الرغبة في البلوغ الى الكمال ، كما هي تعبير عن الحاجة . وبما أن الله كامل في ذاته غير محتاج الى شيء من خارجه لم يبق من ضرورة لأن يكون مريداً . ونحن لا نريد شيئاً الا اذا كنا محتاجين اليه ، فالارادة ضرورية فينا لأننا ناقصون . أما الله تعالى فغير محتاج الى شيء ، وهو بالتالي غير محتاج الى ارادة .

## (٣) روَّية الله يوم القيامة :

في القرآن الكريم ، في سورة القيامة ( ٧٥ : ٢٢ – ٢٣ ) : « و ُجوه ٌ يومئذ ناضرة الى ربّها ناظرة » . فقال أهل أهل السنة والجماعة (والاشعرية) : ان الله موجود ، وكل موجود يُرى . ولذلك يَرى المؤمنون ربّهم يوم القيامة . أما المعتزلة فقالوا ان الروّيا البصرية تقتضي شروطاً لا يجوز نسبتها الى الله تعالى ( نحن لا نرى الشيء الا اذا كان جسماً قابلا ً للروية وكان مقابلا ً لنا متحيّزاً في مكان معيّن) . أما كلمة «ناظرة » في هذه الآيــة فهي من النظر بمعنى الانتظار (راجع القاموس ٢ : ١٤٤ س) ، أي منتظرة أمر ربّها لتدخل الى الجنة .

## (٤) الحَبُرُ والقَدَرَ : التسيير والتخيير :

يرى أهل السنة والجماعة أن الله وحد مهو الحالق ولا خالق سواه ، فهو الذي خلق العالم وخلق كل ما فيه ، وهو الذي يخلق أعمال البشر ، والبشر لا يقدرون على شيء الا بأمر ربهم . وهذا يقود الى الكلام على القضاء والقدر . يرى أهل السنة والجماعة أن الله قد قضى على الناس أعمالهم خيرها وشرها منذ خلق السموات والأرض . ومنذ ذلك الحين قضى لبعض خلقه بدخول الجنة وقضى على بعضهم بالدخول الى النار . والناس في هذه الحياة لا يعملون من تبلقاء أنفسهم شيئاً ، بل هم يُنتَفَّذون ما سبق في علم الله أنهم سيفعلونه . حتى لو أن انساناً أراد أن يفعل شيئاً ، ليس مما كتب الله عليه فإنه لا يستطيع أن يفعله .

هنا يدخل مدرك العدُّل في صلة الله بالانسان :

يرد المعتزلة على أهل السنة والجماعة بأنه اذا كان الله قد قضى على انسان ما بارتكاب الذنوب (من غير أن يكون ذلك الانسان قادراً على عمل الحير أو على مخالفة قضاء الله في عمل الشر) ، فكيف يجوز في عدل الله أن يتعاقب ذلك الانسان على ما أجبره هو على فعله ؟

ويجيب أهل السنة والجماعة بأن الله يفعل ما يشاء ، والعدل في شأنه تعالى أنه يفعل ما يريد ، ولا يتجيب عليه أن يراعي مصلحة خلقيه ، بل إن عباده ملك له يتصرّف فيهم كما شاء . ولو أنه أدخل جميع المؤمنين الى النار وأدخل جميع الكافرين الى الجنة لكان ذلك منه عدلاً . فالانسان لا يدخل الجنة بعمله بل برحمة من الله .

غير أن الأشعرية عادوا فأدركوا أن الجبر المطلق ينافي الحكمة من خلق هذا العالم، ويخالف في الوقت نفسه آيات كثاراً من القرآن الكريم، فقالوا بأن في الانسان قدرة على اكتساب ما كتب الله عليه في الماضي، وأنه سيحاسب على الجزء الذي يكسبه (مثال ذلك إن أبانواس كان يشرب الحمر: ان الله هو الذي أراد لأبينواس أن يشرب الحمر، فهو اذن لا يجوز أن يعاقب على الحمر التي شربها. الا أن أبانواس كان يتناول كأس الحمر راضياً مسروراً متلذذاً، ولذلك سيحاسب أبونواس على هذا الجزء الذي كسبة في شرب الحمر لا على شرب الحمر). والذي نلاحظه هنا أن التفريق بين الكسب وبين الجبر غامض الدلالة، فاذا كان الانسان يكسب جزءاً من أفعاله، فما المانع من أن يكسب الجزء الباقي؟

ثم هنالك أمرٌ آخر: هل يجوز أن يأمر اللهُ بالشر؟ وقد رأى الاشعرية أن الله يجوز أن يأمر الانسان بالشر فراراً من القبول بأن الانسان يفعل أفعالاً لا يرضى الله بها فتكون ارادة الانسان في هذه الحال فوق ارادة الله.

ويحسن أن نلاحظ أيضاً أن الكلام في الكسب يمكن أن يكون متأخراً عن عصر أبي الحسن الاشعري. أما المعتزلة فكانوا واضحين في قولهم: ان الانسان حر يعمل أعماله كلم الرادتيه واختياره، ولذلك كان عدلاً من

الله أن ُيحاسِبَ الانسانَ يوم القيامة فيثيبُه على ما أحسن ويعاقبه على ما أساء . (٥) بعث الاجساد :

يرى أمل السُنة والجماعة أن البشر يُبعثون يوم القيامة على الحال التي فارقوا الدنيا عليها وتعود أرواحهم في الأجسام التي كانت لهم في الدنيا ثم يذهبون الى جننة يتنعمون فيها بالنعيم الروحاني والمادي أو إلى نار يتشقون فيها بالشقاء الروحاني والمادي ، وأن كل ما دُكر في الدين من صُور الآخرة كالميزان والنار الجسمانية والجننة الجسمانية حق .

أما المعتزلة فقالوا إن البعث للأرواح (للأنفس) لأنها هي المُسرادة بالثواب والعقاب وإن الجسد في الدنيا كان مطيّة للنفس، وإن النفس هي التي كانت تعمل الحير والشر، وأما البدن فكان مُستخرّاً لها ولم يكن له شيء من الأفعال.

#### (٦) خلق القرآن:

الحلاف في القرآن الكريم بين أهل السنة والجماعة (والاشعرية فيما بعد) وبين المعتزلة راجع الى الحلاف بين الفريقين على صفات الله: أيجوز ان نصف الله بأنه متكلم ؟ بعدئذ يتعقد الحلاف بين الفريقين في الجدال في معنى القدم ومعنى الحلق ومعنى القضاء والقدر.

يرى أهل السنة والجماعة أن الله متكلتم بكلام ؛ وأن القرآن الكريم كلامه الأزلي ، من يوم خلق الله السموات والارض ؛ وأن القرآن كان موجوداً بمعانيه وألفاظه كما هو بين أيدينا اليوم . غير أن الله تعالى أوحى به الى محمد صلى الله عليه وسلتم منجاً (متفرقاً في الزمن : في ثلاث وعشرين سنة ) حسب حاجة المسلمين الأولين لما فيه من التشريع ومن الأخبار للذ كرى والموعظة . وثم وحى القرآن قبل وفاة رسول الله .

أما المعتزلة فقالوا إن القرآن مخلوق (خلقه الله وأوجده بعد أن لم يكن موجوداً ) محدث (متأخر في الزمن: لم تنشأ آياتُه إلاً بعد الحوادث التي تصفها تلك الآياتُ ).

وجرًى الجدالُ بين أهل السنة والجماعة وبين المعتزلة في قيدَم القرآن وخلَّقه

على المنهج التالي:

أ ـ الكلام عامة: قال أهل السنة والجماعة إن الله متكلتم لأن الله تعالى وصف نفسه في القرآن الكريم بالكلام في مواضع كثيرة فقال مثلاً في سورة النساء (٤: ١٦٣): «وكلتم الله موسى تكليماً »؛ كما قال في سورة الكهف (١١٠: ١١٠): «قل: لو كان البحر مداداً (حبراً) لكلمات ربتي، لَنفيد البحر قبل أن تنفيد كلمات ربتي، ولو جئنا بمثله مندداً ». ربتي، لنفيد البحر فبل أن تنفيد كلمات ربتي، غفور، فقد وجب ثم ان الكلام صفة مدح في الانسان فلا يجوز أن ننكرها على الله. وبما أن يكون أيضاً «متكلتماً ». وبما أن الله لا يجوز أن يجري عليه نقص في أن يكون أيضاً «متكلتماً ». وبما أن الله لا يجوز أن يجري عليه نقص في صفة من صفاته، فيجب أن تكون كل صفاته قديمة (لأنها لولم تكن قديمة لكان معنى ذلك أن الله كان قبل أن يتصف بالقدرة عاجزاً، وقبل أن يتسف بالسمع أصم ). وبما أن الكلام صفة لله فيجب أن يكون كلامه أيضاً قديماً المعترلة فقد أوجز القاضى أبو الحسن عبد الجبتار الأسد آبادي

(ت ١٠٢٤ ه = ١٠٢٤ م) في كتابه المغني (٧: ٧) قولهم فقال:
( ولا خلاف بين جميع أهل العدل (١) في أن القرآن مخلوق مُحدَّثُ
مفعول ، لم يكن ثم كان ؛ وأنه غير الله عز وجل ؛ وأنه (٢) أحدثه بحسب
مصالح العباد ، وهو قادر عل أمثاله ؛ وأنه (٣) يوصف بأنه تُخبر به (٤)
وقائل وآمرٌ وناه من حيث فعله (٥). وكلّهم (٢) يقول انه عز وجل متكلّم به ».

على أن المعنزَّلة ، وان قالوا بأن الله متكلّم ، فأنهم يعنون بالكلام القدرة على أن يُفهم عنا ما نقصد أن نبلّغه لغيرنا ، ولو لم نتحدّث به أو نلفظه . فهم اذن يفرّقون بين المتكلّم وبين المتحدّث أو اللافظ . قد ينظر إلينسا

<sup>(</sup>١) المتزلة

<sup>(</sup>۲ر۲) وأن الله تمالي .

<sup>(</sup>٤) بالقرآن .

<sup>(</sup>٠) من حيث فعله ، لأن الله هو الذي فعله ( صنعه ، أوجده ) .

<sup>(</sup>٦) كل المتزلة .

انسان نظرة فنعلم منها بما يعني من غير أن يتفوّه بكلام، ومع ذلك فاننا نقول عنه إنه كلّمنا ؛ وقد تكون نظرته أبلغ من كلّ كلام ملفوظ. فكلام الله أو الوحي اذن ، عند المعتزلة ، هو أن يجعل الله الرسل قادرين على أن يفهموا عنه ما يتقصد أن يبلّغهم ، مع غير حاجة الى ألفاظ أو حركات تجري بينه و بينهم (أو أن يفهم الرسل عن الله ما يقصد الله ان يبلّغهم).

ب ـ خلق القرآن : ثم ان كلام الله بهذا المعنى عند المعنزلة مفعول "فعكه الله (أي جعله أو خلقه أو أوجده أو أحدثه) في الوقت الذي أراد فيه أن يوحي الى الرسول ، فهو اذن محدث غير قديم . والمعتزلة يعتمدون في ذلك قاعدة من قواعدهم وأصلا من أصولهم ، وذلك ان الله خالق كل شيء ولا خالق غيره ؛ وبما أن القرآن شيء فالقرآن مخلوق . والقرآن محدث لأن المعتزلة يقولون بأن الله وحده قديم ، والقدم أخص صفاته (أي لا يجوز لشيء آخر أن يَشْركه في القدم ، فاذا شَركه في القدم شركه في الالوهية ) ، فاذا كان الله وحده قديماً ، وكان كل شيء آخر مخلوقاً ، فالقرآن (الذي هو من جملة الأشياء) مخلوق أيضاً .

جـمادة التاريخ والقبص في القرآن: ووقع الاختلاف بين أهل السنة والجماعة وبين أهل العدل (المعتزلة) على مادة التاريخ والقبص في القرآن. أما المعتزلة فقالوا ان طوفان نوح وقيصة موسى مع فرعون ومولد عيسى وتنازع النصارى في صلب عيسى وألوهيته ومعركة بدر وفتح مكة ومعركة حُنين حوادثُ من التاريخ تعاقبت في أزمنة متتالية مختلفة ، فهي من أجل ذلك محدثة . فكلام القرآن عنها يجب أن يكون محدثا ، اذ لا ينعقل أن توصف واقعة أو معركة بتفاصيلها الدقيقة قبل أن تقع . وأما أهل السنة والجماعة فقالوا: ان ذكر هذه القيصص في القرآن ، وهو كلام الله القديم ، راجع الى أصل القضاء والقدر : فلقد سبق في علم الله أن معركة بدر ستحدث في شهر رمضان من سنة ٢ ه ( ٢٢٢ م ) في مكانها الذي وقعت فيه بين المسلمين وبين مشركي مكة ؛ وكان ذلك كله مسطوراً في اللوح المحفوظ ( وموجود

في القرآن) منذ الأزل. فلما وقعت معركة بدر وقعت علىما كان مقد رأ لها في سابق علم الله. ثم لما أوحى الله الى محمد رسول الله ما أوحى مما يتصل بمعركة بدر لم يكن ذلك الوحي إلا نقلا لقصة المعركة من اللوح المحفوظ وإخباراً للمسلمين بما كان يريد الله منذ الازل أن يتم في هذه المعركة. ان معركة بدر ليست السبب في نزول الوحي المتعلق بها ، ولكن الوحي الأزلي المكتوب على المسلمين الاولين كان السبب في نشوب معركة بدر.

## ما المعنى الذي قصده المعتزلة من القول بخلق القرآن ؟

«خلق القرآن » أعقد القضايا في علم الكلام ، لأن المعتزلة قصدوا شيئاً لم يجسروا أن يقولوا فيه قولاً واضحاً. وبما أن علم الكلام علم جدال في المدرجة الاولى ، فإن وجه الحق لا يتبيّن بالجدال . ثم ان المتكلّمين كانوا ، كسائر علماء الجدل والسفسطائيين ، يسوقون جدالهم في مقد مات مع الاستباق لما يمكن أن يعترض به الخصم ، فيجيبونه على اعتراض ممكن قبل أن يتقد م هو باعتراض ما . من أجل ذلك كانت كتب الكلام مطوّلة غامضة صعبة المسائك . وبحث خلق القرآن أكثر بحوث علم الكلام تطويلاً وغموضاً وصعوبة في المسلك . على أننا سنوضح القضية بتعابيرنا الحديثة في ما يلي : اذا نحن تصفحنا كتسب المعتزلة واستعرضنا أقوالهم ، في ما يتعلّق بخلق اذا نحن تصفحنا كتسب المعتزلة واستعرضنا أقوالهم ، في ما يتعلّق بخلق

القرآن وصَبَرُنا أنفسَنا على ذلك ، وضح لنا بحث خلق القرآن كما يلي :

في القرآن الكريم معان واسلوب". والمعاني فيه قسمان :

مدارك عامّة كوجود الله ووحدانيته وطاعة الوالدين وحسن الاخلاق والعدل وما الى ذلك ؛ وهذه معان عامة يمكن أن تكون قديمة جداً لا تتّصل بزمان أو مكان ، وهي أيضاً على مقتضى العقل .

ثم هنالك في القرآن معان خاصّة كالتي سبقت الاشارة اليها من معركة حُنين وفتح مكّة ومعركة بلّدر ، وهذه معان حديثة مخلوقة لأنها تدل على حوادث وقعت في نيطاق الزمان ؛ فالكلام عليها ، في شرع العقل ، مخاوق

عدث. من هنا يرى المعتزلة أن قسماً من معاني القرآن محدث لا شك عندهم في ذلك. ولكن هذا أيضاً لا يمنع من أن تكون تلك المعاني المحدثة وحياً على مقتضى تعريفهم للوحى.

أما أسلوب القرآن فهو قلب المشكلة. ان القرآن الكريم كتاب عربي وعلى مقتضى البلاغة العربية ، وهو في الذروة من الفصاحة والبلاغة . ولكن الله عند المعتزلة لا يتكلم بالأصوات والحروف والكلمات ، والقرآن الكريم لغة عربية بأصوات وحروف وكلمات . ولو أننا قبلنا أن يتكلم الله لغة ما ، كما نفعل نحن ، لاضطررنا الى أن نقبل بأن تكون له الاعضاء التي تمكنه من التلفظ بتلك اللغة من حُنجرة ولسان وشفتين وسواها . فمن أين جاء أسلوب القرآن اذن ؟

نحن نعلم أن الوحي واحد "لجميع الانبياء ، وخصوصاً في معانيه العامة المطلقة ، ولكن التعبير عن الوحي الواحد مختلف باختلاف اللغات . والله سبحانه وتعالى هو الذي أوحى المعاني الى رسله ، ولكن الرسل هم الذين عبروا عن هذه المعاني باللغة التي يفهمه القوامهم : عبر عنها موسى بالعبرية وعيسى بالآرامية ومحمد بالعربية . ومع أن المعتزلة يتحاشون الكلام على هذه النقطة بالذات ، مما نعلمه من القليل الذي بين أيدينا من كتبهم ، فان هنا وهناك فلتات لسان تُشير إلى ذلك . قال أبو الحسن بن عبد الجبار يرد على من حاجة بأن بعض الآيات يدل على أن الله متكلم (المغني ٧ : ٧٧) : «ومن أين لك أولا أن هذا كلام الله تعالى دون أن يكون كلام محمد صلى الله عليه وسلم ، أو كلام غيره .. » . وكذلك قال أبو الحسن مثل هذا في سياق الكلام على إعجاز القرآن (المغني ١٣ : ١٣١) : «قلنا : انه لا فرق بين الكلام على إعجاز القرآن (المغني ١٣ : ١٣١) : «قلنا : انه لا فرق بين في كونه معجزاً ؛ لأنه أن خصة تعالى (أي : خص الله تعالى رسوله محمداً) بقدر من العلم لم تجر العادة بمثله في أهل الفصاحة حتى أمكنه ايراد ما له بقدر من العلم لم تجر العادة بمثله في أهل الفصاحة حتى أمكنه ايراد ما له بقدر من البلاغة ) فهو معجز » .

ان في هذين الشاهدين أشارتين عارضتين ، ولكنهما اشارتان عظيمتا الدلالة.

لمثل هذا قال النظام ان القرآن معجز من قبل إخباره بالغيب لا من قبل نظمه (أسلوبه). ولمثل ذلك يقول أبو الحسن بن عبد الجبار إن الله تعالى تحدى العرب في القرآن أن يأتوا بمثله ، بمثل القرآن. ثم يقول (راجع ١٣: ١٢ وما بعدها): لم يكن المقصود أن يأتي العرب بسورة تشبه القرآن، فان هذا أصبح سهلاً بعد نزول القرآن، ولكن التحدي كان لأن العرب مع اشتهارهم بالفصاحة والبلاغة وافتخارهم بما جاءوا به من الشعر والنثر أنواعاً وأساليب ؛ قد عجزوا عن أن يأتوا بمثل أسلوب القرآن (قبل أن ينزل القرآن).

### للتوستع والمطالعة

- مقالات الاسلاميين واختلاف المصلّين (عني بتصحيحه ريتّر)، استانبول وفيسبادن ١٩٢٩ و ١٩٦٣ م ؛ (بتحقيق محمّد محييالدين عبد الحميد)، القاهرة (مكتبة النهضة المصرية) ١٩٥٠ م .
- اللمع في الردّ على أهل الزيغ والبدع (ريتشرد مكارثي) ، بيروت (المطبعة أالكاثوليكية) ١٩٥٢ م .
- استحسان الحوض في علم الكلام ، حيدراباد (دائرة المعسارف الاسلامية) ١٣٤٤ ه ؛ (نشره مكارثي مع «اللمع »).
- الابانة في أصول الديانة ، حيدراباد ١٣٢١ هـ = ١٩٠٣ م ؛ القاهرة ١٣٢٨ ه.
- تبيين كذب المفتري في ما نسب الى الامام أبي الحسن الاشعري لابن عساكر ، دمشق (مطبعة التوفيق) ١٩٤٧ هـ .
  - ــ الاشعري ، تأليف حمودة غرابة ، القاهرة ١٩٥٣ م .

## الفارابي

ولد أبو نصر محمد بن محمد بن طَرخان بن أُوزَلَغ الفارابي في بلدة وَسيج ، قربَ فاراب ، على نهر سَيْحونَ من بلاد النّرك ( ٢٦٠ هـ = ٨٧٤ م ) . وكان والده جندياً فقيراً .

انتقل الفارابي مع والده الى بغداد ، وفيها تعلم العربية ، ودرس النحو على أبي بكر محمد بن السريّ بن سهل النحوي المعروف بابن السرّاج (ت ٣١٦ هـ ٣١٩ م) ، ودرس العلم الحيّكمي على الطبيب يوحنا بن حيلان ، والمنطق على أبي بشر متى بن يونس (ت ٣٢٨ هـ ٩٤٠ م) .

وفي سنة ٣٢٩ ه دخل القائد الديلمي توزون الى بغداد وقتل الحليفة المتقي فاضطربت الأحوال وكثرت الفتن ، فآثر الفارابي السلامة فجاء الى دمشق (٣٣٠ ه) ثم غادرها بعد قليل الى حلب و لزم بكلاط سيف الدولة مكتفياً بأربعة دراهم في كل يوم ينفقها في وجوه معاشه ، بينما كان سيف الدولة بعطى المتنى ألف دينار على القصيدة الواحدة .

ورحل الفارابي رحلة قصيرة الى مصر (٣٣٧ – ٣٣٨ هـ) ثم عاد الى حلب . وفي سنة ٣٣٩ هـ سار سيف الدولة الى دمشق فاصطحب الفارابي ، فتوفّي الفارابي في دمشق (رجب ٣٣٩ = آخر ٩٥٠ م) ودفن في مقبرة الباب الصغير .

كان الفارابي فقيراً وكان أزهد الناس في الدنيا لا يحتفل بأمر مكسب ولا مسكن ، ولم يكن يعتني بزيّه وهيئته . وقيل : كان في أول أمره قاضياً فلما شعر بالمعارف نبذ ذلك وأقبل بكليته على تعلمها ولم يسكن لل نحوٍ من امور الدنيا البتَّة َ ... وكان منفرداً بنفسه لا يجالس الناس .

واشتهر الفارابي بمعرفة لغات كثيرة ، زعم بعضهم أنها سبعون ، وعدوا منها اليونانية . وكان حاد الذهن رياضياً شاعراً بعيد الهمة عزيز النفس . وكذلك كان موسيقياً تنسب اليه الاعاجيب : يتعزف فيضحك الناس ويبكيهم ، واليه ينسب اختراع الآلة المعروفة بالقانون . وكانت له قوة في صناعة الطب وعلم "بالامور الكلية منها و (لكنه) لم يباشر اعمالها ولا حاول جزئياتها . واذا كان الفارابي قد زهيد في الدنيا وظهر بزي اهل التصوف (اهل النسك) وبحا في بعض اساوبه الى الرمز عن معانيه ، فانه لم يكن صوفياً . والاجماع واقع على أن الفارابي أول الفلاسفة الكبار في الاسلام ، وقد عُرُف بأنه فيلسوف المسلمين وأقربهم إلى فهم فلسفة أرسطو .

وهو أول من حمل المنطق اليوناني تاماً منظماً الى العرب. وقد أعجب بأرسطو فشرح كتبه المنطقية وعلق عليها فأظهر غامضها وكشف سرها وقرب متناولها وجمع ما يُحتاج اليه منها في كتب صحيحة العبارة لطيفة الإشارة منبسهة على ما أغفله الكندي وغيره من صناعة التحليل وانحاء التعليم وبد في ذلك أهل الاسلام ؛ حتى سُميّ المنطقيّ والمعلم الثاني بعد ارسطو المعلم الاول. وقد عده ابن خلدون من اكابر الفلاسفة في المللة الاسلامية وأشهرهم. وتبرز مكانة الفارابي الصحيحة في أنه ما من فكرة في تاريخ الفلسفة الاسلامية والإ أنت واجد جذورها عند الفارابي.

على أن فلسفة الفارابي تنوء بشيء من الضعف. من ذلك ضياع عدد من كتبه ، وأن تآليفه الباقية ليست منظمة تنظيماً كاملاً . ثم ان الفلسفة اليونانية وصلت اليه في ثوب المذهب الاسكندراني ، فان كثيراً من الآراء التي وصلت اليه على أنها لأرسطو كانت في الحقيقة لأفلاطون أو لأفلوطين . وكان اسلوبه ضعيفاً ، وفي بعضه غموض أو رمز .

والغزّالي يعدّ الفارابي من الناقلين . وابن طفيل يذكر أن الفارابي كان كثير الشكوك والتناقض . أما ابنُ رُشد ٍ فيذكر أن في فلسفة الفارابي خرافات

منسوبة الى الفلاسفة اليونان وتقولا عليهم . غير أن ابن رشد يعود فيعذر الفارابي ويقول إن النقلة الذين نقلوا الفلسفة اليونانية الى اللغة العربية قد أخطأوا فضلالوا الفارابي بخطأهم هذا .

## كتبه ورسائله

للفارابي كتب ضاع أكثرها منها:

أ\_رسالة في العقل .

يذكر الفارابي في هذه الرسالة أن العقل يقال على أنحاء كثيرة: فالجمهور يعنون بالعقل التعقيّل؛ والمتكلمون يعنون به «الأمور المشهورة المتعارفة عند الجمهور». ثم يتكلم الفارابي على العقلكما استعمله أرسطو في كتبه المختلفة:

ب - احصاء العلوم

هو كتاب يفصّل العلوم التي كان الفلاسفة الاقدمون يتناولونها في بحوثهم ، وهي خمسة اقسام :

والفارابي يعرّف كل علم وكل فرع من علم يثبته تعريفاً موجزاً او وافياً . وهذا الاحصاء «محاولة بدائية » لتصنيف العلوم .

ج كتاب الجمّع بين رأي الحكيمين أفلاطون الآلهي وأرسطوطاليس . يقول الفاراي في مطلع هذا الكتاب : ﴿ رأيتُ اكثرَ أهل زمانينا قلم تحاضوا وتنازعوا في حدوث العالم وقد مه ، وادّعوا أن بين الحكيمين المقدّ مين المبرّزين اختلافاً في إثبات المبُهدع الأول وفي وجود الأسباب منه وفي أمر النفس والعقل وفي المُجازاة على الافعال خيرها وشرها ، في كثير من الأمور المدنية والحلقية والمنطقية . (وقد) أردتُ في مقالتي هذه ان أشرع في الجمع بين رأيتهما والإبانة عما يدل عليه فحوى قوليهما ليظهر

الاتفاق بين ما كانا يعتقدانه ويزول الشك والارتباب عن قلوب الناظرين في كتبهما .. »

وعُمدة الفارابي في نفي الحلاف بين افلاطون وارسطو انهما حكيمان منظوران وإمامان مبر زان ؛ ولا يمكن لحكيمين كبيرين ان يختلفا . بعدئذ يتعطيف على تقصير الناس في فهم فلسفة هذين الحكيمين إما لقصور الناس عن الفهم او لضعف اللغة التي نُقلت بها أقوال هذين الحكيمين (ص ٣ ، ٤) والى أن افلاطون يكتب على طريقة الرمز (ص ٥ – ٢). ثم يخلص الى القول : « فقد ظهر مما وصفناه ان الذي سبق الى الاوهام من التباين في المسلكين في المر يشتمل عليه حكمان ظاهران متخالفان يجمعهما مقصود واحد » (ص

ولقد حاول الفارابي ان يوفق بين افلاطون وارسطو في امور منها: قد مُ الجواهر: أأعيانُ الجواهر أقدمُ أم مُشُلُها؟ (أي: أيهما أقدم في الوجود: الجسم المادي في عالمنا ، كما يقول ارسطو ، أم صورة الجسم مجردة من المادة في الملا الأعلى؟ )—كيف يكون الإبصار: أبانفعال في البصر ، كما يقول أرسطو أم بخروج شيء من العين يحيط بالأجسام ، كما يقول افلاطون؟ وأيكون البصر بانعكاس النور عن الأجسام إلى العين أم بخروج نور من العين إلى الأجسام؟ ) — الطبع أشد تملكاً للانسان أم العادة؟ — النفس — العالم قديم كما يقول أرسطو أم مُحدد ث كما يقول افلاطون؟ وهل له صانع هو علته الفاعلة أم لا — الفيض — الثواب والعقاب .

والحق إن الخلاف بين افلاطون وبين تلميذه ارسطو ، في هذه الأمور وفي غيرها أيضاً ، عظيم جداً حتى التضاد " ، كما هو معروف في تاريخ الفلسفة . غير أن الذي حَمَلَ الفاربي على محاولة التوفيق بينهما هو أن الفارابي لم يتعرف جميع آراء ارسطو خالصة " من شوائب المذهب الاسكندراني ولا من أخطاء النقلة ؛ ثم إنه أيضاً لم يعرف جميع آراء افلاطون خالصة من تلك الشوائب نفسها .

ان الفارابي لم يوازن بين آراء افلاطون وبين آراء ارسطو ، ولكنه في الحقيقة وفي أكثر هذه الأمور و قد وازن بين آراء الاسكندرانيين الذين شوهوا آراء افلاطون وبين آراء الاسكندرانيين أنفسهم من الذين شوهوا آراء أرسطو على الاخص .

اعتمد الفارابي « في ذكر اقاويل هذين الحكيمين في إثبات الصانع » على رسالة لأمونيوس في الموضوع نفسه (ص ٢٤). وامونيوس هذا هو مؤسس المذهب الاسكندراني ، وكذلك أكثر الفارابي عند التوفيق بين افلاطون وارسطو من الاستشهاد بكتاب أثولوجيا (ص ٢٨-٣٣). وكتاب اثولوجيا هذا منحول لارسطو : « انه ليس سوى مقطعات مفردة من كتاب التاسوعات لأفلوطين ، وخصوصاً من الفصول الرابع والحامس والسادس ، ولقد آمن الفارابي بصحة نسبة هذا الكتاب الى ارسطو حتى اتخذه مصدراً لآراء الفيلسوف اليوناني العظيم ، بينما لا نتجد فيه إلا آراء اسكندرانية .

دُ — كتاب آراء أُهَل المدينة الفاضلة (أو كتاب السيرة الفاضلة ، أو الماتة الفاضلة ).

يتألف هذا القسم من قسمين يكادان أن يكونا مستقلين :

القسم الاول فلسفي ماورائي عرّف فيه الفارابي بجانب من الفلسفة العقلية على مذهب أوسطو (ممزوجة بكثير من مذهب أفلاطون). وأما القسم الثاني فهو الفلسفة السياسية، اذ تعرّض فيه الفارابي الكلام على التعاون بين البشر وعلى أصناف المدن (الدول).

ابتدأ الفارابي هذا الكتاب في بغداد سنة ٣٣٠ ه ثم أتمَّه في دمشق في العام التالي. ويبدو أن الفارابي لما ذهب الى مصر أدخل على هذا الكتاب أشياءً تتعلق بترتيبه وتقسيمه ، ثم بمادته واتجاهه .

الموجود الاوّل (الله)

ان الموجود َ الاول َ موجود ٌ بذاته وليس لوجوده ِ سبب ٌ ، بل هو السبب ُ لوجود سائرِ الموجودات . ثم هو بريء من جميع أنحاء النقص . من أجل ذلك

كان وجوده أقدم الوجود وأفضل الوجود معاً .

والموجود الاول كان دائماً موجوداً بالفعل ، ولم يكن قط موجوداً بالقوة (أي أفعال (أي أنه لم يوجد بعد أن لم يكن) ؛ وكذلك ليس له أفعال بالقوة (أي أفعال لم تظهر بعد). من أجل ذلك هو أزلي دائم الوجود بجوهره وذاته. ثم هو ليس مادة ؛ وليس هو بصورة ، لأن الصورة لا تقوم الا في مادة . وكذلك ليس لوجوده غاية ، والا لكانت تلك الغاية أسبق منه في الوجود المطلق ، ولما كان هو موجوداً أوّل .

والموجود الاول مخالف لكل موجود آخر ، فلا يمكن أن يكون ثمتت شيء مثله حتى يكون شريكاً له . ثم هو منفرد بوجوده وبرتبته لا ضد له . والضد عادة يتشرك ضده أو يوازيه، فيتبطل ضداه مرة ويتبطله ضداه مدة أخرى . وما دام هو موجوداً ولم يبطله شيء، فذلك دليل على أن ليس له ضد".

والموجود الاول ليس له حد"، أي تعريف دال" على ماهيته. ان الحد" في الاصل وصف لاقسام الشيء المراد تعريفه، فاذا عرفنا تلك الاقسام عرفناه. وبما أن الموجود الاول واحد من كل" جهة وليس فيه أقسام، فلا يمكن أن يكون له حد" أو تعريف.

وبما أن الموجود الأول لا يُشبّههُ شيء من الموجودات ، كان كل ما فيه خاصاً به وحده ، ولذلك كانت وحدته عين ذاته وعين وجوده . ثم بما أن وجود وليس مادة ولا صورة ، فانه عقل بالفعل ؛ لأن العقل هو الموجود الوحيد الذي لا يحتاج في قوامه الى مادة أو صورة . وبما أنه أيضاً مخالف لكل موجود آخر ، فلا يمكن للموجودات الأنحر أن تدركه . ولا هو محتاج الى أن يُدرك شيئاً شبيها به من خارجه ليستعين بذلك على إدراك نفسه (كما نفعل نحن عادة ) . ولذلك لا يدركه إلا هو . وهذا معنى قولنا : إنه يعقل نفسة . ومثل ذلك قولنا انه عالم يعلم نفسه .

واذا قلنا إنه حكيم ، فاننا نعني أنه يعلم أفضل الاشياء علماً دائماً . وهو الحق ، لأن حقيقة الشيء هي الوجود الذي يخـُصّه ؛ والحق انما هو الموجود

من جهة ما هو معقول. ثم هو حيّ يعقل الموجودات على ما هي (على نهاية الكمال من الإدراك للموجودات).

غير أننا نحن ندرك الموجود الاول ادراكاً ناقصاً لضعف قوى عقولنا ، لأن تلك القوى متلبّسة بالمادة التي من شأنها أن تلحق بما يتلبّس بها نقصاً . ومن أجل المادة التي فيناكان جوهرنا بعيداً عن جوهره . ولكن كلما استطعنا أن نكون مفارقين للمادة – بالعلم وبتخلّص النفس من أسر الجسد – أصبح ادراكنا للموجود الاول أكثر كمالاً .

ولله عظمة وجلال ومجد هي له بحسب كماله هو وفي جوهره نفسه ، اذ لا يوجد خارجَه ما هو أعظم منه أو مثله حتى يُقارَن بينهما (كما هي الحال في شأننا نحن). ولذلك يلتذ الموجود الاول بنفسه ويعشق ذاته لأن ادراكه لنفسه هو الادراك الأُنقن.

## الفيض أو صدور العالم عن الموجود الأول

ان الموجود الاول أتم الموجودات ولا سبب لوجوده ، ولذلك وجب أن يكون سبباً لجميع الموجودات وأن تكون جميع الموجودات أقل منه كمالاً. وبما أن هذه الموجودات تتألف من عناصر متعددة فقد وجب أن تكون كثيرة ومتفاوتة في كمالها أيضاً. ولكن كيف كان الموجود الاول سبباً لسائر الموجودات ؟

يتبنى الفارابي نظرية الفيض لتفسير ذلك فيرى أن كمال الموجود الاول وَجود وعلمه وحكمته وحياته (التي هي عند الفارابي ليست شيئاً غير ذاته التي هي بالتالي وُجود أه) قد اقتضت كلها أن يصدر عنه هذا الوجود وفاء لكماله وَجود ه وحكمته ، ولكن من غير أن يزيد هو بهذا الصدور كمالاً ، ومن غير أن يَنقُص منه شيء أيضاً ، ومن غير ارادة منه لذلك ، ومن غير حركة يقتضيها ذلك الصدور .

وصدور الموجودات عن الله يتجرَّري على ترتيب معيَّن وترابُط مُحكَم ، وهو الذي يسمى الفيض أيضاً .

فمن الموجود الاول (الله):

ـ يفيض ثان (عقل ثان).

وبما أن الواحد أو الاول (الموجود الاول) لا يفيض عنه إلا واحد " ؛ وبما أن الاول لا يليق به أن يباشر الموجودات المتعددة (المباشرة للمادة أو المتلبسة بها ) فقد جعل الفارابي العقل الثاني جوهراً غير متجسم (غير متخذ صورة ) ولا في مادة ، ثم جعله يعقل أ ذاته ويعقل الاول أيضاً (بينما الاول لا يعقل إلا ذاته ) : والواقع أن الثاني ، عند الفارابي ، يشبه الاول ولكنه ليس اياه . غير أن جميع مراتب الفيض التالية تصدر من هذا العقل الثاني .

وبما أن الثاني يعقل الاول ويتجوهر في نفسه ، فانه :

\_ يفيض منه ثالثٌ (عقل ثالث) من عَقَلْهِ للاولِ ثم تلزم عنه السماء الاولى من تجوهره في نفسه . ثم يستمر الفيض عَلَى هذا المبدأ فيكون :

ــ العقل الرابع ، ومعه كُرَّةُ الكواكب الثابتة .

- العقل الحامس، ومعه كرة زُحل .

ــ العقل السادس ، ومعه كرة المشتري .

ــ العقل السابع ، ومعه كرة المرّيخ .

ــ العقل الثامن ، ومعه كرة الشمس .

ـــ العقل التاسع ، ومعه كرة الزُهـَرة .

ــ العقل العاشر ، ومعه كرة عُـطارد .

ــ العقل الحادي عشر ، ومعه كرة القمر .

ومع فلك القمر تنتهي الموجودات المطلقة الكاملة التي لا تخضع للكون والفساد على ما نعرف من الفلسفة القديمة . وأما الموجودات التي دون فلك القمر فلا يمكن أن تكون كاملة ولا أن تصبح كاملة . وان كانت تترقى صُعلًداً وتبلغ كمالاً قاصراً على طبيعة كل جنس من أجناسها .

وأدني الموجودات دون فلك القمر الهيولي التي لا صورةً لها ، ثم فوقها

العناصر الاربعة ، ثم الجماد ثم النبات ثم الحيوان البهيم ثم الحيوان الناطق ( الانسان ) .

### حدوث المادة وحدوث العالم

اذا كانت الموجودات كلّها ، في رأي الفارابي ، قد فاضت من الواحد (الله) ، فلا شكّ في أنّها عند الفارابي مُحدَّدَثَةٌ كلّها (لأنّ الله سببٌ لها وسابقٌ عليها). واذا كانت الهيولي (المادّة الاول) نفسها تأتي عند الفارابي في أدنى دركات الفيض ، فلا شكّ في أن الهيولي أيضاً محدثة.

ومممّا يؤيّد الحكم بأن العالم والمادّة نفسَها في رأي الفارابي محدثان محاولة الفارابي للجمع بين رأيتي أفلاطون وأرسطو في قدم العالم وحدوثه .

#### النفس وقواها

للنفس الانسانية عند الفارابي أربعة أجزاء أساسية ، ولكل جزء من هذه الاجزاء قُوَّى تتبعه . فالاجزاء الاساسية هي : الغاذية والحاسة والمتخيلة والناطقة .

فاذا حدث الانسان (فرد من أفراد الانسان)، فأول ما يحدث له من أجزاء النفس النفس الغاذية التي بها يتغذى (وينمو ثم يتكاثر). ويتبع هذه النفس قوى واحدة منها رئيسة تكون في الفم وسائرها مرووسة من الرواضع والحدم (١١) متفرقة في المعدة والكبد والطحال والاعضاء المتصلة بهذه. والكبد يرأس المرارة والكلية ، والكلية ترأس المثانة.

بعدئذ تتنبّه في الانسان القوة الحاسة: تتنبّه أولا حاسة اللمس فحاسة اللوق فحاسة الشم فحاسة اللوق فحاسة الشم فحاسة السمع فحاسة البصر. ولكل حاسة من هذه الحواس عضو مختصة به. ويشبته الفارابي هذه الحواس بأصحاب الاخبار في المملكة ، فهي تحمل الاخبار الى رئيسها في القلب كما يحمل أصحاب الاخبار أخبارهم الى الملك.

<sup>(</sup>١) الأعضاء التابعة للجهاز الحضيي .

والقوة المتخيلة واحدة ومركزها في القلب أيضاً. وعملها حفظ المحسوسات بعد غيبتها عن أعضاء الحس حيث تتحكم بها (تدبيرها فتفرد بعضها عن بعض وتركيب موافقة للمحسوس أو مخالفة للمحسوس).

والقوة الناطقة (العاقلة) واحدة في العدد أيضاً ، وهي رئيسة القوى الحاسة والقوة المتخيّلة .

وللنفس أيضاً قوة نزوعية تشتاق الى الشيء أو تكرهه ، وبها تكون الارادة . والنزوع يكون إمّا بالحس واما بالتخيّل ، لفعل شيء أو تركه اما بالبدن كلّه أو بعضو منه . وجميع اعضاء البدن خادمة في ذلك للقوة النزوعية الرئيسة التي في القلب . والنزوع يكون بالاحساس أو بالقوة المتخيلة أو بالقوة الناطقة نحو الأمور التابعة في الاصل لتلك القوى .

## القلب والدماغ

ان القلب هو العُضو الرئيسُ في البدن ، ويليه الدماغ الذي پخدم القلب وتخدمه سائر الاعضاء. فالقلب يَنْبُوع الحرارة الغريزية ، ومنه تنبثّ الحرارة الغريزية في سائر الاعضاء. وللدماغ عملان أساسيان :

(أ) بما أن القلب ينبوع الحرارة الغريزية ، فان الحرارة فيه تكون قوية مُضُرطة . من أجل ذلك يعمل الدماغ في تعديل الحرارة التي من شأنها ان تنفذ من القلب الى اعضاء البدن المختلفة حتى لا يصل الى كل عضو الا ما يحتاج اليه من تلك الحرارة . والدماغ يعدل حرارة القلب نفسه حتى يجود فكره ورويته وحفظه وتذكره .

(ب) في الدماغ نفسه مغارز لمعظم الاعصاب. ومغارز سائر الاعصاب في الشّخاع (الحيط الابيض المارّ في الفيقار). والنخاع متّصل من أعلاه بالديماغ. والدماغ هو الذي يترّفيدُ أعصابَ الحركة الارادية حتى تنفّذ تلك الأعصابُ ما يريده القلبُ من الحركات الآلية.

### عملية التفكير

يعالج الفارابي عملية التفكير على أنها قضية ماورائية .

العقل الهيولاني (العقل الانساني) هيئة في مادة (١١) معدة لأن تقبل رسوم المعقولات على اختلاف أنواعها. هنالك معقولات هي في جواهرها عقول الفعل ومعقولات بالفعل (وهي الاشياء البريئة من المادة) مثل المدارك كالحق والصدق والشرف ومثل المبادىء والقوانين. وهنالك معقولات ليست في جواهرها عقولا بالفعل أو معقولات بالفعل مثل الاجسام المادية كالحجارة والاشجار وأفراد الناس. هذه المعقولات هي معقولات بالقوة ، وهي قابلة لأن تصبح معقولات بالفعل اذا تهيأ لها ما ينقلها من القوة الى الفعل (اذا استطعنا أن نجرد صورتها من الاجسام التي هي فيها). والذي يمكنا من تجريد المعقولات من الاجسام عقل بريء من المادة يساعد العقل الهيولاني (الذي في الانسان) على أن يفعل ذلك ، كما تساعد الشمس البصر مثلاً على أن يبصر الألوان. هذا العقل البريء من المادة الذي يفعل هذا الفعل يسمى العقل الفعال .

والمعقولات الأُوَلُ ( المبادىء ) التي يستطيع البشر ُعموماً أن يدركوها على كثرة أو قلة من الوضوح ثلاثة أصناف :

(أ) أوائل (مبادىء وقوانين عامة) للهندسة العلمية (أي المبادىء والقوانين الرياضية والطبيعية).

(ب) أوائل يُوقَف بها على الجميل والقبيح مما شأنه أن يعمله الانسان (الاخلاق).

(ج) أوائل يستعملها الانسان ليعلم بها أحوال الموجودات التي ليس من شأنها أن يفعلها الانسان ومبادئها ومراتبها ، مثل السموات والسبب الاول وسائر المبادىء الأخر ، وما شأنه أن يحدُث عن تلك المبادىء (العكيسات أو المدارك الماورائية).

<sup>(</sup>١) في الدماغ ؛ أو في القلب كما يعتقد الفارابي .

### الصورة والمسادة

والفارابي أرسطوطاليسي النظر الى الصورة والمادة: ان الصورة لا يمكن أن يكون لها قبوام ووجود بغير المادة. فالمادة وجود ها لأجل الصورة ، ولو لم تكن صورة ما موجودة لما كانت المادة. والمفروض أن المادة موجودة قبل الصورة ، ثم انها تتلبس بالصور.

### الارادة والاختيار

النزوع أو الشوق هو ميل الفرد الى بعض ما عَقَلَه أو الى بعض ما يجب أن يستنبطه ؛ أو كراهة ُ ذلك . فاذا كان هذا النزوع عن احساس أو تخييل سميّي الارادة ، وكان عاميّاً في الانسان والحيوان . واذا كان النزوع عن روييّة (تفكير) فهو الاختيار ، وهو خاص بالانسان .

#### السعادة

تكون السعادة للقوة الناطقة .

ان القوة الغاذية في الانسان جُعلَت لتَخدم البدن . وجُعلت القوة الحاسة والمتخيلة لتخدما البدن معا ؛ ولتخدما القوة الناطقة معا اذ كان قوام القوة الناطقة أولا بالبدن . فالقوة المتخيلة عند الفارابي تحتل مكاناً وسطاً بين القوة الحاسة والقوة الناطقة .

والقوة الناطقة منها جانب عملي وجانب نظري ؛ والجانبُ العمليّ يخدم الجانبُ النظريّ . والجانبُ النظريّ من القوة الناطقة لم يُجعل ليخدم شيئاً آخر ، بل ليتوصّل به الانسان الى السعادة .

وحينما تبدأ النفس الناطقة بتحصيل المعقولات الاولى بوساطة جانبها النظري يبدأ كمالها. فاذا استخدم الانسان هذه المعقولات الاولى (ليستنبط بها سائر المعقولات) اقترب من كماله الأخير. عندئذ تصبح القوة الناطقة وكأنها مفارقة للمادة ثم يدوم لها ذلك فتصبح قريبة من العقل الفعال. وذلك هو السعادة. فالسعادة هي الحير المطلوب لذاته ؛ وليست هي ليئنال بها

شيءً آخرُ، إذ ليس وراءها شيء آخرُ أعظمُ منها يمكن أن يَـناله الانسان. المنامات

عمل المخيلة الأساسي نقل المحسوسات من أعضاء الحس إلى الدماغ ما دام الانسان مستيقظاً ، فاذا نام وَقَفَ هذا العملُ . وبما ان الذاكرة لا تنام فانها عندئذ قد تعود إلى المحسوسات التي كانت قد خزنتها فتركب بعضها إلى بعض وتفصل بعضها عن بعض وتُحاكي الأشياء المحسوسة التي عرفتها في حال يتقطة الجسم فتنشأ المنامات . أما نوع المنامات فتابع لمزاج الجسم ساعة روية المنام ، فاذا كان المزاج رَطباً مثلاً لم يبعد أن يكون المنام متعلقاً بالمياه والسباحة . وقد يحدث المنام في حال اليقظة ، ولكن ذلك نادر .

# الوحى ورؤية الملكك

إذا كانت مخيلة إنسان ما قوية وكاملة إلى درجة انها تستطيع أن تقوم بنقل المحسوسات من اعضاء الحس إلى الدماغ وان تتلاعب بذكرياتها وبخيالاتها في وقت واحد وفي حال اليقظة ، فإن الانسان حينئذ يتوهم روية الأشياء التي يتخيلها على درجات مختلفة من الوُضوح وعلى درجات مختلفة من الكمال والنقص أو من الجمال والقبح . وقد يرى أشياء غريبة عجيبة لا يمكن وجود شيء منها في سائر الموجودات أصلا . ولا يمتنع على الإنسان ، إذا بلغت قوته المتخيلة نهاية الكمال ، (ان) يقبل في يتقطّته عن العقل الفعّال المجزئيات المخارة والمستقبلة ، او محاكياتها من المحسوسات ... والمعقولات المفارقة وسائر الموجودات الشريفة ويراها ، فيكون له بما قبيله من المعقولات نوزة وسائر الموجودات الشريفة ويراها ، فيكون له بما قبيله من المعقولات نوزة والاشياء الالهية ؛ فهذا اكمل ما تنتهى اليه القوة المتخيلة .

## العدل الطبيعي والعدل الوضعي

ان الأفراد وجماعات الناس طبَعَات بعضُها فوق بعض في القوة أو الماز، أو الجاه . هذه الجماعات تتغالب ، وكذلك الأفراد ، فمن عُمَلَبَ وقهر كان الفائز والمغبوط والسعيد ، وذلك شيء في طباع الناس . فما في الطبع هو

العدل ؛ فالعدل إذن التغالب. فاستعباد القاهر للمقهور هو أيضاً من العدل ، وأن يفعل المقهور ما هو الا نفع للقاهر هو أيضاً عدل. فهذه كلها من العدل الطبيعي ، وهي الفضيلة ، وأفعالها هي الافعال الفاضلة. ففي العدل الطبيعي يكون القاهر قاهراً أبداً ، والمقهور مقهوراً أبداً .

وأحياناً يتقارب الأفراد وتتقارب الجماعات في القوة فيكون الغلب مرة لفرد أو لقوم ، ومرة لفرد آخر أو لقوم آخرين . ويَمَلَ هوُلاء تداول الغلب بينهما لأن ذلك يضيع عليهما جميعاً كثيراً من المغانم . عندئذ يصطلح الأفراد والجماعات على شرائط يتعاملون بها في البيع والشراء والامانة وما الى ذلك ، ويفي بعضهم لبعض بها . فالوفاء بما اصطلح عليه كل فريق هو العدل الوضعي ، وهو ناتج عن ضعف وخوف في الفريقين .

## الخشوع (الدين)

الحشوع هو الاعتقاد بأن إِلَما يدبتر العالم مع أداء الاحترام لذلك الإلّـه بالصلوات والتسابيح. ويعتقد الناس أنهم إذا فعلوا ذلك ثم تركوا كثيراً من الحيشرات المُتَشَوّق إليها في هذه الحياة كوفئوا على فعلهم في الآخرة بأعظم مما تركوا في الدنيا. واذا لم يفعلوا عوقبوا بعد مَوْتهم.

ويرى الفارابي أن هذا كلّه باب من أبواب الحيل والمكايدة ممن يتعجزون عن أن يقاوموا الا قوياء بالمجاهدة والمغالبة فاخترعوا حيلة الحشوع والثواب على الحشوع أو العقاب على ترك الحشوع في الآخرة ، حتى يترك الاقوياء لهم شيئاً من مغانم الدنيا يتمتعون به بلا مغالبة .

## المدينة الفاضلة (الدولة المثلي)

المدينة أو الدولة ثمرة الاجتماع الانساني . ويختلف بعض الدول من بعض باختلاف المجتمعات التي تنشأ تلك الدول فيها .

« الانسان » محتاج في وُجوده وفي بلوغه نحو الكمال الى اشياء كثيرة لا يمكن أن يقوم بها كلها وحد ، بل يتحتاجُ الى قوم يقوم له كل واحد منهم بشيء مما يحتاج اليه. ولذلك لا يمكن «للانسان» ان ينال الكمــــال الا «باجتماعات ِ جماعة كثيرة متعاونين يقوم كل واحد لكل واحد ٍ (آخر ) ببعض ما يحتاج اليه».

والاجتماعات تكون كاملة او غير كاملة. فالاجتماعات الكاملة ثلائسة أنواع: «عظمى ووسطى وصغرى. فالعظمى اجتماع الجماعة كلها في المعمورة ؛ والوسطى اجتماع امة في جزء من المعمورة ؛ والصغرى اجتماع اهل مدينة في جزء من مسكن امة. واما المجتمعات غير الكاملة فاجتماع اهل القرية واجتماع اهل المحلة ثم الاجتماع في سكة (شارع واحد) ثم الاجتماع في منزل (المكان الذي يخيم فيه نفر من الناس).

ويرى الفارابي ان الاجتماع كلما اتسّع كان عموماً اقربَ الى الكمال ، وكان ما دونه خادماً له . ولكن قد يحدُثُ ان يتعاونَ اهلُ هذا المجتمع على الشر .

فالمدينة التي يُقصد بالاجتماع فيها التعاون على الاشياء التي يُـنال بها السعادة في الحقيقة هي المدينة الفاضلة .

## كيف نعرف المدينة الفاضلة

نعرف المدينة الفاضلة من تشبيهين وافتراض ٍ أوردها الفارابي .

يقول الفارابي ان المدينة الفاضلة تشبه البدن التام الصحيح الذي تتعاون أعضاوه كلها على تتميم حياة الحيوان وحفظها عليها، وإن نسبة رئيس المدينة الى المدينة وأهلها كنسبة القلب الى البدن واعضاء البدن.

وكذلك يشبته الفارابي المدينة الفاضلة بالعالم ايضاً ويرى أن نيسبة السبب الاول (الله) الى سائر الموجودات كنسبة ملكِك المدينة الفاضلة الى سائر أجزائها (طبقاتها وأهلها).

ثم هو يفترض أن أهل المدينة الفاضلة يتعْرِفون الآراءَ التي أوردها في القسم الاول من كتابه الموسوم بعنوان «آراء أهل المدينة الفاضلة » ويعتقدونها . وهكذا نرى أن للمدينة (اللولة) عند الفارابي وجوداً طبيعياً في الدرجة

الاولى ، وأن الجانب الاجتماعي فيها قليل جداً . وبعد أن يتكلم الفارابي على أعضاء البدن وعلى صلة بعضها ببعض يقول : «كذلك الحال في المدينة . وكذلك كل جملة كانت أجزاؤها مؤتلفة منتظمة مرتبطة بالطبع ، فان لها رئيساً حاله من سائر الاجزاء هذه الحال » .

## رئيس المدينة الفاضلة

يقول الفارابي: ان في الجسم اعضاء عنافة متفاضلة الفيطرة والقُوى ، وفيها عضو واحد رئيس وهو القلب ، ثم اعضاء اخرى تخدم القلب لا نها ادنى منه ؛ ولهذه في الوقت نفسه اعضاء ادنى منها تخدمها وهلمجراً حتى نصل الى اعضاء هي خادمة لما فوقها ولكن ليس تحتها اعضاء ادنى منها . فكذلك « المدينة اجزاوها مختلفة الفطرة متفاضلة الهيأات وفيها إنسان هو رئيس و «اشخاص آخرون » تقترب مراتبهم من الرئيس يفعلون (ينفذون) ما يتقيصده الرئيس ، ثم دون هؤلاء قوم يفعلون الافعال على حسب أغراض هؤلاء ، ودون هؤلاء قوم آخرون ... حتى فصل الى اشخاص يتخد مون ( بفتح الياء ) ولا يتخد مون ( بضم الياء ) ويكونون في ادنى المراتب ويكونون هم الاسفلين . وهكذا فرى انه كلما كان الشخص اقرب الى الرئيس كان اشرف واكمل .

إلا ان هنالك فارقاً بين اعضاء البدن وبين طبقات اهل المدينة ؛ ان اعمال اعضاء البدن طبيعية ، اما اعمال طبقات اهل المدينة فمصدرها الارادة او المكتكات الارادية التي تحصل لهم وهي الصناعات وما شاكلها .

# الرئيس نبي وحكيم (فيلسوف)

ورثيس المدينة الفاضلة ليس يمكن ان يكون آيَّ انسان اتفق ، لأن الرئاسة انما تكون بشيئين : احدهما ان يكون بالفطرة والطبع مُنعَدَّاً لها ، والثاني بالهيئة والملكة الإرادية . ويجب أن تكون صناعة رئيس المدينة الفاضلة صناعة من شأنها ألا تتخدم صناعة اخرى تتجه نحوها . ويجب ان يكون الرئيس نفسه انساناً قد استُكمل فصار عقلاً ومعقولاً

بالفعل ؛ وأصبح مستعداً لأن يتقبل من العقل الفعال اشياء كثاراً يُفيضها العقل الفعال الى عقله هو ثم إلى قوته المتخيلة ؛ فيكون (هذا الانسان) بما يتفيض إلى عقله المنفعل حكيماً فيلسوفاً ومتعقلاً على التمام ، وبما يفيض إلى قوتمه المتخيلة نبيياً منذراً بما يكون ومخبراً بما هو الآن من الجزئيات. وهذا الانسان هو في أكمل مراتب الانسانية وفي أعلى درجات السعادة ، وتكون نفسه كاملة متحدة بالعقل الفعال.

### صفات الرئيس

اذا نحن تأمّلنا حال رئيس المدينة الفاضلة ، والذي جعله الفارابي نبياً وحكيما ، رأيناه ينسّصف بأثنني عَشْرَة صفة لو لم تكن فيه في الاصل لما أمكن أن يكون رئيساً . يقول الفارابي : هذا هو الرئيس الذي لا يرأسه انسان "آخر أصلا . وهو الامام ، وهو الرئيس الأول للمدينة الفاضلة ، ورئيس المعمورة من الارض كليها . ولا يمكن أن تصير هذه الحال إلا لمن اجتمعت فيه بالطبع اثنتا عشرة تحصلة فطر عليها ، وهي أن يكون : تام الأعضاء والقوى جيد الفهم والتصور بالطبع بحيد الحفظ بجيد الفطنة ذكياً بحسن العبارة بعباً للتعليم والاستفادة سهل القبول لها عبر شره على المأكول والمشروب والمنكوح ، متجنباً بالطبع للعب كبير النفس مجباً للكرامة بيم يكون الدرهم والدينار وسائر أعراض الدنيا هينة عنده بيم يكون بالطبع ممحباً للعدل وأهله ومبغضاً للجور والظلم وأهلهما ، يعطي النصف (الانصاف والعدل) من ومبغضاً للجور والظلم وأهلهما ، يعطي النصف (الانصاف والعدل) من (نفسه ومن) أهله ومن غيره ويتحمن علية عنداً (معتدلاً ) غير صعب القياد وقي العزيمة جسوراً مقداماً غير خائف ولا ضعيف النفس .

هذه هي الصفات التي يتطلبها الفارابي في الرئيس الأصيل للمدينة الفاضلة العظمى الذي هو الامام ، والذي هو في الوقت نفسه حكيم ( فيلسوف ) ونبي . وهذا الرئيس وأمثاله هم الذين يضعون الشرائع للمدينة التي يتوللون فيها . ولا شك في أن هذه الصفات الاثنتي عَشْرَةَ تَجتمع في رجل واحد على الأقل ، هو الذي أوجيدت المدينة من أجله ، ذلك لان هذه الصفات على الأقل ، هو الذي أوجيدت المدينة من أجله ، ذلك لان هذه الصفات

بطبيعتها لا تجتمع الا في الواحد بعد الواحد وفي الاقل من الناس. من أجل ذلك يبدو أن الفارابي كان مُضْطرًا الى أن يقبل رئيساً للمدينة الفاضلة فيه من الصفات المشروطة عدد دون الاثني عَشَرَ، ستُ صفات أو خمس على الأقل.

# الرئيس القائم

فاذا لم يكن في المدينة من تجتمع فيه مثل هذه الصفات القليلة أقيم فيها رئيس ثان يَخْلُفُ الأولَ في إدارة المدينة لا في وضع التشريع لها (كما خلف الحلفاء الراشدون رسول الله في منصبه السياسي الدنيوي لا في منصبه الديني النبوي). أما في التشريع فيسير الرئيس القائم (أو الثاني) حسب الشرائع والسنن التي كان الرئيس الأول وأمثاله قد وضعوها للمدينة ، اذا كانوا قد أثبتوها ، أي دو نوها.

هذا الرئيس القائم (الثاني) يجب أن يكون فيه من مو لده وصباه سيت شرائط قد تربى عليها . ونحن نلاحظ أن هذه الصفات الست صفات فرعية غايتها أن تقوم مقام صفات الرئيس الاصيل (الاول) في الحياة السياسية للمدينة . فالرئيس الثاني يجب أن يكون : حكيماً حالماً حافظاً للشرائسع والسن - ثم أن يكون له جودة استنباط لفروع من التشريع لم يُحفظ مثلها عن السلف ، وأن يسلك في استنباطه هو مسلك الأثمة الأولين (الذين وضعوا الشرائع) - (أن يكون بعيد النظر محتاطاً لما يمكن أن يحدث في المستقبل كيلا تُوخذ المدينة على حين غرة من أهلها) - أن يكون قادراً على ارشاد أهل المدينة الى وجوه استعمال الشرائع التي وضعها الأولون ووجوه تلك التي استنبطها هو - أن يكون شجاعاً عارفاً بأمور الحرب وقادراً على مباشرة الحرب .

### تعدد الرؤساء

فاذا لم يوجد رئيس ثان ٍ واحد ٌ يجمع الشروط الستَّة جاز أن يكون في

المدينة الفاضلة رئيسان أو ثلاثة أو ستة ، على أن يكون واحد منهم عــــلى الأقل حكيماً .

### هلاك المدينة الفاضلة (انقراضها)

فاذا فُقدت الحِكمة من صفات الشخص القائم بأمر المدينة الفاضلة ، أو من صفات الأشخاص القائمين بأمرها ، بقييت المدينة الفاضلة بلا ملك ، وكان القائم بأمر هذه المدينة ملكاً بالاسم ، وكان علينا أن نبحث عن شخص حكيم نضمة الى القائم ( أو القائمين ) بأمر المدينة . فاذا لم نجيد مثل هذا الشخص تعرضت المدينة للهلاك ثم هلكت .

### ملوك المدينة الفاضلة

وملوك المدينة الفاضلة الذين يتوالون في الأزمنة المختلفة واحداً بعد واحد ، سواء أكانوا في مدينة واحدة أو في مدن متعددة ، متعاصرة أو غير متعاصرة ، فانهم كنفس واحدة ، أو كأنهم ملك واحد يبقى الزمان كله. ان هولاء الملوك قد كملوا في العقل وفي التخيل . وبما أن الكمال واحد فيهم فانهم لا يختلفون في شيء .

### مضادات المدينة الفاضلة

المدينة الفاضلة كائن طبيعي ، كجسم الانسان أو كالعالم ، وهي مبنية على نظام معين لا يَخِل ولا يتبدل . ولرثيس المدينة الفاضلة شروط إذا لم تتوفّر فلا يكون هنالك مدينة فاضلة .

أما المضاد ات المدينة الفاضلة فهي مجتمعات تُضاد المدينة الفاضلة في نظامها وفي صفات الذين يعيشون فيها والذين يتولونها . وأهل المدن المضاد ةالممدينة الفاضلة يعتقدون أن كل شيء في العالم يمكن أن يكون مختلفاً مما نألفه اليوم ، حتى الثلاثة مكررة ثلاث مرات يمكن أت تُعطيبنا عدداً غير التسعة .

أما الذي جعل الأمور على ما ُّهي عليه اليوم فأحد ثلاثة أمور :

أ) بالاتفاق (كذا وُجدت بلا تَصَاد أو عاية) ،

ب ) أو لأن فاعلاً من خارج هذا العالم أرادها أن تكون على ما هي عليه نعلاً .

ج) أو بالتوهم، أي أننا نحن قد جعلنا في أوهامنا أن الحق والصدق هو هذا الذي نراه الآن ، وان كل ما نعقله اليوم وندرك انه الحق يمكن ان يكون ضده ونقيضُه هو الحقّ .

# أنواع المدن المضادة

المدن المُضادة للمدينة الفاضلة أربعة أنواع أساسية : الجاهلة والفاسقة والمبدّلة والضالة.

(١) أما المدينة الجاهلة (ويقال: الجاهلية) فهي التي لم يَعْرِفْ أهلُها السعادة، بل ظنّوا أن الحير انما هو الملذّات البدنية وأن الشقاء هو آفات البدن. والمدينة الجاهلة في الحقيقة اسم جامع لعدد من المدن التي تجهل حقيقة السعادة وتميل الى الأوجه المختلفة من السعادة الظاهرة. من هذه المدن الفرعية:

المدينة الضرورية التي يَعَمْصِدُ أهلها أن ينالوا الحاجات البدنية الضرورية من المأكل والملبس والمسكن.

- المدينة البدّالة (التجارية) الّي يقصد أهلها جمع ثروة ، وهم يجعلون الثروة غايتهم من الحياة ثم لا ينتفعون بها انتفاعاً صحيحاً.

- مدينة الخيسة والشقوة : ومَقصِد أهلها التمتّع بالطعام والشراب واللّذات البدنية المتعلّقة بحسّهم وخيالهم والميل الى الهزل واللعب .

مدينة الكرامة (الوجاهة) التي يقصد أهلها أن يكونوا مشهورين ممدوحين بين الأمم وعند أنفسهم.

- مدينة التغلّب ، ومتقصدهم التسلّط على غيرهم ، ولذتهم محصورة في ذلك .

- المدينة الجيماعية (الاباحية) التي يريد أهلُها أن يعيشوا على هواهم يفعلون ما يريدون. وكل ملك من ملوك هذه المدن يجعل همته التسلّط على أهل مدينته ليينال هو الحظّ الأوفرّ من الغايات التي يسعى اليها أهل مدينته .

(٢) المدينة الفاسقة وهي الّتي يعرف أهلُها الآراء الفاضلة ، ولكنهم يسلُكون مسلَك أهل المدن الجاهلة .

(٣) المدينة المبدَّلة ، وهي التي كانت فاضلة ثم تبدَّلت .

(\$) المدينة الضالة ، وهي التي تعتقد أن السعادة تكون بعد الموت ، ثم تعتقد آراءً فاسدة في الله (أنه يجلس على عرش ، مثلاً) وفي العقول الثواني (أنهم ملائكة). وهم لم يفطنوا الى أن تلك الأمور الماورائية التي جاءت في الدين يجب أن تُفهم على انها تمثيلات وتشبيهات فقط . ويكون رئيسها الأول ممن أوهم أنه أوحي اليه من غير أن يكون قد أوحي اليه . ويكون قد استعمل في ذلك (في تفهيم ذلك لأتباعه) التمويهات والمخادعات والغرور .

وملوك هذه المدن مضادّون لملوك المدن الفاضلة . وأهل هذه المدن مضادّون أيضاً لأهل المدن الفاضلة (لاختلاف الفريقين في الاعتقاد والفهم لحقائق الامور).

### النفوس بعد الموت

يجعل الفارابي للنفوس بعد الموت ثلاث أحوال : الخلود في النعيم ، والحلود في الشقاء ، والهلاك (الانحلال والعدم ).

(١) الحلود في النعيم لنفوس أهل المدن الفاضلة :

اذا مات جماعة من أهل المدينة الفاضلة وخلَصت نفوسهم من أبدانها اجتمعت تلك النفوس سعيدة بما كانت قد اكتسبته في حياتها الدنيا من الآراء الصحيحة الصائبة . ثم يلحق بهولاء أمثالهم وينضمون اليهم . ويبدو أن هذه النفوس لا تولّف اجتماعاً واحداً بل اجتماعات متعددة بتعدد صناعات أصحاب تلك النفوس في الدنيا . من أجل ذلك تتفاضل تلك الاجتماعات في السعادة من ثلاثة وجوه :

أ \_ بحسب عددها.

ب ـ بتفاضل صناعات أصحابها في الدنيا.

جـ بتفاضل أفرادها في صناعاتهم في الدنيا.

فأفضل الاجتماعات اذن هي لأكبر عدد من النفوس المجتمعة من أهل أشرف الصناعات في الدنيا ومن أكثرهم براعة في تلك الصناعة.

(٢) الخلود في العذاب لأهل المدن الفاسقة:

أهل المدينة الفاسقة يعرفون الآراء الفاضلة ولكن يعملون أعمال أهل المدينة الجاهلة فتكتسب نفوسهم هيئات نفسانية رديئة . فتقترن هيئاتهم الرديئة الأخيرة بهيئاتهم الفاضلة الاولى . وتضاد الهيئات الاولى الهيئات الاخيرة فيحدث للنفس من ذلك أذى عظيم ، ثم تضاد الهيئات الأخيرة الهيئات الاولى فيحدث للنفس من ذلك أيضاً أذى جديد . ويجتمع الآذيان على النفس فيكثر عذابها .

وفي الحياة الدنيا لا يشعر أهل المدينة الفاسقة بهذا العذاب لأن الحواس تكون مشغولة بالالتذاذ بمحسوساتها . ولكن اذا تخلّصت النفس من الجسد لم يبق ما يشغَل النفس عن تضادّ تلك الهيئات المختلفة فتشعر النفس حينئذ بالعذاب وتبقى الدهر كلّه في أذى عظيم .

(٣) هلاك نفوس أهل المدينة الجاهلة والضالة والمبدّلة :

ان نفوس أهل المدينة الجاهلة لا يعلمون شيئاً من آراء أهل المدينة الفاضلة ، ولذلك لا يرتسم في نفوسهم شيء من المعقولات . وتكون نفوسهم حينئذ لا فضل لها على أجسادهم ولا فرق بين نفوسهم وأجسادهم . وهكذا تنحل نفوس هوًلاء مع انحلال أجسادهم وتصير كلها الى العدم .

وكذلك شأن أهل المدينة الضالة والمبدالة. أما ملك المدينة الضالة وملك المدينة المبدلة فلأنهما يعرفان الآراء الفاضلة التي بدالاها لقوميها أو أضلا قوميها عنها ، فان نفسيهما تخلّدان في العذاب مع نفوس أهل المدن الفاسقة . أما اذا تسلّط ملك من المدينة الفاسقة أو الضالة أو المبدلة على جماعة من أهل المدينة الفاضلة ثم قهرهم على أن يفعلوا أفعال أهل المدينة الجاهلة ، فان

عملهم الذي قُهروا عليه والذي لا يعتقدون به لا يمكن أن يُكسب نفوسهم هيئة رديثة . من أجل ذلك لا تضرهم هـذه الافعال ولا تتعذّب بها نفوسهم بعد الموت .

### نقد ومقارتة

استقى الفارابي نظرياته السياسية من البيئة الاسلامية وما كان فيها من الدول والدويلات في القرن الرابع للهجرة: فالحلافة العباسية كانت مدينة فاضلة كبرى، والدولة البويهية كانت مدينة فاضلة وسطى، والدولة الحمدانية كانت مدينة فاضلة صغرى. والدولة الفاطمية والدولة السامانية والدولة الاخشيدية مثلاً كانت من مضادات الحلافة العباسية فالدولة البويهية فالدولة الحمدانية).

واستقى الفارابي بعض آرائه من التاريخ السياسي للعراق القديم قبل حمورابي حينما كان في العراق دولة عامّة لم يمنع وجود ها وجود مدن مستقلة ، وحينما كان رئيس المدينة (ملكها) يعتقد أنه يَحْكُمُ المدينة باسم إلّه من الآلهة وابحمع الضرائب من أهل المدينة باسم ذلك الآلة ، وأن على جميع أهل المدينة أن يتخد موه . ومع أن افلاطون قد جعل رئيس المدينة ملكاً فيلسوفاً ، فان الفارابي قَد تأثّر في الشروط التي اشترطها في رئيس المدينة بالسومريين والبابليين والكلدانيين : إن هذه الشروط موجودة في النظام السياسي الذي تغيله الحرّانيون (الحرنانيون ، الكلدانيون) كما نرى في كتاب الفهرست مصر ٤٤٤ ، فلوغل ٣١٩ — ٣٧٠) وموجودة بلقطها عند الحوان الصفا (راجع رسائل الحوان الصفا ٤ : ٢٧ ، ١٨٢ — ١٨٦) . ثم ان الفارابي يرى أن رئيس المدينة يجب أن يكون نبيياً فيلسوفاً مثل حمورابي مثلاً ، وقد كان حمورابي مشرّعاً تناول شريعته من الآلة شمس (فهو اذن نبي لأنه نناول شريعته من الآلة شمس (فهو اذن نبي لأنه ثناول شريعته من الآلة شمس ومتفلسف في الشرع أيضاً) .

ان الفارابي قد استقى الفكرة العامة (الدولة المثلى) من أفلاطون ؛ على ان الموازنة بين كتاب السياسة (الجمهورية) لأفلاطون وبين كتاب آراء أهل

المدينة الفاضلة للفارابي تُرينا فروقاً أساسية في آراء الفيلسوفين : قُبول الفارابي بثلاث مدن فاضلة وإقرار المدن غير الفاضلة في المجتمع (تأثّراً بأرسطو الى حد ما وبواقع الحياة الاجتماعية في أيّام الفارابي الى حد كبير) . وطبقات المدينة عند الفارابي لا صلّة لها بطبّقات الناس في مدينة أفلاطون . والرئيس عند الفارابي غير الرئيس عند أفلاطون .

## للتوسع والمطالعة

- ــكتاب المجموع ، القاهرة (جمالي وخانجي) ١٩٠٧م .
- ــ الثمرة المرضية (فريدريك ديتريشي) ليدن (بريل) ١٨٩٠م.
- ــ رسائل الفارابي ، حيدراباد (دائرة المعارف العثمانية) ١٣٤٤ هـ= ١٩٦٧ م.
- حتاب الجمع بين رأيي الحكيمين أفلاطون الآلهي وأرسطوطاليس، (ديتريشي)، ليدن (بريل) ١٨٩٠م؛ (ألبير نـــادر)، بيروت ( المطبعة الكاثوليكية) ١٩٦٠م.
- رسالة في العقل (الاب بويج)، بيروت (المطبعة الكاثوليكية) ١٩٣٨ م.
- احصاء العلوم (أمين عثمان)، القـــاهرة (دار الفكر العربي)
  ۱۹۶۹م؛ (وقف على طبعه أنخل غنصليسبلانسيه)، مدريد
  ۱۹۵۳م.
  - ــ مبادىء الفلسفة القديمة ، القاهرة (المطبعة السلفية) ١٩١٠م.
- \_ رسالة في الخلاء (نجاتي لوغال وآيدين صايبلي ) ، انقرة (الجمعية التاريخية التركية ) ١٩٥٠ م .
- ــ فلسفة أرسطوطاليس وأجزاء فلسفته (محسن مهدي)، بيروت (دار مجلة شعر) ١٩٦١م.
- ــ شرح كتاب أرسطوطاليس في العبارة (ولهلم كوتش وستانلي مارو)، بيروت (المطبعة الكاثوليكية) ١٩٦٠م.

- كا آراء أهل المدينة الفاضلة (ديترشي) ، ليدن (بريل) ١٨٩٥م ؛
   ( ألبير نادر ) ، بيروت ١٩٥٩ ؛ مصر ١٣٣٤ هـ ١٩٠٦م .الخ
   السياسة المدنية الملتقب بمبادىء الموجودات (فوزي متري النجار ) ،
   بيروت (المطبعة الكاثوليكية) ١٩٦٤م .
  - ــ الفارابيان ، تأليف عمر فرّوخ ، بيروت ١٣٦٩ هـ ١٩٥٠ م .
- الفارابي، تأليف سعيد زايد، القاهرة (دار المعارف) ١٩٦٢م. - الفارابي، تأليف عباس العقاد، القاهرة (الجمعية الفلسفية المصرية) ١٩٤٨م.
- فيلسوف العرب والمعلّم الثاني ، تأليف مصطفى عبد الرازق ، القاهرة (دار احياء الكتب العربية ) ١٩٤٥م .
- الفارابي ، تأليف الخوري الياس فرح ، جونية لبنان ( مطبعــة الآباء المرسلين ) ١٩٣٧ م .
- الفارابي، تأليف الا ب يوحناً قمير ، بيروت ( المطبعة الكاثوليكية ) 1908 م .
- الفارابي ، تأليف جوزيف الهاشم ، بيروت (دار الشرق الجديد ) ١٩٦٠ م .

# إخوان الصفا

سئل أبو حيان التوتحيديّ ، سنة ٣٧٣ ه (٩٨٣ م) عن إخوان الصفا وعن زيد ين رُفاعة فقال (المقابسات ٤٥) : «لا يُنسب الى شيء ولا يعرف له حال اذ تكلم في كل شيء ... وقد اقام بالبصرة زماناً طويلاً ، وصادق بها جماعة ( عبّن ) لأصناف العلم وانواع الصناعة ، منهم أبو سليمان محمد ابن معشر البُسيّ ــ ويعرف بالمقدسي ــ وابو الحسن عليٌّ بن هارون الزنجاني ، وابو أحمد المهرجاني ، والعوفي (١) وغيرهم ، وصحبهم ، وخدمهم . وكانت هذه العصابة قد تألفت بالعشرة وتصافت بالصداقة واجتمعت على القدس والطهارة والنصيحة ، فوضعوا بينهم مذهباً زعموا انهم قربوا به الطريق الى الفوز برضوان الله ، وذلك انهم قالوا : إن الشريعة قد دنست بالحهالات واختلطت بالضلالات ، ولا سبيل الى غسلها وتطهيرها الا بالفلسفة بالحهالات واختلطت الفلسفة على المسبق المناها وتطهيرها الا بالفلسفة رسائل اخوان رسائل اخوان وسائل اخوان وسائل اخوان وسائل اخوان الصفا ؛ وكتموا فيهـــا اسماءهم وبشّوها في الوارقين (٢) ووهبوها لناس » .

# أصلهم واسمهم

نشأ اخوان الصفا في البصرة في مطلع القرن الهجريّ الرابع. أما اسمهم

<sup>(</sup>١) ذكر ظهير الدين البيهقي (ت ٥٦٥ هـ= ١١٧٠ م) في رجال اخوان الصفا والعوقي، بالقاف لا بالفاء (تاريخ حكماء الإسلام ، دمشق ١٣٦٥ هـ= ١٩٤٦ م ، ص ٣٥ ، راجع الحاشية ص ٣٦).

<sup>(</sup>٢) الوراق هو الذي ينسخ الكتب بأجر أو يبيع الكتب .

فأخذوه من باب الحمامة المُطوّقة في كتاب كليلة ودمِنْة ليبُدَل على صفوة الاُخوّة (رسائل ١: ٦٢ – ٦٣ ، الجامعة ١: ١٢٨ ).

يصف اخوان الصفا انفسهم بأنّهم اخوان "اصدقاء أصفياء وادّون محبّون علماء أخيار فضلاء كرام متعاونون. وهم يؤكّدون جانب الصداقة ويرون وأن صداقتهم قرابة رَحِم »، وأن أحدهم يضحي نفسه في سبيل اخوانه. ومن أقوالهم في سبيل الدّعوة الى جماعتهم قولهم:

«... فهلم إلى صحبة إخوان لك فضلاء واصدقاء كرام ، علومهم حكمية وآدابهم نبوية وسيرتهم ملكية ولذاتهم روحانية وهممهم آلهية. واترك صحبة اخوان الشياطين الذين لا يريدونك الا لجر منفعة الاجساد او لدفع المضرة عنها . وكن ، يا أخي ، من المؤمنين الذين بعضهم اولياء بعض يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر » .

ويحسن أن نلاحظ أن الجماعة يسمّون أنفسهم « اخوان الصفا وخلآن الوفا » ، باسقاط الهمزة من « الصفاء والوفاء » .

# غايتهـــم

لا ريب في أنه كان لاخوان الصفا غاية من تأليف جماعتهم ، غير أنهم كتموا هذه الغاية لأنهم ألـّفوا جماعة سر"يـّة .

واخوان الصفا يصرّحون بعدد من الغايات العامّة ، فهم يقولون إن غرضهم صلاح الدين والدنيا ، والاقتداء بالحكماء وبالفيثاغوريين من الحكماء على الاخص ، وأن مذهبهم النظر في جميع العلوم الطبيعية والرياضية والآلهية ، وأنهم لا يُعادون علماً من العلوم ولا مذهباً من المذاهب .

غير أنهم أيضاً يقولون إن ما يذكرونه من ذلك انما هو رموز وإشارات يجب التنبّه لما تنطوي عليه . فهل كان لهم غاية سياسية مثلاً ؟

اذا علمنا أن اخوان الصفاكانوا جماعة سرية فلا يبعُد أن يكون لهم غاية سياسية من الوصول الى الحكم أو القضاء على الدولة القائمة على الأقل. ولكن الجماعة لم يصرّحوا بذلك ولا سلكوا في حياتهم العملية مسلكاً يحملنا على الميل

الى أنهم قصدوا ذلك.

وعندي أن الغاية السياسية لقلب الحكم بعيدة جدًّا عن اخوان الصفا : أ ــ انهم لم يصرّحوا بذلك ولا حاولوا ذلك .

ب ــ ان الدولة البويهية التي كانت تتولى ّ الحكم الفعلي في فارس والعراق ، والتي نشأت جماعة إخوان الصفا ثم انقرضت في أيامها ، كانت دولة تعطف عليهم ، فلا يتُعقل أن يتآمروا عليَها .

جَــ ثم ان الاخوان أنفسهم صرّحوا بغايات يمكن أن تكون معقولــة ومقبولة من جماعة مثلهم.

يبدو أن اخوان الصفا كانوا جماعة من المتفلسفين الاخلاقيين الذين رأوًا النزاع الاجتماعي والسياسي والديني راجعاً الى تعدد الأديان والمذاهب الدينية والجنسية (القومية) في الحلافة العباسية ؛ فأحبوا أن يُذيبوا جميع تلك الحلافات في مذهب واحد جامع متبني على أشياء مأخوذة من جميع الاديان والمذاهب. ولم تكن تلك المحاولة محاولة أولى ولا أخيرة في التاريخ ، فالمانوية مثلاً كانت جمعاً بين المجوسية والمسيحية ، كما كان مذهب السيخ في الهند جمعاً بين المندوكية والاسلام.

### عقيدتهمم

كل دعوة محتاجة الى عقيدة . وتكون تلك العقيدة ، في أكثر الأحيان ، متلبّسة بشيء من العقائد السائدة . من أجل ذلك أكثر اخوان الصفا من الكلام على الاسلام وعلى رجال الشيعة خاصة حتى ظن نفر من الدارسين أن الجماعة شيعة إمامية أو اسماعيلية . غير أن اخوان الصفا أنفسهم يذكرون أنهم يرمزون بهذه الأسماء الى مبادىء ومدارك ومثل عليا معينة . أن هذه الألفاظ في رسائلهم يجب ألا تنفهم على ما ينفهم العامة منها ؛ فهم اذا ذكروا القرآن عنوا به رسائلهم ، واذا قالوا : « أهل بيت نبينا » فانما يعنون إخوانهم . و « الحسين » رمز لكل انسان يستشهد في سبيل مبدأه .

واخوان الصفاء نشأوا نشأة اسلامية ولكنتهم انحرفوا عنها لما اعتقدوا أن

من يعرف الله حق معرفته مستغن عن الرسل ( £ : ٢١ ) ، وأن الشرائع من وضع البشر .

آما غايتهم فهي الحياة التي وراء هذه الحياة الدنيا ، والتي هي في عرفهم الحياة الحقيقية للنفس العاقلة الحالدة . ثم انهم في فلسفتهم متخيرون لا يتمسكون بدين واحد ولا بفلسفة واحدة ، بل يأخذون من كل دين وعلم وفلسفة ومذهب ما يعتقدون انه جميل مفيد . ثم هم يرون وان النفس تبلغ اقصى غاياتها اذا ترقت في المراتب العالية بالنظر في العلوم الآلهية والسلوك في المذاهب الروحانية الربانية والتعبد في الامور الشريفة من الحكمة على المذهب الستقراطي والتصوف والترهد والترهب على المنهج المسيحي والتعلق بالدين الحنيفي ... (٣ : ٢٨ ) » . اما الانسان « العالم الحبير الفاضل الذكي المستبصر » عندهم فانما هو « الفارسي النسبة ، العربي الدين ، الحسنفي المذهب ، العراقي الآداب ، العبراني المخبر ، المسيحي المنهج ، الشامي النسك ، اليوناني العلوم ، الهندي العبراني المخبر ، المسيحي المنهج ، الشامي النسك ، اليوناني العلوم ، الهندي البصيرة ، الصوفي السيرة ، الملكي الاخلاق ، الرباني الرأي ، الآلمي المعارف البصيرة ، الصوفي السيرة ، الملكي الاخلاق ، الرباني الرأي ، الآلمي المعارف البصيرة ، الصوفي السيرة ، الملكي الاخلاق ، الرباني الرأي ، الآلمي المعارف البصيرة ، الكوناني السيرة ، الملكي الاخلاق ، الرباني الرأي ، الآلمي المعارف البصيرة ، الكوناني المنه ، المناه ، المنه المنه ، المنه المنه ، المنه ، المنه المنه ، المنه ، المنه المنه المنه ، المنه المنه ، المنه المنه المنه المنه المنه ، المنه ا

# حقيقة أمرهم

كان اخوان الصفا يد عون الى العيش في مدينة روحانية مشتركين في العلم والمال ، ومذهبهم فيها الصداقة والنصيحة وحسن المعاملة ثم النظر في جميع الموجودات والبحث عن مبادئها وعلة وجودها وعن مراتب نظامها والكشف عن كيفية ارتباط معلولاتها . ثم ان عبادة الله ليس كلها صلاة وصوماً ، بل عيمارة الدين والدنيا . والعبادة الشرعبة من الصوم والصلاة والحج ليست مقصودة عندهم لذاتها بل هي إشارات إلى غايات قصوى . والناجي الحقيقي في الآخرة من كان جامعاً لفضائل الأمم والأديان كلها ؛ والنجاة لا تسكون بالعبادة والاخلاق فقط ، بل بالاحاطة بالعلوم والمعارف ايضاً .

# سبيل دعوتهم ونظام جماعتهم

يبدو أن جماعة اخوان الصفا بدأت من رجل واحد ٍ اختار رجلا ً ضمَّه

إلى نفسيم ؛ ثم اتنفق الاثنان على رجل ثالت ضماه اليهما . ثم اتفق الثلاثة على رابع والاربعة على خامس ، وهلمجراً . فجماعة إخوان الصفا لم تكن مفتوحة للراغبين في الانتساب اليها ، بل كان أعضاء الجماعة أنفسهم ينتقون الذين يرغبون في ضمهم اليهم . فاذا وقع اختيارهم عسلى رجل دعوه بالأسلوب الذي يوافق مستواه العقلى ومرتبته الاجتماعية :

أ - إذا كان صغيراً أقاموا له حقلة "بيضاء" (عامة) ودَعَوْهُ مَعَ أَتراب له اجتذاباً له ولنفر من أترابه الى جماعتهم. وقد كان اخوان الصفا يرغبون في صغار السن رَغبة عظيمة كي ينشئوهم على المبادىء التي تلائم الجماعة. ب - اذا كان رجلاً فوق العشرين بعثوا اليه رجلاً منهم من طبقته وأهل صناعته فيعاشره مدة (من غير أن يُشعرَه بأنه من اخوان الصفا). فاذا راه يوماً في أزْمة نفسية أو ماديّة أو اجتماعية عرض عليه مساعدة بريثة. ومن هذه الطريق يُعرّفه فيما بعد باخوان الصفا وبأهدافهم.

ج ـ اذا كان الرجل وجيهاً كبيراً أو غنياً أو عالماً حكيماً بعثوا اليه رجلاً حكيماً منهم يستمليه أولاً الى نفسه بحُسْنِ المعاملة وصفاء الصداقة وصواب التفكير ، ثم يستمليه ـ اذا رأى فيه ميلاً ـ الى اللخول في عداد الجماعة .

وكان اخوان الصفا لا يقبلون النساء في جماعتهم ، ولا يقبلون الكهول الذين مردت أنفُسهم على سلوك معين في الحياة وأصبح من العسير أن يُستمالوا الى رأي جديد.

ولما عمّت الدعوة وانتشرت في البلاد وأصبح من المتعدّر أن يرسلوا الى كلّ من يتوسّمون فيه الميل الى جماعتهم داعيًا خاصّاً، جعلوا يرسلون رسائلهم الى أشخاص مختلفين في البلاد، ويكون لهم في الأماكن الرئيسة نفر من إخوانهم يراقبون تأثير تلك الرسائل على الذين يتسلمونها. فاذا علموا أن رجلاً لم يتقبّل تلك الرسائل تقبيّلاً حسناً، أو كان يُندد بها، قطعوها عنه. واذا رأوا أن رسائلهم أثرت فيه أوْعزوا الى أخيهم في المنطقة بأن يقاربة بالدعوة شخصياً.

والداخل جديداً في جماعة اخوان الصفا يُسمنّى «متشيّعاً »، وهم لا يَبُشُون اليه شيئاً من أسرارهم إلا بعد أن يَثُقوا من اخلاصه. ثم يبدأون ببث تلك الاسرار شيئاً فشيئاً. وفي جماعة اخوان الصفا أربع طبقات :

(١) الاخوانُ الابرارُ الرحماء ـ وهم الذين اتمتّوا خَمَسَ عَشَرَةَ سَنَةً من العُمُر، فتنبهتُ فيهم «القوة العاقلة المميزة لمعاني المحسوسات الواردة على القوة الناطقة»، وهم يتميزون بصفاء جوهر النفس وجودة القبول (للعلوم والصنائع) وسُرعة التصور. اما مرتبتهم فتقابل أرباب ذوي الصنايع في المدينة (الدولة).

(٢) الآخوان الاخيار الفضلاء ــوهم الذين بلغوا ثلاثين سَنةً، وقد تنبّهت فيهم «القوة الحِكْمية الواردة على القوة العاقلة ». وميزتهم مراعاة الاخوان وسخاء النفس واعطاء الفيض والشفقة والرحمة والتحنن على الاخوان. اما مرتبتهم (في الجماعة) فمرتبة الرؤساء ذوي السياسات.

(٣) الاخوان الفضلاء الكرام ــ وهم الذين بلغوا أشدً همُم وبلغوا الاربعين سنةً... سنةً، فتنبهت فيهم القوة الناموسية الواردة بعد مولد الجسد بأربعين سنةً... وهي تقابل مرتبة الملوك ذوي السلطان والامر والنهي والنصر والقيام بدفع العناد والخلاف ... بالرفق واللطف والمداراة في اصلاحه ».

(٤) لم ينعت اخوان الصفا هذه الطبقة ، ولكنها طبقة الاخوان الذين بلغوا خمسين سنة . والوصول اليها هو المقصود من جميع رياضيات النفس ، وفيها تتنبّه «القوة الملككية الواردة بعد سن الخمسين من مولد الجسد . وفي هذه المرتبة تبلغ النفس من القوة منزلة تشاهد فيه الحق عياناً وتتصل بملكوت السموات وتدرك حقائق القيامة والبعث والحساب ومجاورة الرحمن .

# رسائلهم

ان رسائل اخوان الصفا التي بأيدينا اليوم ليستْ وَحَدْدةٌ تأليفية ، فقد ألّفها جماعة من أهل العلم في مدة طويلة . وعدد الرسائل اليوم واحدة وخمسون رسالة ثم رسالة هي فِهْرِسْتُه، فيصبح العدد على ما يذكر اخوان الصفا

أنفسهم اثنتين وخمسين رسالة .

قسُّم اخوان ُ الصفا رسائلهم أربعة أقسام موصوفة في ما يلي :

(أ) الرسائل الرياضية التعليمية (العدد الهندسة - النجوم - الموسيقى - الجغرافية - النيسب العددية ، أي الصلات الروحية بين الاعداد - الصنائع العلمية النظرية ، اي انواع العلوم المختلفة كالنبات والحيوان والالهيات الخ - الصنائع العملية والمهنية كالصيد والحراثة والبناء والكتابة الخ - بيان اختلاف الاخلاق - المنطق باقسامه ) .

(ب) الرسائل الجسمانية الطبيعية (سَمْعُ الكِيان ، أي المادة والصورة والزمان والمكان والحركة – صورة العالم – الكون والفساد – الآثار العلوية ، أي أثر الطبيعة في النبات أي أحوال الجوّ – تكوّن المعادن – ماهية الطبيعة ، أي أثر الطبيعة في النبات والحيوان والمعدن ... – اجناس النبات – اجناس الحيوان – تركيب جسك الانسان ... – الحواس والمحسوسات – أثر الأفلاك في الجنين – الانسان عالم صغير – ترقي النفوس في أجسادها – طاقة الانسان لاكتساب المعارف – ماهية الموت والحياة – اللذات والآلام – علل اختلاف اللغات ) .

(ج) الرسائل النفسانية العقلية (المبادىء العقلية على رأي الفيثاغوريين — المبادىء العقلية على رأي الفيثاغوريين — المبادىء العقلية على رأي اخوان الصفا — العالم انسان كبير — العقل والمعقول — العالم ، مبدأه وترتيبه وغايته ... — ماهية العشق الآلمي — البعث والحساب والمعراج — الحركة — العلل والمعلولات — الحدود والرسوم ) .

(د) الرسائل الناموسية الآلهية والشرعية الدينية (الآراء والمذاهب— الطريق الى الله — اعتقاد اخوان الصفا — عُشرة اخوان الصفا — الايمسان وخصال المؤمنين — الناموس الآلهي والوضع الشرعي — الدعوة الى الله — الجن والملائكة الخ — انواع السياسات — صورة العالم — السحر والعزائم).

ومع أن رسائل اخوان الصفا مقسّمة على منهاج يقرب من التقسيم اليوناني للفلسفة ، فان ما ذكره اخوان الصفا في رسائلهم من الفلسفة والعلوم لم يكن مقصوداً لذاته . لقد كان اخوان الصفا يريدون ان يثقّفوا اخوانهم بتلك المعارف الفلسفية والعلمية ، ولكنتهم في الحقيقة كانوا يتخذون من تلك المعارف ستاراً يبشّون من وراثه آراءهم ُ المتعلّقة بدعوتهم .

وكان لاخوان الصفا رسالة تسمى «الرسالة الجامعة »، وهي في الحقيقة موجز لرسائلهم مقتصرً على الغايات الاساسية من غير ذكر لتفاصيل العلوم والمعارف التي كانوا قد ذكروها مفصّلة في الرسائل . ولقد كانت الغاية أن تقرأ الرسالة الجامعة بعد قراءة سائر الرسائل ، وأن يُضن بها على العامة .

# قيمة رسائل اخوان الصفا وأغراضها

لرسائل اخوان الصفا قيمة ذات ثلاث أشعب :

أ ـ انها صورة للحياة العقلية في القرن الهجري الرابع ، وخصوصاً من الجانب الفكري . وهي في الحقيقة مجموع " يَضُم " الآراء الفلسفية منذ أيام ثاليس الملطى .

ب ــ انَّها أول كتاب (مجلَّـد) ضم بين دَفَّتيه جميع أقسام الفلسفة . جــ انها المحاولة الاولى لتثقيف العامة بفنون العلم والفلسفة .

### نظرية المعرفسة

يخالف اخوان الصفا افلاطون في قوله بأن النفس تعَرِفُ بالتذكر (راجع فوق؛ ص ١٠٢) ويعتقدون أن الانسان اذا ولد كان لا يعرف شيئاً (١٠ وهم يعتقدون أيضاً أن جميع المعارف (حتى تلك التي يظن نفر من الفلاسفة أنها معروفة بأوائل العقول) ترجع في حقيقتها الى ادراك الحواس لها ، قالوا : «ثم اعلم أن كثيراً من العقلاء يظنون أن الاشياء التي تُعُلم بأوائل العقول مركوزة ، (يَعَنون ان المعرفة طبيعية في النفس) ... ويُسمون العلم تذكراً ، ويحتجون بقول افلاطون : التعليم تذكر . وليس الأمر كما ظنوا .. والدليل

<sup>(</sup>١) تأثر اخوان الصفا في ذلك بالقرآن الكسريم (١٦ : ٧٨ ، سورة النحل ) : ﴿ وَاللَّهُ الْمُرْجَكُمُ مَنْ بِطُونَ أَمَّهَاتِكُمُ لا تعلمون شيئاً ، وجعل لكُمُ السمَّعُ والأبصارُ والأُفتَدِّةُ لمَلَّكُسمُ تَشَكُّرُونَ ﴾ .

على صحة ما قلنا أن كل ما لا تدركه الحواس بوجه من الوجوه لا تتخبله الأوهام ، وما لا تتخيله الاوهام لا تتصوره العقول ... وعلى هذا القياس حكم سائر المعقولات ، فانها مأخوذة أوائلها من الحواس ... والدليل على على ذلك أن العقلاء متفاوتو المرتبة في ادراك المعقولات ، وذلك راجع الى تفاويهم في جودة الحواس وفي حسن تأملهم للموجودات وأسباب أخر شي تفاويهم في جودة الحواس وفي حسن تأملهم للموجودات وأسباب أخر شي (٣٤٣ – ٣٩٣) .

## نظرية العدد والفيض

الغالب على اخوان الصفا أنهم يقلّدون الفيثاغوريين. وكان الفيثاغوريون يعتقدون أن هذا العالم الذي نعيش فيه مركّب ، مادّياً وروحيّاً ، من النيسَب العددية : إنه لم يكن مؤلفاً من العناصر الاربعة أو من بعضها ، بلّ من الارقام والاعداد المرتبطة فيما بينها بنسبَ معيّنة.

ولكن بما أن فلسفة اخوان الصفا كانت تلفيقية (متراكمة من فلسفات مختلفة ) ، فانهم قبلوا في بعض وجوه فلسفتهم القول بالهيولى والماد"ة والعلل والاسباب .

ويتكلُّم اخوان الصفا في الاعداد على نحوين :

(١) على النحو العلمي: في الجمع والتفريق (الطرح) والضرب، وعلى الاعداد المذكرة (الوَرَ) والمؤنّنة (الشّفع)، وعلى الاعداد الي تنقسم على اثنين أو ثلاثة الخ بلا باق ، وعلى الاعداد الصحيحة والكسور، وعلى الاعداد التي لها جذر تربيعي ( نحو  $P = P \times P \times P = 0 \times P$ )، والاعداد التي ليس لها جذر تربيعي، الى غير ذلك مما نعرفه في علم الحساب. ويتكلّمون مثل ذلك أيضاً في الهندسة (في أحكام النقطة والحطوط والسطوح والاشكال).

ويرى اخوان الصفا أن الغاية من تعلّم الهندسة هو رياصة العقل لتفهّم الفلسفة عموماً والآلهيات على الأخص. فالنظر في الهندسة الحسيّة يعين على الحذق في الصناعات العملية (كالبناء والتجارة وعمل الآلات والادوات).

وأما النظر في الهندسة العقلية فانه يؤدّي الى الحذق في الصناعات العلمية كلّها . ( ٢ ) على النحو الخرافي أو الماورائي المتخيّل .

يوافق الحوان الصفا رجال الاديان في أن العالم مُعْدَثُ (موجود بعد وجود الله) وأن الله خلق العالم من العدم بمادته وصورته. ولكنتهم لا يعتقدون أن العالم خلق على الشكل المروي في الاديان ، وهم يرون أن هذا الشكل من الخلق الحسي المروي في الأديان يُقصد منه تقريب فكرة وجود العالم من أذهان عوام الناس. من أجل ذلك اذا سأل العامي عن علق العالم فإننا نكتفي بأن نقول له إن الله خلقه ، وهذا يكفيه ويرضيه ؛ كما لو أن طفلا سأل أمة عن الحلاوة من أين جاءت ، فأن أمه تقول له إن أباه اشتراها — وليس يُفيد الطفل ولا العامة ، في رأي اخوان الصفا ، أن يعرفوا شيئاً وراء ذلك عن صُنع الحلاوة أو عن خلق العالم .

## كيف فاض هذا العالم

يلفت اخوان الصفا طريقة الفيض مما كان في هذه النظرية عند أفلاطون وأفلوطين ثم يمزجونها بفلسفة فيثاغوراس في الاعداد وبفلسفة الفلاسفة الطبيعيين من القول بالعناصر الاربعة نزولاً الى فلسفة أرسطو القائلة بالهيولى والصورة.

يجري الفيض في تسع دركات (من أعلى الى أدنى) لأن الارقام تسعة . وهو يجري بالضرورة لأن الله جَوادٌ مُنْعم فلا يجوزُ أن يمنع نعمته وَجُودَه عن الظهور . وفي ما يلي وصف لظاهر نظرية الفيض عند اخوان الصفا : ان الموجود الاول (الله) قديم قائم بنفسيه حكيم قدير عالم . ومنه يكون الفيض حسب المراتب التالية :

أولاً ... قال اخوان الصفا: « ان الباري جلّ ثناوه أولٌ شيء اخترعه وأبدعه من نور وحدانيته كان جوهراً بسيطاً يقال له العقل الفعّال ، كما أنشأ الاثنين من الواحد بالتكرار ». فالعقل الفعّال ، عند اخوان الضفا اذن ، هو الواحد المقابل لله: بعد أن خلق الله العقل الفعّال أودع الله فيه

جميع صور الموجودات حتى تنفيض تلك الموجودات من العقل الفعّال (لأن الله لا يمكن أن يباشر ايجاد الموجودات التي تتصل بالمادة). وهذا العقل الاول في ترتيب الفيض يسمنّى أيضاً العقل الكليّ .

ثانياً ــ تفيض النفس الكليّية من العقل الكليّ (وهي الّي تتحكّم في العالم بالتحريك والتشكيل والتصوير).

ثالثاً ــ يفيض الجسم الكلي (وهو جملة الوجود المادي ) من النفس الكلية . رابعاً ــ من النفس الكلية مباشرة تفيض الهيولى الاولى (وهي جوهر بسيط لم يتلبّس بعد بصورة ، ولكن فيه استعداداً لأن يتخذ كل صورة من صور المصنوعات الالمية الاولى كالماء والتراب والرخام وأشباهها ) . خامساً ــ تفيض الطبيعة (قوى الطبيعة ) وهي التي تفعل الحياة في الاجسام الموجودة في عالمنا من الحرارة والنمو .

وهنا يقف أثر العقل الفعّال (العقل الكليّ)، لأن الفيوضات التالية ناقصة ولا تليق باهتمامه .

سادساً ــ يفيض الجسم ، أو الجسم الكلّيّ المطلق ، وهو ما أصبح له طول وعرض وعمق (ولكن قبل أن تتألّف منه العناصر الاربعة).

سابعاً ــ يفيض الفلك ، وهو جسم شفّاف كُثرِيّ يحيط بالعالم .

ثامناً ــ تفيض الأركان (العناصر الأربعة): الماء والهواء والتراب والنار. تاسعاً ــ تفيض المولّدات (الاجسام الجزئية العامة: مثل الخشب والحديد والنبات واللحم).

## النفس: أصلها ومصيرها

النفس عند اخوان الصفا جوهرة روحانية بسيطة سماوية حيّة بذاتها علاّمة بالقوة فعالة بالطبع . وهي تبقى بعد مفارقة الجسد إما متلدّة مسرورة فرحانة واما مغتميّة خاسرة .

والنفس الجزئية (نفس الفرد الواحد) جزء من النفس الكلّيّـة، ولكن ليست منفصلة منها ولا هي إيّـاها بعينها. كانت النفس في العالم الروحاني في الملأ الاعلى مقبلة على العقل الفعال تقبل منه الفيض والفضائل والحيرات ، وهي ملتذة مستريحة . فلما امتلأت من الفضائل أرادت أن تتولى هي الفيض على ما هو دونها ، فجعلت تُفيض شيئاً من فضائلها على الهيولي . فلما رأى الباري ذلك عده منها جناية ، فأراد أن يعاقبها عقاباً هو من جنس عملها . إن النفس كانت تتسلى ، وهي في الملأ الاعلى ، بأن تدير الهيولى (المادة) في الأرض من غير أن تتعرض لمساوى والوجود في الارض ومن غير أن تتحمل تبعة ما تعمل . من أجل ذلك أخرج الله النفس من الملأ الاعلى وفرض عليها أن تتصل بالجسد وتشاركه الحياة في الدنيا بحسناتها وسيئاتها .

وموعد سقوط النفس (الجزئية) الى الجسد الذي تُخصُ به هو يوم مسقط النطفة لذلك الجسد في الرَّحِم. وتخضع النفس في النطفة، وهما في الرحم، لتأثير الكواكب؛ فهم يقولون (٢: ٣٥٣ – ٣٦٠):

اول ما تسقط النطفة في الرّحِم يكون التدبير لزُحل لأن فلكه اقصى الافلاك عن الارض واقربها الى عرش الرحمن. فاذا تم الشهر الاول انتقل التدبير الى المشتري في الشهر الثاني ، وفي الشهر الثالث يصبح التدبير للمريخ. فاذا كمل الشهر الثالث انتقل الجنين الى تدبير الشمس رئيسة الكواكب ومملكة الفلك وقلب العالم فتنفخ في الجنين روح الحياة ، وتسري النفس الحيوانية فيه . وفي الشهر الخامس ينتقل التدبير الى الزُهرة – وهي صاحبة النقش والتصاوير – فتستقيم خلقة الجنين وتظهر اعضاؤه . وتكون شرّة الجنين متصلة بِسُرّة أمّه تمتص منها الغذاء الى يوم الولادة . واذا كان الجنين ذكراً كان وجهه مما يلي ظهر امه ، وان كان انثى فعكس ذلك . وعند دخول الشهر السادس يصير التدبير لعنطارد .. فيتحرك عندئذ الجنين في الرحم ويتنفس ويستيقظ وينام . ثم يدخل الشهر السابع ويصير التدبير لقطار فيربو الجنين وتشتد اعضاؤه .. ويحس بضيق مكانه ويطلب التنقل والخروج . ولكن ربما بقي الى الشهر الثامن ..

ومع ما يلحق النفس من الاذى في الحياة الدنيا فانها تستفيد كثيراً من المعارف. ان النفس لا تستطيع أن تكتسب فضائل – فوق فضيلة التأمل في الباري تعالى في الملأ الأعلى – الا اذا اتصلت بجسد في هذه الأرض.

فاذا استطاعت النفس ان تستكمل فضائلها في هذه الحياة الدنيا ثم فارقت جسدها فانها تعود الى مكانها الأوّل وهي أكثر اختباراً وأكثر استعداداً للتمتّع باللذات الروحانية في الملأ الأعلى. وأما اذا لم تستكمل فضائلها فانه يحال بينها وبين عودتها الى مكانها الاول فتبقى هاوية في ظلام اللانهاية (تهوي في الهواء دون السماء راجعة إلى قعر الاجسام المدلهمة وأسر الطبيعة الحسدانية) ويكون لها ذلك عقاباً على تضييع فرصة وجودها في الحسد.

# الحشر الأصغر والحشر الأكبر : الدنيا والآخرة

يبقى الجنين في الرجيم مدة حتى يتكامل خلّقه ويصبح قادراً على الخروج الى الدنيا والعيش فيّها . وكذلك النفس تبقى في الجسد حتى تصبح مستعدة الدياة الروحانية الكاملة في الملأ الاعلى .

ومفارقة النفس للجسد (بموت الجسد) يدعى ، عند اخوان الصفا ، القيامة أو الحشر الاصغر . واخوان الصفا لا يخافون الموت ولا يكرهونه ، بل يحبونه ويستعجلونه ، لأن هذا الدنيا للجسد دار عذاب . أما الحياة الثانية للنفس ، بعد موت الجسد ، فهي الحياة الحقيقة : حياة الكمال وحياة السعادة والنعيم .

فاذا فارقت جميع النفوس الجزئية أجسادها، ولم يبق في هذا العالم الماديّ حياةٌ، لم يبق هذا العالم ولا الماديّ حياةٌ، لم يبق هنالك ضرورة البقاء النفس الكليّة لليّة في هذا العالم ولا لبقاء العالم نفسه. عند ثن تعود النفس الكليّة لليّ كانت النفوس الجزئية تتفرّع منها لله الله فيبطّل العالم ثم يبطل الوجود كله ما عدا الله. هذا هو الحشر الأكبر أو القيامة الكبرى، وهو نهاية للعالم وخراب له.

بعدثذ يعود الفيض من جديد .

# الايمان والأديان والشرائع

الايمان نوعان: ظاهر وباطن. فالايمان الظاهر هو تصديق الانبياء في ما يقولونه والاقرار به باللسان. أما الايمان الباطن فهو اضمار القلوب على تحقيق الأشياء التي أقرّ مها اللسان.

أما الاعتقاد بالله فهو أن يوقن المعتقد أن الله قد رتب الوجود على ما اقتضت حكمته هو وعلى ما أصبح في الوجود من القوانين الطبيعية. ثم ان العالم يسير بمقتضى ذلك الترتيب وتلك القوانين من غير خلل ولا تبديل. والله لا يبدّل ذلك الترتيب ولا يُخلّ بتلك القوانين ، لا لأنه عاجز عن ذلك ، بل لأن حكمته وضعت ذلك ولأنه ليس من المعقول أن يخالف حكمته نفسه.

أما الملائكة والجن والشياطين وابليس فهم عند اخوان الصفا رموز الى القوى الطبيعية . ان نفوس الناس ، اذا فارقت ابدانها وكان ناسها صالحين ، أصبحت بعد مفارقة أبدانها ملائكة . وكذلك النفوس الشريرة تصبح مردة وعفاريت من الجن ، اذا هي فارقت أبدانها . أما ابليس رئيس الشياطين والشياطين فانهم البشر الجاهلون لحقيقة الدين وحقيقة المعاد والمنكرون لها احتجاجاً منهم بأنها من الامور الغائبة عن أبصارهم .

والانبياء ، عند اخوان الصفا ، أطباء النفوس ومنجموها . ومن خصائصهم الوحي ثم اظهار الدعوة في الامة ثم تدوين الكتاب المنزل وايضاح معانيه ، ثم مداواة النفوس وتهذيبها وإقامة الاحكام بين الناس . وربما كان النبي نفسه مُلِكاً لأن النبوة تنظر في أمر الدين والدنيا معاً . وربما كان الملك شخصاً غير النبي في الزمن الواحد ، إفر المُلك والدين توأمان لا قيام لأحدهما الا

ويرى اخوان الصفا أن الانبياء كثار وفيهم من لم تنص عليه الكتب السماوية . فالنبوّة عندهم هي أرقى الدرجات التي يصل اليها العلماء والفلاسفة ، فكلّ فيلسوف كبير نبيٌّ . من أجل ذلك نراهم يجمعون بين موسى وعيسى

ومحمد وزرادشت وسقراط وعلي والحسين وبين الحكماء منهم من اخوان الصفا أنفسهم في طبقة واحدة.

والانسان أفضل المخلوقات وخليفة الله في أرضه ، ولذلك وجب أن يأتيه الوحي من الله حتى يحسن القيام على غير أبناء جنسه وعلى من هم دونه من أبناء جنسه أيضاً. والانبياء متفاوتون في قبول الوحي على حسب استعدادهم . والوحي عندهم من عمل القوة المتخيلة .

والدين ، عند اخوان الصفا ، أن ينقاد كل مروّوس لطاعة رئيسه ، وألا يتعصيه في ما يأمره به وينهاه عنه فيما فيه صلاح للجميع . والدين ضروري في سياسة الناس . ثم ان كثيراً من الناس مجبولون على التديين والورع ، وهم في كل حين يسألون الله المغفرة ويطلبون منه حسن التوفيق في الدنيا وخير الآخرة . واخوان الصفا يحتون الانسان العاقل على أن يبحث عن دين بلا عيب ، وهم لا يُعلزرونه اذا تمسلك بدينه ومذهبه وهو يرى حوله خيراً منهما .

اما «الدين » عندهم فهو دين الاسلام (٤: ٥٩) ، إذ «ملة الاسلام آكد الاسباب لأنه خير دين دان به المتألمون وافضل طريق يقصده إلى الله القاصدون ، وهو القدوة بدين نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ، وبعلم كتابه الذي جاء به مهيمناً على كتب الاولين ، وبسنة الشريعة التي هي أعدل سنة سنها المرسلون (٤: ٢٤٢) ». وهكذا كان الاسلام أفضل الاديان ، والمسلمون أفضل الامم (٤: ١٧٢).

وللدين ايضاً ، كما للايمان ، ظاهر وباطن . وظاهر الدين هي الاعمال التي يأمر بها الدين جميع أتباعه كالصلاة والصيام والزكاة والقراءة والتسبيح وعلم الاخبار والروايات والقيصص . وهذه الأمور تليق بالعامة . وأما باطن الدين فهو النظر في مقاصد الدين . فلكل عمل في الدين غاية قصدها واضع الدين من وراء ذلك العمل . فاذا استطاع الانسان العاقل ، في رأي اخوان الصفا ، أن يعرف القصد من ذلك العمل الديني ويصل اليه فلا عليه أن يقوم

بالعمل نفسه. وهذا طبعاً للخاصة من الحكماء.

وهناك فرق بين الدين والشريعة. الدين أمر التي ، وهو اطمئنان في الانسان واعتقاد بالله وبأحوال الدنيا والآخرة. ولذلك لا يجوز الإكراه في الدين ، لأن الاكراه لا يمكن أن يغيّر شيئاً من عقيدة الانسان الباطنة. ثم ان الدين واحد عند جميع الانبياء. ولكن للدين شرائع متعددة بتعدد الانبياء ، وبتعدد البيئات التي يوجد فيها هؤلاء الانبياء. والشريعة او «شريعة الدين » امر وضعي دنيوي به يكون ثبات الدين ودوامه بين الناس ، ولذلك الدين » امر وضعي دنيوي به يكون ثبات الدين ودوامه على الاخذ بالدين . جاز اكراه الناس على اتباع الشريعة ولم يَجُزُ اكراههم على الاخذ بالدين . فالعمل بالشريعة اذن ليس شيئاً اكثر من العمل بظاهر الدين مجاراة للناس ، سواء "أكان الانسان يعتقد بما يعمل ام لا يعتقد به .

والشريعة تكون لأتباعها بمثابة مدينة (دولة) روحانية ، يعيشون فيها عيشة روحية . وكلماكان عدد اتباع الشريعة اكثر كانوا هم اشدَّ سروراً وفرحاً . ولا يجوز لأحد ان يتهاون بأمر الناموس (الشرائع) ، حتى الفلاسفة لا يجوز لهم ذلك . وكذلك لا يُغفر لأحد ان يستغلّ أمر الشريعة في سبيل الدنيا .

# موقف اخوان الصفا من الأديان وأهلها

يرى اخوان الصفا ان اختلاف الناس في الرأي الديني وفي الشرائع والمذاهب أمر طبيعي لتفاوت المقدرة في الذين وضعوا تلك الشرائع ولاختلاف الناس الذين وضعت تلك الشرائع لهم. ولاختلاف الآراء والمذاهب فوائله، منها أن كل صاحب شريعة يغوص بعقله على استنباط الغايات من دينه ومذهبه ثم يحاول أن يولف البراهين للدفاع عما يعتقد ولإبطال حجج خصوم دينه ومذهبه. ويحاول أتباع الأديان والمذاهب في أثناء ذلك أن يبحث بعضهم عن عيوب بعض فيتجنبوا ما يرونك عيباً ويتمسكوا بما يرونه فضيلة. ثم ان اخوان الصفا يرتاحون الى تعدد الشرائع والمذاهب، لأن وجود شريعة واحدة في البيئة يجعل الأمور ضيقة على الناس في حياتهم الاجتماعية. ولقد وقف اخوان الصفا من الاديان والمذاهب موقفاً عملياً:

« انهم لا يعادون علماً ولا مذهباً ». وقد أمروا أتباعهم بألا يعادوا علماً من العلوم أو يهجروا كتاباً من الكتب ، وألا يتعصبوا لمذهب على مذهب : إن رأيهم ومذهبهم يستغرقان المذاهب كلها ويجمعان العلوم جميعها . ويرى اخوان الصفا أن الانسان العاقل حرً في أن يعتقد من الآراء والمذاهب ما يشاء ؛ ولكنهم ينكرون ثلاثة أمور :

أ ــ أن يعتقد الرجل رأيين متناقضين في وقت واحد ؛

ب ــ أن يترك رأياً ثم يعود اليه ؛

جـــ أن يعتقد رأياً قد ظهر فسادُه عند العاقلين .

الآراء الفاسدة ، في نظر اخوان الصفا : رأي الدهرية الذين يقولون إن العالم صانعين ؛ إن العالم قديم ولا صانع له ؛ ورأي الثنويّة الذين يقولون بأن للعالم صانعين ؛ ورأي أهل التناسخ القائلين بتردّد النفس الواحدة في أجسام مختلفة مرة بعد مرة . ومنها آراء الصابئة الذين يَنْسِبون خلق العالم الى أحكام النجوم ؛ وآراء المشركين الذين يعدّدون الآلهة .

وأما الآراء الفاسدة من آراء الفرق الاسلامية خاصة فرأي الحُشُوية الذين يومنون بالحرافات المدسوسة في الحديث، ورأي الشيعة الذين يعتقدون أن الامام مختف من خوف أعدائه، ورأي المتكلّمين الذين يكفّر بعضهم بعضاً وكلّهم مسلمون، ورأي المشبّهة الذين ينسبون الى الله عدداً من صفات البشر، ثم رأي الجبرية الذين يعتقدون أن الانسان مجبر على أفعاله ولا خيبَرَة له في عمل الجميل وترك القبيح.

ولإخوان الصفا تفسير بارع للمعجزة

تظهر المعجزة على يد الانبياء في ما يصيب الناس من نعتم أو نقتم . ولكن تلك النعم أو النقم ليست نتيجة لرضى النبي أو سخطه ، بل نتيجة لطاعة الناس أو عصيانهم للقواعد التي وضعها الانبياء . ان المريض اذا برىء من مرضه ، فالفضل لا يعود الى الطبيب وحده ، بل الى المريض الذي تقيد باشارة الطبيب . ولو أن المريض عصى طبيبه فانه لا يبرأ ولو

أراد له الطبيب ذلك.

## المجتمع والدولة

الناس عند اخوان الصفا طبقات مختلفة بعضها فوق بعض من يوم الولادة: بعضهم من أبناء الملوك، وبعضهم من ابناء التجار، وبعضهم من أبناء الفقراء. وهم يُرُوْنَ أن في اختلاف الطبقات حكمة ، فان الانسان لا يستطيع أن يقوم بجميع أعمال المجتمع، فاختلاف طبقات الناس يسهل قيام كل طبقة بعمل معين. ثم تتعاون جميع الطبقات على صلاح المجتمع.

والناس في المجتمع لا بد لهم من ملك يقيم سُنّة الدين والأحكام بينهم . من ذلك تنشأ الدولة . والدين والدولة عندهم لا يفترقان . إلا أن الدين أفضل لأن الدولة أقيمت من أجل اقامة احكام الدين .

وللدولة ، عند اخوان الصفا ، عُمرُ معين وأدوار تتقلّب فيها . ولاخوان الصفا رسالة جمعوا فيها رأيهم في الدولة وعمرها وتبدّلها ، قالوا (١: ١٣١ – ١٣٢) :

واعلم ، يا أخي ، بأن أمور هذه الدنيا دول ونُوب (١) تدور بين أهلها قرناً بعد قرن ومن أمة الى أمّة .

واعلم بأن كل دولة لها وقت منه تبتدىء وغاية اليها ترتقي ، وحد "اليه تنتهي . فاذا بلغت الى أقصى غاياتها ومدى نهاياتها تسارع اليها الانحطاط والنقصان وبدأ في أهلها الشوم والحذلان ؛ واستأنف في الآخرين (شيء) من القوة والنشاط والظهور والانبساط ، وجعل كل يوم يقوى هذا ويزيد ، ويضعف ذلك وينقص الى ان يضمحل الاول المقدام ويستمكن الآتي المتأخر . والمثال في ذلك مجاري احكام الزمان ، وذلك ان الزمان كله نصفان نصفه نهار مضيء ونصفه ليل مظلم . وأيضاً نصفه صيف حار ونصفه شتاء

<sup>(</sup>١) دول جمع دولة ، ونوب جمع نوبة ، وكلتاها بمنى مجيء الأمر مرة بمد مرة . والدولة ايضًا الجاعة المنظمة ننظيماً سياسياً .

بارد وهما يتداولان مجيئهما وذهابهما :كلما ذهب هذا رَجَعَ هذا ، وتارة يزيد هذا وينقص هذا ؛ وكل ما نقص من احدهما زاد في الآخر بذلك المقدار ؛ حتى اذا تناهيا الى غايتيهما في الزيادة والنقصان ابتدأ النقص في الذي تناهى في الزيادة وبدأت الزيادة في الذي تناهى في النقصان . فلا يزالان هكذا الى ان يتساويا في مقداريهما ثم يتجاوزان على حالتيهما الى ان يتناهيا في غايتيهما من الزيادة والنقصان . وكلما تناهى احدهما في الزيادة ظهرت قوته وكثرت أفعاله في العالم وخفيت قوة ضده وقلّت أفعاله .

فهكذا حكم الزمان في دولة أهل الخير ودولة أهل الشر، تارة تكون الدولة والقوة وظهور الافعال في العالم لاهل الخير وتارة الدولة والقوة وظهور الافعال في العالم لاهل الشر، كما ذكر الله عز وجل وقال (١): «وتلك الآيامُ نُداوِكُما بينَ الناس»، «وما يَعْقِلُها الا العالمون» (٢).

وقد نرى ، ايها الأخ البار الرحيم ايدك الله وإيانا بروح منه ، انه قد تناهت دولة أهل الشر وظهرت قوتهم وكثرت افعالهم في العالم في هذا الزمان. وليس بعد التناهي في الزيادة الا الانحطاط والنقصان. واعلم بأن المدولة والملك ينتقلان في كل دهر وزمان ودور وقران (٣) من أمة الى امة ، ومن اهل بيت الى اهل بيت ، ومن بلد الى بلد.

واعلم ، يا أخي ، ان دولة أهل الخير أوّلُها من قوم علماء وحكماء وخيار فضلاء يجتمعون على رأي واحد ويتفقون على دين واحد ويعقدون بينهم عهداً وميثاقاً ألا يتجادلوا ولا يتقاعدوا عن نصرة بعضهم بعضاً ويكونون كرجل واحد في جميع أمورهم وكنفس واحدة في جميع تدبيرهم

<sup>(</sup>۱) القرآن الكريم ، سورة آل همران ( ۳ : ۱٤٠ ) . يبدر أن إخوان الصفا متأثرون هنا برأي الثنوية القائلين بأن الوجود مؤلف من النور والظلمة ومن الحير والشر ، وأن النور والظلمة يتعاقبان في السيطرة في الوجود ( راجع ، فوق ، ص ٥٠ ) .

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم ، سورة العنكبوت ( ٢٩ : ٤٣ ) .

 <sup>(</sup>٣) القِران تعبير فلكي : التقاء كوكبين في خط نظر واحد . والسنوات التي تحدث فيهسا
 القرانات تكون ( في رأي المنجمين ) صنوات ذات حوادث مهمة .

في ما يَقْصِدون من نصرة الدين وطلب الآخرة لا يبتغون سوى وجه الله ورضوانه جزاء وُشكوراً.

فهل لك ، أيها الأخ البارُ الحكيم ايدك الله وايانا بروح منه ، بأن ترغب في صحبة اخوان لك نصحاء واصدقاء لك أخيار فضلاء هذه صفتهم بأن تقصد مقصدهم وتتخلق بأخلاقهم وتنظر في علومهم لتعرف مناهجهم وتكون معهم وتنجُو بمفازتهم لا يَمسَّهُمُ السوءُ ولا هم يحزنون.

### المرأة

رأي اخوان الصفا سيء في المرأة ، ولها عندهم قيمتان : ان يستمر النسل في الارض ، وان تكون زوجاً للذي لا يستطيع التعفيّف . أما من الناحية العقلية فهي معدودة مع الصبيان والجهيّال والحدم والحمقى .

واخوان الصفا لم يدخلوا آلنساء في جماعتهم .

## التربية والتعليم

تبدأ صفات الانسان بالتكون منذ وجوده في الرحيم ، ولكنها لا تبدأ في الظهور والبروز الا بعد السنة الرابعة من مولده . وللبيئة تأثير كبير في التربية لأن الطفل يقلد الذين ينشأ بينهم في كل أمورهم ، خيراً أو شراً . والاطفال يقلدون في العادة آباءهم واساتذتهم ، ثم يألفون ما كان آباؤهم واساتذتهم قد ألفوا من المطاعم والملابس والالحان والآراء . من أجل واساتذتهم قد ألفوا من المطاعم والملابس والالحان والآراء . من أجل ذلك يكون نجاح الابناء في الصناعات أكثر اذا عملوا في صناعات آبائهم . وغاية العلم طلب السعادة في الآخرة وصحة معرفة الله وأمور الدين في الدنيا . ويرى اخوان الصفا أن النفس تكون بعد الولادة كالورقة البيضاء ، وإنما يتثبت فيها ما يتثبت بعد الولادة ، بعامل التقليد والتلقين والتفكير .

# الأخلاق نوعان : مركوزة ومكتسبة

من الاخلاق قسم مركوز يولد مع الشخص ، وقسم مكتسب يضاف الى الاخلاق المركوزة في أدوار الحياة المختلفة . وتتقرّر الاخلاق المركوزة

بثلاثة عوامل رئيسية:

أ احكام النجوم، أي تأثير الكواكب في الجنين، قبل الولادة. ب الحلاط الجسد ونسبة بعضها الى بعض. يرى اخوان الصفا أن جسم الانسان يتألّف من العناصر الاربعة بنيسب مختلفة، فمن غلبت على طباعهم الحرارة كانوا شجعاناً أسخياء متهوّرين شديدي الغضب أذكياء. ومن غلبت على طباعهم اليبوسة (من عنصر التراب) كانوا صابرين في الاعمال ثابتي الرأي.

ج - تأثير الاقليم (البيئة الطبيعية). ان اخلاق البشر تختلف باختلاف مساكنهم من مشرق الارض أو مغربها ، ومن جبالها أو سهولها أو شواطئها . وبعد الولادة تستجد للانسان أخلاق ، لأن الانسان قابل لأن يتعلّم جميع الحصال والاخلاق مذمومها ومحمودها .

والمفروض أن تكون الاخلاق المركوزة ثابتة في الطباع ، وأن تكون الاخلاق المكتسبة متبدّلة بين زمن وزمن وعند الانتقال من حال الى حال . يقول الحوان الصفا ( £ : 111 ) : ان الانسان كثير التلوُّن قليل الثبات على حال واحدة . وذلك انه قلّ من الناس من تحدث له حال من احوال الدنيا او امر من امورها من غنى الى فقر ، او من فقر الى غنى ، ... او من عزوبة الى تزويج ، او من ذُل " الى عز ، ... او من رُفعة الى ضَعَة ، او من مذهب الى مذهب ، او من شباب الى شيخوخة ، او من صِحة الى مرض ، الا يحدث له خلق جديد وسجية اخرى .

والانسان يستطيع أن ينتقل من ُخلق مذموم الى خلق محمود ، أو من خلق محمود الى خلق مذموم . والانتقال عن الحلق المركوز أصعب من الانتقال عن الحلق المكتسب أصبح الانتقال عن الحلق المكتسب أصبح الانتقال عنه أكثر صعوبة ، لأن الاخلاق المكتسبة اذا طال عليها الزمن أصبحت وكأنها مركوزة ؛ والعادة توأم الطبيعة ، وانتزاع الطبيعة أمر صعب . غير أن الاخلاق تحتاج في تبديلها الى قمع أو قهر أو روية . ان الاخلاق غير أن الاخلاق تحتاج في تبديلها الى قمع أو قهر أو روية . ان الاخلاق

الرديئة والافعال القبيحة تقاوم بأضدادها من الافعال الجميلة، فالجدّة تقمع بالجِلم، والعجلة بالأناة. فاذا استعمل العَجول الأناة مدة طويلة حلّت الاناة في طبعه محلّ العجلة.

وقد يستطيع الانسان، من طريق التفكير، أن يُرُدَّ نفسَه عن الحُلْق القبيح، ولكن ذلك صعب ولا يتأتى لجميع الناس. ذلك لأن الانسان مطبوع على ألاّ يترك النفع الحاضر العاجل ويزهد فيه ثم يطلب الغائب الآجل ويرغب فيه الا بعد ما يتبيّن له فضل الآجل على العاجل ويتحقّق ذلك.

وأخذ اخوان الصفا من سقراط أن الاخلاق معروفة بالعقل، قالوا: من الممكن أن يكون لبعض الناس عقل يعرف به القبيح وينزجر عنه، ويعرف الجميل ويأمر به.

ثم نظر اخوان الصفا الى الحير نظرة مطلقة مجردة من كل نفع عاجل أو آجل . ثم لا بد من فعل الحير للخير ، ولو كان للعدو . قالوا : وأما الاخيار فهم الذين يعملون ما رسم لهم في النواميس الالهية ، ويفعلون ما أوجبته العقول السليمة ولا يطلبون على ذلك عوضاً من جر منفعة الى اجسادهم او دفع مضرة عنها ، فعند ذلك يقال لهم أخيار على الاطلاق ، وانهم من ابناء الآخرة . من أجل ذلك ينصحك اخوان الصفا بقولهم (٤ : ٢٩٧ – ٢٩٧) :

«... فتكون اخلاقك رضية وعاداتك جميلة وافعالك مستقيمة: تودي الامانة الى اهلها ، كاثناً من كان من ولي وعدو ، وتأخذ نفسك بحفظها وترغى حق من استرعاك حقها وتحسن مجاورة جارك ... مع قِلّة الطمع ... ثم تريد للغير ما تريده لنفسك .

«وسبيلك أن تعوّد نفسك عمل الحير لأنه خير ، لا تريد بفعلك عبوضاً ، ولا يحملك على فعله خوف. فمتى فعلت لطلب المكافأة (اي وانت تفكر بها) لم يكن عملك خيراً ، وان لم تطلب المكافأة (فعلاً). وكذلك اذا اردت من عمل الحير الذركر والاسم (الشهرة) كنت منافقاً ،

ولم يكن عملك خيراً. والمنافق لا يستأهل ان يكون في جوار الروحانيين ». ويُصر اخوان الصفا على ان يكون عمل الاخيار مطابقاً لعلمهم ، وإلا لم يكن لعلمهم نفع ولها جاز ان يطلق عليهم اسم «الاخيار». قالوا: «انا نجد اقواماً علماء متفلسفين يصنفون الكتب في تحسين الاخلاق ويأمرون الناس بها وهم اسوأ الناس خُلْقاً. ونجد أقواماً ليس لهم علم كثير وهم مهذّبو الاخلاق ».

وكذلك أخذ اخوان الصفا من أفلاطون أن الفضائل كلّها «عدل » أي اعتدال ، وأن الفضيلة توسّط بين طرفين متناقضين .

# الفضائل فيض إلمي

وتمشيّاً مع نظريتهم في وجود العالم بالفيض جعلوا حسن الخلق من مواهب الله وأخلاق الملائكة تصل الى الانسان بالفيض أيضاً ، قالوا ٤: ١١٨ – ١١٩ ثم ٣: ٢٧٥:

«حسن الخلق من مواهب الله ، وهو من اخلاق الملائكة » ....

« اعلم أن تلك المحاسن والفضائل كلّها أنما هي من فيض الله واشراق نوره على العقل الكلي ، (ثم) من العقل الكلي الى النفس الكلية ، (ثم) من النفس الكلية على الهيولى وهي الصورة التي تُري الانفس الجزئية في عالم الاجسام على ظواهر الاشخاص والاجرام ».

فمصدر الفضائل عندهم عُلُوي عام . ولكن الاجسام تتقبل من تلك الفضائل ما تساعد هيولاها (مادُتها) على قبوله . ان المرآة المُجُلُوة مثلاً تعكس خيال ما يترآى فيها خيراً مما تعكسه المرآة الرديثة ، مع ان الشيء الذي يتراءى في المرآتين واحد .

# للتوسع والمطالعة

رسائل اخوان الصفا ، بمبىء (مطبعة نخبة الاخبار ) ١٣٠٥ – ١٣٠٦ ه ؛ (خيرالدين الزركلي ) ، القاهرة (المكتبة التجارية

- الكبرى) ١٣٤٧ هـ ١٩٢٨ م ؛ بيروت (دار صادر ودار بيروت) ١٩٥٧ م .
- الرسالة الجامعة (جميل صليبا)، دمشق (المجمع العلمي العربي) 1984 - 1989 م.
- ــ رسالة جامعة الجامعه (عارف تامر)، بيروت (دار النشر للجامعيين ١٩٥٩ م.
  - ــ رسالة الحيوان والانسان ، مصر (مطبعة الترقتي ) ١٩٠٠ م .
- ــ اخوان الصفا ، تأليف عمر فرّوخ ، بيروت ١٣٧٢ هـ = ١٩٥٣ م .
- اخوان الصفا ، تأليف عزّت عبد العزيز ، بيروت (دار المعارف) ١٩٥٤ م .
  - ــ اخوان الصفا ، تأليف عمر الدسوقي ، القاهرة ١٩٤٨ م .

. - 1907

- حقيقة اخوان الصفا ، تأليف عارف تامر ، بيروت (المطبعة الكاثوليكية ) ١٩٥٧ م .
- اخوان الصفا ، تأليف جبتور عبد النور ، القاهرة هرة ١٩٤٥ م . - حقيقة اخوان الصفا ، تأليف محمود الملاح ، بغداد ( دار المعرفة )

# البوزجانية

ولد أبو الوفاء محمد بن محمد بن يحيي بن اسماعيل بن العبّاس البوزجانيّ الحاسبُ يوم الاربعاء أول رمضان سنة ٣٢٧ (١٠ – ٣ – ٩٤٠ م) في بوزجان ، وهي بليدة بين هرّاة ونيسابور ؛ وقرأ علم العدد والحساب والهندسة على عمّه أبي عمرو المغازلي وعلى خاله أبي عبد الله محمد بن عنبسة ، وعلى أبي يحبي الماورديّ وابن كرنيب (الفهرست ٣٩٤).

وفي سنة ٣٤٧هـ (٩٥٩م) انتقل البوزجاني الى العراق واشتهر فيها وقرأ عليه الناس. ثم انه اتسل بأبي عبيد الله الحسين بن أحمد بن سعدان الذي وزر لصمصام الدولة بن عضُد الدولة البويهي ، سنة ٣٧٣هـ (٩٨٣م). وفي تلك السنة عرّف البوزجانيّ ابن سعدان فضل ابي حيّان التوحيدي ، فقرّب ابن سعدان أبا حيّان فألّف أبو حيّان كتاب الامتاع والمؤانسة لابن سعدان.

وعاش البوزجاني في بغداد بعيداً عن ملاذ الدنيا قانعاً بما عنده حتى تُوفِّي في الثالث من رجب سنة ٣٨٨ (١-٧-٩٩٨م).

#### مقامه وكتبسه

قال ابن خيلكان (٣: ٥٠٨): «البوزجاني الحاسب أحد الأثمة المشاهير في علم الهندسة ، وله فيها استخراجات غريبة لم يُسبق اليها . وكان شيخنا العلامة كمال الدين أبو الفتح موسى بن يونس القيام بهذا الفن يبالغ في وصف كتبه ويعتمد عليها ويحتج بما يقوله ». وبلغ البوزجاني المحل الأعلى في الرياضيات (البيهقي ٨٤) وكان أحد المشاهير في الهندسة والفلك.

وللبوزجاني كتب قيّمة عدّها ابن النديم ( الفهرست ٣٩٤ ــ ٣٩٥ ؛ فلوغل ٢٨٣): كما يحتاج اليه العمّال والكتّاب من صناعة الحساب ( النسبة ، الضرب والقسمة ، أعمال المساحات ، أعمـال الحراج ، أعمال المقاسمات ، الصروف ، معاملات التجار ) ــ تفسير كتاب الحوارزمي في الجبر والمقابلة ــ ك تفسير ذيوفنطس في الجبر ــ ك تفسير كتاب أبرخس في الجـبر ــ ك الكامل في ( الفلك ) ــ زيج الواضح وغيرها .

البوزجاني أقوال حَكِيمة منها (البيهقي ٥٥): لا خير في الحياة إلا مع الصحة والأمن – ان غلبك أحد في الكلام فلا يغلبنك أحد في السكوت – لا تجالس أحداً بغير طريقته . فانك ان لقيت الجاهل بالعلم والماجن بالجد فقد آذيت جليسك ، وأنت مستغن عن إيذائه – لا تتحدث مع مَنلايرى حديثك غنماً الا عند الضرورة .

وللبوزجاني جهود مذكورة في العلوم وخصوصاً في المثلثات والفلك وأصول الرسم الهندسي بالآلات. وله شروح وزيادات في الجبر والمفابلة أربَتْ على ما كان قد جاء به الحوارزمي ، وتُعَدّ تلك الزيادات أساساً لعلاقة الجبر بالهندسة ؛ وهو من الذين مهدوا السبيل الى ايجاد الهندسة التحليلية التي هي بدورها أساس لحساب التفاضل والتكامل. على أنه في الفلك لم يتقد معلى ما كان يقول به بطكيموس. وكانت له أقوال تتعلق بحركة القمر ، ولكنه لم يتوصل الى حل شيء من المعادلات المتعلقة بها.

# ابنُ يُونسَ الْمُجَـِّم

ينتمي أبو الحسن علي بن عبد الرحمن بن أحمد بن يونس بن عبد الاعلى الصد في الفر من أهل العلم (ابن خلكان ٣: ٥٥٠ – ٥٥١ و ١ : ١٩٨ على بن موسى (ت ٢٠١ هـ = ٨١٦م) رجلاً صالحاً ، ويونس بن عبد الاعلى (١٧٠ – ٢٦٤ ه) من أصحاب الشافعي الملازمين له والآخذين عنه ، وكان قبره مشهوراً بالقرافة . وكان أحمد بن يونس بن عبد الأعلى (١٧٠ – ٣٤٠ ه) على شيء من الفضل والشهرة . وكذلك عبد الأعلى (١٤٠ – ٣٤٠ ه) على شيء من الفضل والشهرة . وكذلك كان أبو سعيد عبد الرحمن بن أحمد بن يونس (ت ٣٤٠ هـ آخر ١٥١م) مؤرّخاً ومحدّثاً ، ولما مات رثاه أبو عيسي عبد الرحمن بن اسماعيل بن الخشاب المصرى .

غير أننا لا نعرف السنة التي ولد فيها ابن يونس المنجم ولا شيئاً من تفاصيل حياته قبل اتصاله بالفاطميين ، فقد أمره العزيز الفاطمي أن يوليف له زيجاً ثم بنى له مرصداً على جبل المقطيم ملحقاً بدار الحكمة . وبدأ ابن يونس الزيج سَنة ٣٨٦ ه (٩٩٠ م) ثم مات العزيز (٣٨٦ ه = ٩٩٥ م) ، وخلفه ابنه الحاكم بأمر الله ، ولم يَنته ابن يونس من عمل الزيج الا نحو سنة وخلفه ابنه الحاكم بأمر الله ، ولم يَنته ابن يونس من عمل الزيج الا نحو سنة ٣٩٧ ه (١٠٠٧ م) ؛ ولكنه لم يعمر بعد ذلك طويلاً ، فقد توفي في الثالث من شوال سنة ٣٩٩ (٣١ – ٥ – ١٠٠٩ م) .

# مقامه وتآليفــه

كان ابن يونس متصرَّفاً في عدد من العلوم وأديباً بارعاً وشاعراً مكثراً ؛

وكان قديراً في المثلثات وعالماً فلكيناً بارعاً في التسيير (توليد مطالع الشمس والقمر والنجوم) ومنجّماً قديراً.

ولابن يونس كتب وصل الينا منها الزيجي الحاكمي الكبير وصفه ابن خلكان فقال (٢: ٨٥): «وهو زيج كبير رأيته في أربعة مجلدات بسط (ابن يونس) القول والعمل فيه ، وما قصر في تحريره. ولم أر في الازياج على كثرتها أطول منه ». وضمن ابن يونس زيجه هذا جميع الحسوفات وجميع قرانات الكواكب التي للأقدمين والمتأخرين.

ومن جهود ابن يونس المنجّم في الرياضيات والطبيعيات والفلك أنه سبق إلى إيجاد عدد من المعادلات الضرورية لاختراع اللوغارثمات (راجع هذه المعادلات في سارطون ١: ٧١٧: ٧١٧). وقد حلّ عدداً من الاعمال في المثلّثات الكريّة واستعان على حلّها بالمسقط الرأسي الكرة السماوية على المستوى الافقي ومستوى الزوال (راجع طوقان ٢٤٨). وينسب قدري طوقان الى ابن يونس المنجم اختراع الرقياص أو الموّار أو بندول الساعة (صطوقان الى ابن يونس المنجم اختراع الرقياص أو الموّار أو بندول الساعة (صعب عدداً من القرانات القديمة والحديثة واستنتج منها تزايد حركة القمر وميل أوج الشمس (راجع سارطون ١: ٧١٦)، وطوقان ٧٤٥ – ٢٤٦؛

# للتوستع والمطالعة

- ــزيج الكبير الحاكمي (كوسال دي برسيفال) ١٨٠٤م.
- ــ هل اكتشف العرب رقّاص الساعة ؟ ، بقلم اسامة عانوتي ، بيروت ١٩٦٤ .

# ابز ُسِينا

وُلد أبو علي الحسين بن عبد الله بن سينا في صفر من سنة ٣٧٠ (آب ٩٨٠) في أفْسُنَهُ من قرى بُخارى قرب خرْميَّثين، ونشأ في بيت ثروة وجاه اذكان أبوه والياً على أفشنة ، ثم انتقل الى بخارى . وفي بخارى بدأ ابن سينا تعلّمه ؛ زعم أنه أتم دراسة الادب واللغة قبل أن يجاوز عشر سنين .

في ذلك الحين أمّ أحد دعاة المصريين (الاسماعيليين) بخارى، وكان والد ابنسينا وأخوه من الاسماعيلية، فزعم ابنسينا أنه كان يسترق السمع إلى أحاديثهم في الفلسفة والعقل والنفس وحساب الهند فيقبل بعضها ويرفض بعضاً.

بدأ ابن سينا تعلم العلوم العقلية على أبي عبد الله الناتلي المتفلسف (وكان صديقاً لوالد ابن سينا ومن الاسماعيلة ) فدرس عليه أيْساغوجي والمنطق وهندسة أقليدس وكتاب المجسطي . وسترعان ما فاق التلميذ أستاذه . ثم درس ابن سينا العلوم على نفسه ، غير أنه قرأ الفقه على اسماعيل الزاهد ، كما قرأ شيئاً من الطبّ على أبي سهل عيسى بن يحيى الجرجاني (ت ٤٠٠ه ه = ١٠٠٩ م) .

وبرع ابن سينا في الطب وعالج تأدباً لا تكسباً واختلف اليه الاطباء يدرسون عليه ويستفيدون منه ، وهو في السادسة عشرة من عمره . في هذه الاثناء مرض الامير نوح بن نصر الساماني وحار الأطباء في علته فعالجه ابن سينا وشفاه فنال عنده حظوة عظيمة وأذن له الامير في الدخول الى مكتبة القصر ، وكانت حافلة بالكتب القيمة النادرة ، فاستفاد ابن سينا منها علماً كثيراً . غير أن نوح ابن نصير لم يُعتمر بعد ذلك الا أشهراً فقد توفي سنة ٣٨٧ ه (٩٩٧ م) .

ثم أخذ ابن سينا يتقلّب في البلاد فيتولى الوزارات ويدبّر الموَّامرات، ولم يفيَّرُ في اثناء ذلك كلَّه عن المطالعة والتأليف.

وكان ابن سينا مسرفاً في قو اه يَنْهَكُ جسمَه ، أصابه قولنج (إمساك شديد) كان يداوي منه نفسه بنفسه . ولكنه لم يكن يحافظ على صحته، فكان يبرأ وينتكس حتى توفي اخيراً متأثراً بعلله في همذان ٤٢٨ هـ (١٠٣٧م) وعمره ثمان وخمسون سنة .

#### عناصر شخصيته ومكانته

تقوم عبقرية ابن سينا على ذكائه النادر ودهائه السياسي ولباقته الاجتماعية ؛ ثم انه كان متعدد نواحي الشخصية : فيلسوفاً مع الخاصة ، ديّناً تقياً مع العامة ، مندفعاً مع هواه في حياته الخاصة .

وابن سينا طبيب في المقام الاول ، وعالم طبيعي في المقام الثاني ، ثم هو فيلسوف . وقد عَرَف ابن سينا الفلسفة الخالصة من طريق الفارابي ، ولكنه توسّع فيها ففاق الفارابي ، وهو بحق منظم الفلسفة والعلم في الاسلام كماكان أرسطو في اليونان . ودوّن ابن سينا المنطق تدويناً واضحاً وافياً ، في الشعر والنثر ، حتى استحق لقب المعلم الثالث . وكذلك عُرف بلقب الشيخ الرئيس لمكانته في علم الطب وفي التطبيب .

وكان ابن سينا بارعاً في الرياضيات وفي علم الفلك وعلم الموسيقى . وكانت له مقدرة في العلوم الطبيعية وملاحظات صحيحة قيمة . ولم يُفض أحدٌ من فلاسفة الإسلام في موضوع النفس مثل ما أفاض ابن سينا . إلا أن فلسفته عموماً لا تزال تنوء بشيء من الجدل الكلامي ، كما أنه قبل أشياء على أنها لأرسطو وهي ليست لأرسطو .

# آثساره

كُنُّب ابن سينا كثيرة متنوعة الموضوعات ، منها :

كتاب القانون في الطب.

- الشفاء : دائرة معارف فلسفية (المنطق والطبيعيات والرياضيـــات والالهيات) ، وهو اكبر كتبه الفلسفية حجماً.
- النجاة : مختصر الشفاء وفيه ثلاثة انواع من الفلسفة (المنطق والطبيعيات والالهيات) وهو يفضُل الشفاء من حيث الشمول والوضوح والاسلوب.
- تسع رسائل: مجموع رسائل فيه (١) الطبيعيات، فيما يتعلق بالاجسام خاصة، (٢) في الاجرام العلوية، (٣) القوى الانسانية وادراكاتها فيمسا يتعلق بالحواس والعقل، (٤) الحدود، اي تعريفات بعض الالفاظ الواردة في الفلسفة، (٥) تفسيم الحكمة وفروعها، (٦) اثبات النبوة، (٧) معاني الحروف الهجائية، وهي رسالة رمزية في موضوعها، (٨) في العهد، وهي رسالة في تهذيب النفس، (٩) في علم الاخلاق.
- رسائل ابن سينا : وهنالك مجموع آخر طبع في لندن عام ١٨٩٢ فيه رسالة حي بن يقظان (وهي قصة خيالية لرجل من بيت المقدس يسيح في الارض ويبحث في عجائب البلاد وعجائب ما فيها) ، ورسالة الطير ، ورسالة الاشارات والتنبيهات ، ورسالة العشق ، ورسالة القدر .
- مختلفات : ولابن سينا قصيدة في المنطق ، ورسائل في المنطق ، وقصيدة في النفس مطبوعة في مجموع اسمه «منطق المشرقيين » (اليونان).

#### مجمل فلسفته

لم يُقَيِّدُ ابنُّ سينا نفسه بمذهب فلسفيّ واحد ، بل كان متخيِّراً أخذ من الاقدمين : من أفلاطون وأرسطو خاصة ، ثم وقف متسائلاً أمام المذهب الاسكندراني ، وأخذ أكثر ما قاله الفارابي .

#### المنطق ونظرية المعرفة

يعتبر ابن سينا المنطق مُدْخيلاً ضرورياً الى الفلسفة لأولئك الذين لپس لهم ميل صحيح الى الفلسفة ، او لا يستطيعون التفكير بالسليقة تفكيراً صحيحاً ؛ اما الذين يستطيعون ذلك فيمكنهم ان يستغنوا عن المنطق كما ان البدوي القُـُحّ مستغن عن علم النحو لما فيه من السليقة التي تُعَمُّصمه من اللحن.

والمنطق عند ابن سينا مجرد من المادة ، وهو « الآلة العاصمة للذهن عن الحطإ فيما نتصوره ونصدُّق به ، والموصلة الى الاعتقاد الحق باعطاء اسبابه ونهج سبله » . وهو يقول :

(أ) ان معرفة علم ما يساعد على اكتساب علوم اخرى ، فالرجل الذي يتقن الرياضيات يهون عليه تعلم علم الفلك ، مثلاً .

(ب) ان وضع الحدود (التعريفات) للأشياء يقتضي دوّة ومعرفة بجوهر هذه الأشياء وماهِيّاتها. فمن الحطأ ان نقول مثلاً إن السيف حديدة تقطع ، وان الكرسي خشب يُجلس عليه ، لاننا بذلك نكون قد نظرنا الى ناحية واحدة من السيف والكرسي . وأمثال هذه الأقوال إنما هي «شروح ناقصة » لا «حدود صحيحة » . وكذلك قولنا : الشمس كوكب يطلع نهاراً ؛ فهذا حدّ ناقص ، ما دام الوقت لا يسمى نهاراً إلا إذا طلعت فيه الشمس . ويرى ابن سينا اننا اذا أردنا أن نضع حداً لشيء ما فيلزمنا أن نأتي في التعريف على ذاته وجنسه وفصله وماهيته حتى لا ينصرف الذهن إلى غسير ما يقصده واضع التعريف .

(ج) والمعرفة ، أو الإدراك – تكون من طريق الحواس. والحواس نوعان ظاهرة وباطنة. فالحواس الظاهرة خمس (اللمس والذوق والشم والسمع والبصر) ولكل حاسة منها عضو ظاهر تعمل به ؛ فالبصر يكون بالعين والسمع بالاذن الخ. ثم هنالك الحس المشترك ولا عُضْوَ ظاهراً له ؛ وإنما هو نتيجة اشتراك الحواش الحمس. (لولا الحسُّ المشترك ما كنا إذا أحسسنا بلون العسل إبصاراً (أي من طريق البصر) حكمنا بحلاوته ، وإن من طريق البصر) حكمنا بحلاوته ، وإن لم نحيس حلاوته فعلاً.

وهنالك قوة في الباطن تدرك من الأمور المحسوسة ما لا يدركه الحس ، مثل القوة التي في الشاة والتي تدرك من الذئب معنى (من العداوة والحوف ) لا يدركه الحس ولا يؤد به الحس . فان الحس ليس يؤدي إلا الشكل واللون .

ثم إن هنالك أيضاً سبيلاً آخر للمعرفة وهو «إدراك المعقولات »، فإن إدراك المعقولات شيء للنفس بذاتها من دون آلة ». أي ان النفس (العاقلة) تستطيع أن تدرك أشياء بغير توسط الحواش الحمس وبغير توسّط قوة من الباطن.

# الحدس مرتبة بين التفكير والاشراق

تكون المعرفة العقلية بالفكرة أو بالحدُّس:

الفكرة هي حركة للنفس (فعل ظاهر وجُهد واع) تستعين النفس عليها بالتخيّل ثم تعتمد في ذلك على معارفها السابقة المخزونة في الذاكرة. وعند التفكير ينتقل الانسان المفكّر من حدر الى حد (من تعريف الى تعريف ، ومن قياس الى قياس ، ومن رأي الى رأي ) قبل أن يطمئن الى حُكم في أمر من الأمور.

أما الحدس فهو معرفة مطلقة مباشرة ، وذلك أن يتمثّل الإنسان في ذهنه الحدّ الاوسط (الحكم العام على أمر دُفعة ومرة واحدة). والحدس نفسه نوعان : إما ان يكون عقب طلب وشوق ، ولكن من غير حركة (أن يكون للانسان رغبة في معرفة أمر من غير أن يتطلبه بالادلية) ، فاذا عرف ذلك فيكون قد عرفه بحدْس ظاهر . أما اذا عرف ذلك الأمر من غير أن يشعر بالرغبة في معرفته ) فذلك هو الحدس باطلاق .

وقريب من ذلك الإشراق. ويرى ابن سينا الإشراق كما يلي:
إن الروح الانسانية كمرآة والعقلُ النظري (الاحاطة بالعلوم المختلفة)
كصقالها. والمعقولات ترتسم في النفس من الفيض الإلهي كما ترتسم الاشياء في المرايا الضعيفة. والناس متفاوتون في هذا الاستعداد لإشراق المعقولات عليهم: فمنهم من يكون مؤيد النفس بشدة الصفاء قوي الحدس واضح الكشف فلا يحتاج الى كبير عناء في الاتصال بالعقل الفعال فتراه كأنه يتعرف كل شيء من نفسه وكأن فيه روحاً قدسية لا يَشْغَلُها شأن عن شأن ، ولا يستغرق الحس الظاهرُ حيستها الباطن. ومنهم من يكون عاميًا ضعيفاً اذا مالت نفسه الى الظاهر

غابت عن الباطن ، وتتوزعه الحواس : يُطْغى سمعُه على بصره او بصرُه على سمعه ، ويَشْغَلُهُ الحوف عن الرغبة وتصده الفِكرة عن التذكر ، والتذكر يصده عن الفكرة .

فالحكمة المشرقية ، عند ابن سينا ، هي إدراك حقائق العالم من طريق الإرادة والعقل . وسبيل ذلك ان يَقْصِدُ الانسانُ الى ان تتّسع معرفته بالوجود ويعظم اختباره حتى يصبح له حكوم في فيعرف حقائق العالم وعلل المظاهر المتعددة بأدنى تأمل . ويريد ابن سينا أن يفرق بين الحكمة المشرقية وبين التصوف حينما يقول : «وهو المعنى الذي يسميه الصوفية بالاتحاد» ١١٠.

والخير الأول (الله) بذاته ظاهر متجل لجميع الموجودات؛ ولو كان ذاته محتجباً عن جميع الموجودات بذاته غير متجل لها لما عُرِف ... ولا تجل فا لما عُرِف ... ولا تجل قصور بعض الذوات (الانسانية) عن قبول تجليه يحتجب . فبالحقيقة لا حجاب إلا في المحجوبين . والحجاب هو القصور والضعف والنقص . وليس تجليه إلا حقيقة ذاته (٢) » .

#### الرياضيات

وكان ابن سينا بارعاً في الرياضيّات مقتدراً. حاول أن يقيم على عدد من الاغراض الانكيّة براهينَ من الرياضيّات ، كما تكلّم في البصريات وأورد في أثناء الكلام عليها أعمالاً رياضية .

لما تكلّم ابن سينا على المتناهي وغير المتناهي (النجاة ٢٠٢ وما بعدها) قال ان كلّ مقدار موجودٌ متناه ، وأن مجموع المتناهيات متناه . وله على ذلك برهان هندسي .

ولمّا عرّف البصر. قال (تسع رسائل ١٧ – ١٩): «هو قوة مرتبة في العصبة المجوّنة تدرك صورة ما ينطبع في الرطوبة الجليدية من أشباح الأجسام ذوات اللون المتأدية في الأجسام الشفافة بالفعل الى سطوح الأجسام الصقيلة » .

<sup>(</sup>۱) رسائل ۲ : ۲۲ .

<sup>(</sup>۲) رسائل ۲: ۸۱ – ۲۲ .

وقد نقد ابن سينا آراء المتقدمين وبرهن هندسياً على انه إذا كان ثمت جسمان متساويان في الحجم ولكن يبعدان عن العين مسافتين مختلفتين ، فالجسم الأبعد يظهر في رأي العين أصغر حجماً .

### العلم الطبيعي

العلم الطبيعي عند ابن سينا علم نظري موضوعه الاجسام الموصوفة بأنواع الحركة والسكون. والموجودات الطبيعية كلّها أجسام مشكّلة. والجسم يتشكّل من امتدادات متقاطعة على زوايا قائمة (النجاة ١٥٩). وكل جسم يحتاج الى خلاء يتحيّز فيه ويتتخذ فيه مكاناً طبيعياً، ولكن الحلاء نفسه ليس شيئاً موجوداً، وانما هو مدرك ذهني نتخييله موجوداً. وكذلك العدم ليس شيئاً موجوداً، وانما هو مدرك ذهني نتخييله في مقابل الوجود. ان وجود السيف مثلاً هو صورة السيف المصنوعة في حديد ما ؛ وعدم السيف هو فقدان صورة السيف من تلك الحديدة نفسها (راجع النجاة ١٦٣ – ١٦٤).

وجميع الاجسام الموجودة بالفعل متناهية ؛ وكذلك الاعداد الموجودة فعلاً (مهما كانت كبيرة) فانها متناهية . الا أن العدد نفسه غير متناه (فنحن نستطيع أن نزيد على كل عدد ، أي نجمع اليه عدداً آخر ، بلا نهاية ) .

وابن سينا لا يزال يؤمن مع عدد من فلاسفة اليونان ، ومنهم أرسطو ، بأن الاجسام تتألّف من العناصر الاربعة التي يستحيل بعضها الى بعض (يصبح الماء هواء ، والهواء ناراً ، الخ ) ، ولكنه يرى أيضاً أن كليّات هذه العناصر (الرطوبة ، الحرارة ، البرودة ، اليبوسة ) لا توجد صِرفاً خالصة في الواقع (النجأة ٢٤٨ وما بعدها ) . ثم هو ينكر صناعة الكيمياء لأن لكلّ معدن جوهراً خاصاً به لا ينقلب الى سواه .

وله في الموسيقي ملاحظات صحيحة .

#### الطب خاصة

كتاب القانون في الطب لابن سيناكتاب شامل جامع لكل ما ذكره الاطباء

القدماء والمتأخرون. وهو يبحث في وظائف الأعضاء وعلم الامراض وحفظ الصحة وفي وسائط المداواة ، مع وصف الأمراض التي تقع بعضو عضو ، ثم في وصف العلاج وتركيبه . ولابن سينا في القانون آراء صحيحة قييمة وملاحظات على غاية من الأهمية ، فقد فرق بين النهاب الججاب الفاصل بين الرئتين وبين ذات الجنب ، وأشار الى عدوى السل الرئوي ، وقال بانتشار الامراض (المعدية) بوساطة الماء والتراب أيضاً ، ووصف الاضطرابات الجلدية وصفاً دقيقاً ، وتكلم على الأمراض الجنسية ، وعرف الدودة المستديرة (أنكلوستوما) ، وعرف التهاب السحايا والالتهابات المختلفة في الصدر وخراج الكبد ، ووصف البرقان وصفاً واضحاً وافياً والسكتة الدماغية (موت الفجأة) . وعرف العقاقير التي تُنشط القلب . وتكلم على الآلام العصبية ومرض الوشق . .

وكان من فلسفته في المعالجة الاعتماد على مزاج الجسم، أي أن الجسم يستطيع بما فيه من قوة النمو ومن المناعة أن يتغلّب على الأمراض التي تعتريه (مع شيء يسير من المعالجة). أما اذا ضعف الجسم عن النمو والمقاومة فإن العلاج بعد ذلك لا يُجدي. وعرف كذلك أن الحالات النفسية من الفرح والحزن والحوف والقلق توثر في سير المرض.

وكانت له معرفة بالطب النفساني : دُعي يوماً الى معالجة شاب خيل خاثر القوى طريح الفراش ، فعلم قبل أن يجس يده أن لا مرض به ولكنه عاشق . ثم أمسك بيد الشاب وطلب من بعض الحاضرين أن يسرد أسماء المدن المجاورة ، ثم اختار مدينة وطلب سرد أسماء أحياتها . ثم طلب سرد أسماء الاسر في حي معين . وقد علم ابن سينا من اضطراب نبض الشاب عند ذكر اسم المدينة بعينها ، ثم عند ذكر اسم اسرة في بعينها ، ثم عند ذكر اسم اسرة في ذلك الحي أن الشاب عاشق لفتاة من تلك المدينة .

# في العلم الإلمّي ( الالهيات )

ابن سينا اقرب في الالمّيات الى ارسطو منه الى أفلاطون. إلا أن نظره الى

الله أقلُّ مادّية من نظر الفارابي الى الله.

أـــالله الواحد وصلته بالوجود:

ان الله تعالى ليس مبدأ لوجود معلول دون وجود معلول (أي ليس سبباً لوجود بعض الموجودات فقط) ، بل هو سبب للوجود المعلول كله : إنه سبب الوجود بمجموعه .

وهو تام بذاته (كل ما يليق به وكل ما يمكن أن يكون له موجود فيه منذ الازل) بسيط (لا يتكثّر ولا يتجزّأ، اذ أنه ليس بجسم ولا مادة ولا صورة) واجب الوجود بنفسه (لا علّة له ، ولا شريك ولا ضد ، ولذلك كان واحداً) وهو سبب الحركة في العالم. وهو يعلم أوائل الموجودات منذ الازل.

ب ــ واجب الوجود وتمكن الوجود:

بين رجال الدين وبين الفلاسفة خلاف في هذين المدركين :

في الدين : واجب الوجود هو الله وحدَّه.

ممكن الوجود كل شيء (غير الله) سواء أكان ذلك الشيء موجوداً فعلاً ، أو لم يكن قد ُوجد بعد.

ان الدين يرى أن الموجودات كلّها ممكنة الوجود ، لأن الله تعالى كان بامكانه ألا يوجدها لو أراد؛ ثم انه بامكانه أن يُعلمها بعد أن أصبحت موجودة.

في الفلسفة : واجب الوجود بنفسه هو الله (كما يقول الدين ) .

واجب الوجود بالله هو مجموع العالم (بمادّته وصورته). واجب الوجود بغيره هو كلّ شيء موجود في عالمنا فعلاً (ان الابن واجب الوجود بأبيه؛ والطاولة واجبة الوجود بالخدّاد).

ممكن الوجود هو كلّ شيء لم يوجدٌ بعدُ (كالناس الذين سيولدون ، والطاولات التي لم تُصنع بعد ؛ فإذا صنعت تلك الطاولات أصبحت واجبة الوجود ) .

ج ــ العناية الألهية:

عناية الله بالعالم كُليّية ، أي أن الله خلق هذا العالم حسب نظام حكيم ثم جعل كلّ موجود مخصوصاً بعمل . فكلّ ما يجري في عالمنا يجري على نظام ويُقصد به تحقيق عمل . تلك هي العناية الالهية . وليس معنى العناية إكرام شخص دون شخص أو نفر دون نفر بتبديل القوانين الطبيعية حبّاً ببعضهم أو نصرة لبعضهم على بعض .

وليس في نظام العالم الطبيعي خير مطلق أو شرّ مطلق ، وانما يكون الحير أو الشرّ بالاضافة الينا : فالعمى مثلاً يكون في العين وله أسباب طبيعية . فاذا اصيبت العين بحجر قاس أو بمرض مُتلف فلا بدّ من أن تحدث فيها النتائج التي تتعلّق باصابتها بالحجر أو بالمرض .

#### د ـ علم الله:

ان علمنا ، نحن البشر ، نتيجة للحوادث التي تتأثّر بها حواسنا . أما علم الله فهو سبب تلك الحوادث . ان علم الله كلي (تقدير النتائج التي تحصل أو ستحصل من جَرَيان القوانين الطبيعية في عالمنا ) . نحن لا نعلم بالكسوف إلا اذا حسبناه لكل كوكب بمفرده . أما الله فانه يعلم كل كسوف وقع أو سيقع منذ الازل لأنه عالم بالقوانين التي يجري بها الكسوف .

أما الجزئيات (كالكسوف الذي حصل في يوم كذا من سنة كذا) فالله لا يعلمها يوم تقع ، لأنه كان عالماً أنها ستقع منذ الأزل : إنه لا يعلمها لأنها وقعت (كما نعلمها نحن) ، بل يعلمها منذ الأزل لأنها نتيجة حتمية للقوانين التي هو خلقها ووضعها.

### هـ خلق العالم (فيضه):

رأيُ ابن سينا في العالم قريب من رأي الفارابي .

ان الله تعالى (ويسميّه ابن سينا أيضاً: الواجب الوجود بنفسه ، الحير الاول ، الاول ، العلّة الاولى ) الاول ، الاول في الوجود ، الموجود الاول ، الحق الاول ، العلّة الاولى ) واحد ؛ وهو عقل محض ــ ليس صورة ولا مادة ولاجسماً ــ فيجب أن يعقل، أي يلزمه وجود الكلّ (أي وجود هذا العالم) عنه ، وأنه مبدأ لنظام الحير

في هذا الوجود. وليس في ذلك ما يمنع أن يصدر هذا الوجود عنه ، ولا أن يكرّ من هذا الوجود عنه ، ولا أن يكرّ من هذا الوجود يجب أن تظهر قدرته وعلمه وحكمته وجُودُه. وبما أن الله أيضاً هو العلّة الاولى ، فلا بُدّ من أن يكون ثمت معلول عنه (وإلا لما كان عليّة).

- من أجل ذلك صدر عن الأول (فاض منه) عقل واحد بالعدد (لأنه لا يصدر عن الواحد الا واحد). وبما أن هذا العقل قد فاض عن الله فانه يشبه الله من جانب ؟ ولكنّه يخالف الله من جانب آخر ، لأنه معلول عن الله ومتأخّر عنه بالذات ، ولذلك كان صورة لا في مادة.

هذا المعلول الاول عن العقل المحض هو الثآني في الوجود وأول العقول المفارقة ؛ ويشبه أن يكون المبدأ المحرك للجرم الاقصى على سبيل التشويق . وفي هذا العقل يبدأ التكثر : انه يعقل نفسه ثم يعقل الأوّل ضرورة (هذه الأثنَيْنيَة في الوجود الثاني هي سبب التكثر في الفيوضات التالية) . إن هذا العقل يصدر عنه ثلاثة موجودات :

يَعَقْطُ الاولَ فيلزم عنه (يفيض منه ضرورةً) عقلٌ ثان (هو الثالث في مرتبة الوجود).

ثُم يعقل ذاته (وهنا يبدأ التكثير بالتنوع) فيلزم عنه شيئان :

صورة الفلك الاقصى وكمالها (وهي النفس)؛

وبما أن الصورة لا تظهر بلا مادّة ، فان الصورة تتوسّط العقل الذي صدرت هي منه (أو تشاركه) في ايجاد المادة.

- ثم يستمر الفيض متسلسلاً هبوطاً (على النمط السابق: عقلاً مفارقاً وصورة فلك وجرْماً فلكيناً) حتى تصبح الفيوضات كلّها عشرة، هي (بعد الموجود الاولاً: بعد الله):

العقل المفارق الاول (المعلول الاول) ؛

العقل المفارق الثاني ، ومعه الفلك الاقصى (الذي يحرّك العالم) ؛ العقل المفارق الثالث ، ومعه فلك الكواكب الثوابت (فلك النجوم) ؛ العقل المفارق الرابع ، ومعه فلك زُحلَ ؛ العقل المفارق الحامس ، ومعه فلك المشتري ؛ العقل المفارق السادس ، ومعه فلك المرّيخ ؛ العقل المفارق السابع ، ومعه فلك الشمس ؛ العقل المفارق التاسع ، ومعه فلك عُطارد ؛ العقل المفارق التاسع ، ومعه فلك عُطارد ؛

العقل المفارق العاشر (وهو العقل الفعّال) ، ومعه فلك القمر(١١).

هنا يقف فيض العقول ، ولكن يفيض من العقل الفعّال عالم ما دون فلك القمر (أو ما تحت فلك القمر) ، وهو عالمنا الذي نعيش نحن فيه ، وهو عالم الكون والفساد: الذي تتكوّن فيه الاجسام وتتفرّق.

ومن العقل الفعّال تفيض العناصر الاربعة ؛ ثم تتركتب أجزاءً من العناصر الاربعة ، بينسب مختلفة ، أجساماً . وتتطور تلك الاجسام صُعوداً من الجماد الى النبات فالحيوّان البهيم فالانسان .

والله لا يرضى أن يفيض عنه الا الخير ، ولكن الشر الموجود في العالم قد فاض بالعَرَض .

# العالم : قِدُمُه وحدوثه

ان الله سبب وجود العالم ، فالعالم محدث (لأن له عله سابقة عليه). ولكنه في الوقت نفسه قديم لأنه فاض عن الله منذ الازل.

#### النفس وقواها

لم يهتم أحد من فلاسفة الاسلام بالنفس كابن سينا . ومع أن أكثر آرائه فيها أرسطوطاليسية ، فان له آراء وتعليلات يخالف بها أرسطو ، تأثراً بالمذهب الاسكندراني أو هرباً من مخالفة الاسلام .

أ) حد " النفس ( تعريفها ) ... ينظر ابن سينا الى النفس الانسانية من جانبين

<sup>(</sup>١) راجع رأي الفارابي في ذلك، فوق ( ص ٣٠٩) .

(تسع رسائل ٥٦ – ٥٧): من جانب يشترك فيها الانسان مع الحيوان والنبات، ويكون تعريف النفس من هذا الجانب أنها «كمال لجسم طبيعي آلي ذي حياة بالقوّة». أما الجانب الآخر الذي يشترك الانسان فيه مع الملائكة فتعريف النفس فيه أنها «جوهر هو كمال لجسم محرك له بالاختيار عن مبدأ نطقيّ (عقلي) بالقوة (في النفس الانسانية) أو بالفعل (للنفس الكلية المككية). ويقال لهذا الجانب من النفس: النفس الكليّ ونفس الكلّ والعقل الكلّي وعقل الكلّ والعقل الكلّي وعقل الكلّ .

والنفس « صورة الجسم » تمكن الجسم الذي هي فيه من الظهور بمظهره المخصوص به ومن القيام بأعماله الحاصة به . ان السيف مثلاً : حديدة مسنونة تقطع ؛ فحديدته هي جسمه (الماديّ) وحيدّته (الناتجة من أنه مسنون والتي يقطع بها) هي صورته الروحانية أو نفسه . وكذلك الانسان لا يسمتى انساناً بالاجزاء التي فيه من العناصر الأربعة ، بل بعقله الذي به يفكر .

ب) مصدر النفس واتتصالها بالبدن – يرى ابن سينا مع ارسطو أن النفس ليس لها وجود سابق على وجود بدنها ؛ بل كلتما حدث بدن صالح للحيساة حدثت له نفس خاصة به ، ويكون البدن الحادث مملكة تلك النفس وآلتها (أحوال النفس ٩٧ ، ١١١). والنفس لا يمكن أن تأتي من شيء ماديّي كالجسم ، لأنها مخالفة للجسم ؛ فلم يجد ابن سينا بداً من أن يجعلها متصلمة بالفيض في ثنايا ترتبب العقول (راجع النجاة ٣١٥ ، ٤٥٤ – ٤٥٥). والمختار عند ابن سينا أن تكون النفوس متعدّدة بتعدّد الابدان التي تولد في الأرض والمختار عند ابن سينا أن تكون النفوس متعدّدة بتعدّد الابدان التي تولد في الأرض (تهافت الفلاسفة ٧٧ ؛ تهافت التهافت ٥٧٦). ثم هو لا يؤمن بالتناسخ .

ولكن كيف تتقبّل الاجسام النفوس؟ اذا امتزجت مقادير من العناصر الاربعة امنزاجاً فيه اعتدال وتكافؤ ، نشأ من هذا الامتزاج أجسام مستعدة لقبول نفوسها الحاصة بها . وكلّماكان الامتزاج أكثر اعتدالا كان الجسم الناتج منه أرقى ، فتقبّل من أجل ذلك نفساً ألطف . ان الاجسام الكثيفة (الناتجة من امتزاجات قليلة الاعتدال ، كالحجارة والحديد وماء البحر) تقبل نفوساً

كثيفة نسميها «الطبيعة». ونفوس النبات على هذا القياس ألطف من نفوس الجماد ؛ ونفوس الحيوان البهيم ألطف من نفوس النبات. وبما أن جسم الانسان أحسن اعتدالاً من أجسام الحيوان البهيم والنبات والجماد، فانه يقبل نفساً ألطف من نفوسها كليها. فاتيصال النفس بالجسم هو استعداد في كل جسم لتقبيل نفس مكافئة في اعتدالها لاعتدال ذلك الجسم.

ج) إثبات النفس – لإثبات النفس (اقامة الدليل على وجودها فينا) طريقان : طريق الحدس وطريق النظر العقلي .

أما طريق النظر العقلي (أو دليل التفكير) فأخذه ابن سينا من ادراك المعقولات: يرى ابن سينا أن للانسان ادراكاً للمعقولات لا يتأتى من طريق الحواس التي لها أعضاء ظاهرة في البدن. من أجل ذلك يجب أن تكون تلك المعقولات مدركة بقوة مخالفة للبدن وزائدة عليه، وهي غير الحواس التي لها أعضاء ظاهرة في البدن، تلك هي النفس!

أما طريق الحدس فقال فيه ابن سينا إن الانسان يدرك دائمًا أنه موجود ؛ وأنه هو ؛ وأن وجوده متّصل . ثم يأتي على ذلك بثلاثة براهين .

فالبرهان الاول يقوم على استمرار الحياة العقلية فينا: ان الجسد يتغيّر (ينمو بالغذاء ويهزُلُ بالمرض ، أو يبطُل بعض أعضائه ) . أما ادراك الانسان (شعوره ببقائه وتذكّره لما مضى من عمره ومعرفته بالمحسوسات والمعقولات ) فلا يتغيّر بذلك . فهذا دليل على أن الذات (النفس العاقلة ) مغايرة للبدن ولأجزائه الظاهرة والباطنة . ففينا اذن شيء غير الجسد : ذلك هو النفس .

برجلي ، فانما يعني أنه هو ذاته الذي فعل كل ذلك. والعين كانت في الحقيقة المروية ولم تكن المنتفعة بالروية. أما المقصود بالمنفعة من الروية فكان ذات الانسان. ولذلك يقول الانسان دائماً: «أنا » رأيت ؛ «أنا » سمعت ؛ «أنا » مُشَيْتُ. فهذا المدرك المنطوي في قوله: «أنا » هو النفس على الحقيقة ، وهو مخالف لجسمه وللحواس المتبصلة بأعضاء من جسمه (راجع الاشارات ٣٠٥ ).

ويلحق بالبرهان الثاني خاصة أن الانسان قد يفكتر أو يفعل ، وهو في أثناء ذلك كلّه غافل عن أعضاء بدنه وحواسه (حتى انه قد يكون مستغرقاً في تفهيّم قضيّة ثم يُنادى بأسمه بصوت مرتفع من قريب فلا يسمع) ، ولكنّه لا يغقّل عمّا هو بسبيله من التفكير . فهذا أيضاً دليل على أن نفسه غير بدنه وغير حواسه المتصلة ببدنه .

وهنالك برهان آخر عند ابن سينا مبنيّ على أن الانسان يظلّ يشعر بوجوده ولو لم تكن حواسّه الظاهرة تمس شيئاً. قال (الشفاء ١ : ٢٨١): لــو أن انساناً خلق دُفعة واحدة وكاملاً ثم حُجِب بصره أيضاً ، وكان يهوي هُويّاً لا تتلاقى فيه أعضاؤه ولا تتماسّ ، ولاكان ثمت هواء في الفضاء يصدم جسمه (أو كان في الفضاء هواء ولكن لا يكفي لأن يصدم جسمه صدماً يُحسّ به ) ، فان هذا الانسان الهاوي في الفضاء يظل مُثبيّاً لذاته ومدركاً أنه موجود.

د) مائية النفس — اننا اذا سألنا : ما النفس أو ما هي النفس ؛ فانتنا لا نستطيع ، مهماكان الجواب الذي نجيب به مفصلاً ، أن نعرف مائية النفس أو ماهيتها على وجه الحصر وان كنا مدركين أن هذه النفس موجودة فينا . ومع ذلك فان النفس الموجودة فينا يجب أن تكون — مما بدا لنا مما تقدّم — جوهراً (بسيطاً روحانياً مفارقاً) .

ان النفس جوهر ، أي ليست جسماً . والجوهر بسيط (غير قابل للكون والفساد ، ولا متكثّر ولا متألّف من أشياء ، بل قائم بنفسه : لا يحتاج في وجوده الى شيء آخر ) . وهو روحاني : ليس مادّياً ولا له تعلّق بمادّة . ثم هو مفارق

رجوهر: قائم بنفسه غير محتاج في قوامه الى مادّة ؛ وهو موجود فعلاً مستقل عن البدن). ولابن سينا على ذلك براهن ، منها:

— ان ادراكنا للمعقولات (للصور المجرّدة) التي لا تدرك بالحواس أصلاً (أسماء المعاني : الشرف ، الخير ، النبوّة ، جمع الاعداد وتفريقها الخ) يدل على أننا أدركناها بشيء من جنسها وليس بحواسّنا (لأن حواسّنا لا تدرك الا المحسوسات المادّيّة والماثلة أمامنا) ؛ فيجب أن نكون قد أدركناها بنفسنا ، ولذلك كانت نفسنا روحانية مثل تلك المعقولات التي أدركناها .

— ان الحواس تدرك أشياء قليلة (معدودات محدودة وموجودة في نطاق معين ) ، بينما نحن ندرك بالنفس معقولات لا حَصْرَ لها ولا حدود لها : اننا نبصر جبلاً صغيراً أو جزءاً من جبل أو عدداً معيناً من النجوم ، ولكنتنا ندرك بالنفس مدى البحر وعظم الجبل وعدد النجوم الذي لا يحصى .

— ان الحواس لا تدرك إلا "صُورَ الموجودات الحاضرة ، بينما النفس تحفظ صور الاشياء بعد أن تغيب تلك الاشياء عن حواسنا . فمحل هذه الصور المعقولة اذن ، بعد غيابها عن الحواس ، ليس في عضو معين .

— ان حواسّنا الخمس تضعف عادة اذا ضَعُفَتْ أعضاوُها بالهرم أو المرض (فالسمع يخفّ اذا تَعَرَّضت الاذن لعاهة ؛ والبصر يكلّ عادة بالتعب أو المرض أو مع التقدّم في السن) . أما الادراك بالنفس (الناطقة ، أي بالعقل) فلا يضعف ضرورة مع المرض أو الهرم ، بل ربّما زاد وقوي .

### مصير النفس

لما قبيل آبن سينا أن تكون النفس مخالفة للبدن ، وأنها لا تنها لك تهالك بهلاكه ، اضطر الى أن يوجد لها مكاناً وحالاً بعد أن يهلك البدن . ويبدو أنه قد تسلى في أول الامر بنظم قصيدته العينية التي جمع فيها رأي أفلاطون الى رأي أفلوطين في هبوط النفس ، ثم أشار الى اتصالها بجسد ، ونفورها من الجسد ثم اطمئنانها مع الايام اليه . ثم وصف ابن سينا فرح النفس اذا هي فارقت البدن .

ثم يتساءل ابن سينا عن الحكمة من ذلك كلَّه ويظهر الشك من الغاية التي

هبطت النفس من أجلها او أهبطت إلى الجسد (حتى تعرف أحوال العالم المادي). ثم يوكد لنا ان ما يمكن ان تعرفه النفس من الأمور الأرضية ، إذا اتصلت بالجسد ، قليل جداً ؛ بل هو لا شيء إذا نسبنا عمر الانسان - وهو المدة التي تقضيها النفس الهابطة في الأرض - الى عمر الأرض:

هَبَطَتُ إليك من المحل الأرفع ورقاء ُ ذاتُ تعزُّزِ وتمنسع ، بمدامع تهمي وكمّا تُقْلع ، دَرَسَتُ بَتَكُرُّارِ الرياحِ الأربَّعِ. قَفَصٌ عن الأوَّجِ الفسيحِ المربِّعِ. ودَّنَا الرَّحيلُ إلى الفَّيْضاء الأوسع؛ ما ليس يُدُّرَك بالعيون الهُُجَع. عنها حليف الترب غير مُشيع (٣) ، والعلم يرفع كلُّ مَّن ۚ لَـم يُرْفَع ِ.

محجوبة عن كل مُقلة عارِف، وهي التي سفرت ولم تتبرقع. وصلت على كسره إليك، وربمًا كرهت فراقك وهي ذات تفجع. أنيفت وما أنيست المنطق واصلت اليفت مُجاورة الحراب البكّفع. وَأَظنتها نَسِيَتُ عهدوداً بالحيمى ومَنازلاً بفراقيها لم تقنع ؛ حتى إذا اتصلت بهاء مبوطها في ميم مركزها بذات الأجسرُع عليقت بها ثاء الثقيل فأصبحت بين المعالم والطلول الخُضّع (١١) تبكّي ، وقد نسيت عهوداً بالحمى، وتنظّل ساجعة على الدمِّن التي إذ عاقها الشركُ (٢) الكَثيفُ وصدُّهُا حتى إذا قَرُبَ المسير الى الحمى سجعت، وقد كُشِفَ الغطاءُ فأبصَرَ ت وَغدت مُخالفةٌ لكَــل مخلَّف وَبَكَ تَنْ تَغُرِدٌ فَوَقَ ذَرِوةَ شَاهِيقٍ ؛ ۖ

فَكُرِّيَّ شيء أُهْبِطت من شامخ سام إلى حُفر الحضيض الأوضع؟

إِنْ كَانَ أُرسِلها الالَّه لِحِكْمة مِ طُويَّتْ عن الفَطِن اللبيب الأروّع ،

<sup>(</sup>١) هاه هبوطها ، ميم مركزها ، ثاه الثقيل ( اول حرف ني هذه الكلبات : دلالة على أول اتصالمًا بالبدن ) .

<sup>(</sup>٢) الشرك ، القفص : رمز الى الحسد .

<sup>(</sup>٣) البدن . غير مشيع : غير مودع ( لا يرحل عن الأرض مع النفس ) .

فهبوطُها إن كان ضَرَّبة لازم لتكُون سامعة لما لم تسمع ، وتعود عالمسة بكل خفيسة في العالمين ؛ فخرَّقُها لم يرُقَع ! وَهِي التي قطع الزمان طريقها حتى لقد غرَّبت بغير المطلع . فكأنها بسرق تألق بالحيمسى ثم انطوى ، فكأنه لم يكمع !

وبعد ، فماذا يحدث للنفس اذا هي فارقت الجسد؟

ان ابن سينا لا يؤمن بمَعاد النفوس والاجسام على ما ذكرته الاديان. ولكنه يعتقد أن النفوس وحدّها تبقى بعد موت البدن في نعيم أو شقاء روحانيين. وكلّما زاد علم النفس بالوجود في أثناء حياتها الدنيوية كانت سعادتها بعد مفارقة البدن أعظم وأسمى.

وحال النفس من السعادة والشقاء ، بعد موت الجسد ، يُنفهم عند ابن سينا من طريقين مختلفين :

أ – قال ابن سينا مخاطباً القارىء : « يجب أن تعلم ان المتعاد ( القيامة وحشر الاجساد ) مقبول من الشرع ولا سبيل الى إثباته الا من طريق الشريعة وتصديق خبر النبوة (عنه) ... وقد بسطت الشريعة الحقة التي أتانا بها نبينا المصطفى محمد صلى الله عليه وسلم حال السعادة والشقاوة التي بحسب البدن ... » .

ب - ويتابع ابن سينا خطابه: «ومنه (أي من المعاد) ما هو مُدُرك بالعقل والقياس البرهاني، وقد صدّقته النبوة (ايضاً)، وهو السعادة والشقاوة الثابتتان للانفس، وان كانت الاوهام منا تقنصُر عن تصورها... والحكماء الالهيون رَغبتهم في اصابة هذه السعادة (النفسانية) اعظم من رغبتهم في اصابة السعادة البدنية».

من هنا نعرف ان ابن سينا يرى ان الشريعة وضعت المعاد بدنياً ونفسانياً معاً ، واما الفلاسفة (وهو فيهم) فلا يعتقدون الا بالمعاد النفساني. ويرى هو ان السعادة الحقيقية التي تصير اليها النفس في معادها فيفهم على الوجه التالي.

ان النفس الناطقة (العاقلة) كماكها الخاص بها أنْ تصيرُ عالماً عقلياً مرتسماً فيها صورة الكل و (صورة) النظام المعقول في الكل والخير الفائض في الكل ،

مبتدئاً من مبدإ الكل سالكاً الى الجواهر الشريفة فالروحانية المطلقة ثم الروحانية المتعلقة ، نوعاً من التعلق ، بالأبدان ثم الأجسام العُلوية بهيئاتها وقواها ؛ ثم تستمر كذلك حتى تستوفي في نفسها هيئة الوجود كله فتنقلب عالماً معقولاً موازياً للعالم الموجود كله ، شاهداً لما هو الحسن المطلق والخير المطلق والجمال الحق ومتحداً به ».

هذا التعريف يدل على أن المعاد عند ابن سينا ليس معاداً شخصياً فردياً ، ولكنته معادكلي مطلق للنفس الكلية بما هي نفس ، أو بكلمة أوضح : ان المعاد عنده ليس « اجتماع الناس » في جنتة أو نار ( بالمعنى الديني ) ولكنته « اتحاد النتفوس الجزئية » بعد ان تفارق ابدانها في عالم واحد هو هذا النتظام الشامل الذي يسيطر على جميع الكائنات .

ويصف ابن سينا شقاء النفوس التي كان أصحابها يعتقدون ، وهم في الدنيا ، بنعيم جسماني في الآخرة فيقول :

أن الساذَجينُ البُّله الذِين لم تتهذب قواهم العقلية ولم يعرفوا العلوم ، بـــل اكتفَوَّا بأن يعتقدوا ان النفس اذا فارقها بدنها صارت الى حال من السعادة الحسمانية ، فان هذه النفوس تتشوق بعد الموت الى ما تتخيله ثم لا تجد شيئاً منه ؛ فيكون ذلك لها عذاباً أبدياً .

وأما الذين تهذبت نفوسهم تهذيباً عقلياً محدوداً ، فاذا ماتت ابدانهم كانوا على علم بأن هنالك سعادة تامة مطلقة . ولكن تهذيبهُمُ القليلَ في الدنيا لا يمكنهم ، بعد الموت ، من ان تجيطوا بتلك السعادة فيحصُلُ لهم شقاء ناشيء من انهم يتشوّنون الى امر يعرفون بوجوده ولكنهم مقصرون ، لنقص تهذيبهم الاول ، عن البلوغ اليه ؛ فيكون شقاوهم على مقدار تقصيرهم في البلوغ الى ما يشتهون ان يبلغوا اليه .

# للتوسع والمطالعة

الشفاء (بتحقیق ابراهیم مدکور وغیره) ، القاهرة ۱۹۵۲ م وما
 بعد ؛ (یان باکوش) براغ (المجمع العلمي التشیکوسلوفاکي)

- ۱۹۵۲ م ؛ (ف . رحمان ) ، لندن (جامعة أكسفورد ) ۱۹۵۹ م (نشره هولميارد ) ، باريس ۱۹۲۷ (أجزاء متفرّقة ) .
  - ــ النجاة ، القاهر ة (مكّاوي وكردي) ١٣٣١ هـ ؛ مصر ١٣٥٧ هـ ١٩٣٨ م .
- الاشارات والتنبيهات (مع شرح نصير الدين الطوسي والفخر الرازي) القاهرة ١٣٢٥ ه ؛ (نشرها سليمان دنيا ) ، القاهرة (دار المعارف ١٩٥٧ – ١٩٦١ م .
- ــ منطق المشرقيّين والقصيدة المزدوجة، مصر (مطبعة الموّيد)١٩١٠م.
- ـــ رسالة في معرفة النفس الناطقة واحوالها (ثابت الفندي) القاهرة ١٩٣٤م. ـــ رسالة في النفس وبقائها ومعادها (أحمد فواد الاهواني)، القاهرة ١٩٥٢ م.
- عيون الحكمة (عبد الرحمن بدي ، القاهرة) المعهد الفرنسي للآثار الشرقية) ١٩٥٤ م ؛ تهران ١٣٣٣ هـ ١٩٥٤ م .
- رسائل الشيخ الرئيس ... ابن سينا في الحكمة المشرقية (ميكائيسل المهرني )، ليدن (بريل) ١٨٨٩ ١٨٩٩ م.
- ــ تسع رسائل ، استانبول ( الجوائب ) ۱۲۹۸ه؛ الهند ۱۲۹۸ه؛ القاهرة ۱۳۲۹ هـ .
- ـــ رسالة أضحوية في أمر المعاد (سليمان دنيا) ، القاهرة (دار المعارف ١٩٤٩ .
- حيّ بن يقظان (مع حيّ بن يقظان للسهروردي وابن طفيل )، القاهرة (دار المعارف) ١٩٥٢ م .
- ـــ رسالة في العقل والانفعال وأقسامها ، حيدراباد (دائرة المعـــارف العثمانية )
- ــ القانون ، روما ١٥٩٣ م ؛ لكناو ــ الهند ١٩٠٥ م مصر ( بولاق ) بلا تاريخ ؛

- ديوان ابن سينا (نور الدين عبد القادر وهنري جاميه)، الجزائـــر (مكتبة . الطب والصدلة) ١٩٦٠ .
  - ــ ثلاث رسائل عربية في علم التشريح ، ليدن (بريل) ١٩٠٣ م .
    - القصيدة العينية ، القاهرة ١٣١٨ ه.
    - الارجوزة السينائية في الطبّ ، لكناو الهند ١٢٦٠ ه.
- الكتاب الذهبي للمهرجان الألفي لذكرى ابن سينا ، (جامعة الدول العربية) ، القاهرة (مطبعة مصر) ١٩٥٢ م .
  - -كتاب المهرجان لابن سينا ، طهران (جامعة طهران) ١٣٧٦ ه.
- - ــ الفارابيان ، تأليف عمر فرّوخ ، بيروت ١٣٦٩ هـ ١٩٥٠ م .
- ابن سينا ، تأليف أحمد فواد الاهوائي ، القاهرة (دار المعارف) ١٩٥٨ م.
  - ابن سينا ، تأليف حمُّودة غرابة .
  - ــ ابن سينا ، تأليف محمد كاظم الطريحي ، بغداد ١٩٤٩ م .
- ــ ابن سينا ، تأليف جميل صليبا ، دمشق ( مطبعة ابن زيدون ) ١٩٣٧م
- فلسفة ابن سينا ، تأليف أ ــ م جواشون (ترجمة رمضان اللوند) ، بيروت (دار العلم للملايين) ١٩٥٠ م .
  - مجلّة الثقافة (القاهرة ١٩٥٢)، عدد خاص رقم ٦٩١.
- الادراك الحسيّ عند ابن سينا ، تأليف محمد عثمان نجاتي ، القاهرة ( دار المعارف ) ١٩٤٨ .
  - ــ ابن سينا والنفس البشرية ، تأليف ألبير نادر ، بيروت ١٩٦٠ م .
- ــ ابن سينا بين الدين والفلسفة ، تأليف محمود غرابة ، القاهرة (دار

- الطباعة والنشر الاسلامية) ١٩٤٨م.
- التصوّف عند ابن سينا ، تأليف عبد الحليم محمود ، القاهرة ( الانجلو) ١٩٥٦ م .
- الناحية الاجتماعية والسياسية في فلسفة ابن سينا ، القاهرة (المعهد العلمي الفرنسي للآثار الشرقية ) ١٩٥٢ م .
- ابن سينا وأثر طبيه في العالم ، تأليف أحمد شوكت الشطيّي ، دمشق )
   رمطبعة جامعة دمشق )
- مجلّة رسالة العلم: ابن سينا وعلم النبات لمحمّد أحمد بنّونة (يوليو ١٩٥٢) ؛ المنحي الحسّيّ في مبحث المعرفة عند ابن سينا (يوليــه ١٩٥٧) ؛ النباتات عند ابنسينا لعبد الحليم منتصر (أكتوبر ١٩٥٣) .

# ابز الهَيْمُ

ولد أبو علي محمد بن الحسن بن الهيثم في البصرة ، سنة ٣٥٤ ه ( ٩٦٥ م ) ، وفيها نشأ ثم عمل كاتباً لبعض ولاتها (طبقات ٢ : ٩٠). ولكن العمل في الدولة لم يشاكل طبعه فآثر الانقطاع الى الاستزادة من العلم والى التأليف. وكان كثير الاسفار : زار الاهواز تكسباً وزار بغداد مراراً.

واشتهر ابن الهيثم بمعرفة العلوم والفلسفة وبالبراعة في الهندسة قبل أن يجاوز الشباب. ثم اشتهر عنه أنه كان يقول: لو كنت في مصر لعَمَلْت في نيلها عملاً يحصل به النفع في كل حالة من حالاته، أي في السيطرة على تصريف مياه الفيضان. وبلغ ذلك الى الحاكم بأمر الله الذي تولى الحكم في مصر سنة ٣٨٦ ه (٩٩٦ م) فاستقدم ابن الهيثم وأكرمه ثم عهد اليه بتنفيذ ما كان يقوله. ودرس ابن الهيثم مجرى النيل حتى وصل الى أشوان فوجد أن المصريين قد قاموا، منذ الزمن الأبعد، بكل ما كان هو يفكر به وعلى نمط أثم . فاعتذر للحاكم بخطأه في التقدير، فعذره الحاكم ثم استمر في اكرامه. غير أن ابن الهيثم خشي أن يتبدل قلب الحاكم عليه – وكان الحاكم معروفاً بالتقلب والإقدام على سفك يتبدل قلب الحاكم عليه – وكان الحاكم لم يتنقيش من اكرامه شيئاً ولا قصر في العناية به.

ولما احتجب الحاكم (٤١١ هـ= ١٠٢١ م) عاد ابن الهيثم الى حاله وآوى الى الحامع الازهر ، وأخذ يَنْسَخ الكتب الرياضية والفلكية ويقتات بثمنها ، ويبدو أنه لم يكن مسروراً من اقامته في مصر . ومع أنه كان في سنة ٤١٨ ه في بغداد فانه عاد الى مصر وتوفي فيها سنة ٤٣٠ ه (١٠٣٩ م) أو بعدها بقليل .

كتب ابن الهيثم كثيرة ، ولكن معظمها رسائل أو مقالات قصار . وبعضها شروح على كتب المتقدّمين أو تلخيصات لها ؛ وبعضها تأليف . ومن هذه ردود على الفلاسفة اليونانيين وعلماء الكلام ، أو توضيح لما غمض من آراء هولاء . وفي ما يلي عدد من كتب ابن الهيثم متبوعة أحياناً بوصف وجيز مسن قلم ابن الهيثم نفسه :

- الكتاب الجامع في أصول الحساب ، وهو كتاب استخرجتُ اصوله لجميع أنواع الحساب من أوضاع أقليدس في أصول الهندسة والعدد ، وجعلت السلوك في استخراج المسائل الحسابية بجهتني التحليل الهندسي والتقدير العددي، وعدلت عن أوضاع الجبريين وألفاظهم .

- كتاب لخصت فيه علم المناظر من كتاكي أقليدس وبطلكموس وتمسمته بمعاني المقالة الاولى المفقودة من كتاب بطليموس.

-كتاب في تحليل المسائل العددية بجهة الجبر والمقابلة مبرهَناً .

كتاب جمعت فيه القول على تحليل المسائل الهندسية والعددية جميعاً ؛ لكن القول على المسائل العددية غير مُبَرَّهَن ، بل هو موضوع على أصول الجبر والمقابلة .

- مقالة في استخراج سمت القيلة في جميع المسكونة بجداول وضعتها ، ولم أُورِد ِ البرهان على ذلك .

- مقالة في ما تدعو اليه حاجة الامور الشرعية من الامور الهندسية ، ولا يستغنى عنه بشيء سواه .

ـــ مقالة في انتزاع البرهان على أن القطع الزائد (للمخروط) والخطنّانُ اللذان لا يلقيانه (١) يقربان أبداً ولا يلتقيان .

<sup>(</sup>١) كلمة • المخروط ۽ بين هلالين مني . • الحطان اللمان ۽ وردڻا هكذا في الأصل (طبقات الأطباء ٢ : ٩٤ ) ، ونقلها قدري طوقان ( تراث العرب العلمي ٢٧١ ) كما ها . • يلقيانه ۽ في الأصل • تلقيانه ۽ : وقد صححها قدري طوقان .

- -كتاب التحليل والتركيب الهندسيين على جهة التمثيل للمتعلّـمين ، وهو مجموع مسائل هندسية وعددية حلّـلتها وركّبتها .
  - ـ مقالة في أصول المسائل العددية الصُمّ وتحليلها .
  - ــ رسالة في صناعة الشعر ممتزجة (؟) من اليوناني والعربي.
- رسالة في تشويق الانسان الى الموت بحسب كلام الاوائل ؛ ورسالة أخرى في هذا المعنى بحسب كلام المحدثين .
- رسالة بيّنت فيها أن جميع الامور الدنياوية والدينية هي نتاج العلسوم الفلسفية . وقد كانت هذه الرسالة هي المتمّمة لعدد أقوالي في هذه العلوم بالقرل السبعين .
  - -كتاب في المناظر سبع مقالات.
  - رسالة المرايا المحرقة بالقطوع (١).
  - رسالة المرايا المحرقة بالدائرة(٢١).
    - مقالة في ضوء القمر .
    - ــ مقالة في حساب الحطأين.

#### مقامه واتجاهسه

ابن الهيثم من العلماء الذين أحاطت معرفتهم بأشياء كثيرة مع اللوقة والصحة . ولقد شَمِلت كتبُه الكثيرة موضوعات كثيرة متنوعة هي الحساب والحساب الهندي (الترقيم) ، والجبر والمقابلة ، والهندسة والمثلثات وحساب المعاملات ، والجوانب العملية من الحساب والهندسة والجبر . وقد وضع ابن الهيثم كتاباً في تعليم الرياضيات. وكذلك له كتب في الفلك والطبيعيات وفي المناظر (البصريات) خاصة ، وفي الجغرافية والطب والصيدلة . ثم ان له كتباً في المنطق وفي الفلسفة العقلية ، وفي

<sup>(</sup>١) يقصد القطوع المخروطات بانمكاس الأشعة عن سطح المرآة المستوية ( راجع رسالة المرقة بالقطوع ، حيدر آباد ١٣٥٧ ه ، الصفحتين ١ – ٢ ) .

 <sup>(</sup>٢) في طبقات الأطباء وفي تراث العرب العلمي \* بالدوائر » . والاسم المثبت هنا أخذته من عنوان الرسالة المطبوعة في حيدر آباد ١٣٥٧ ه .

ما وراء الطبيعة والإلهيات ، وفي علم الكلام أيضاً ، وفي السياسة والاخلاق والادب .

وقد كفانا ابن الهيثم مؤونة التتبع لآرائه في كتبه الموجودة والمفقودة لمعرفة اتجاهه في العلم والحياة ، لمّا بسط لنا ذلك كله بخط يده في آخر سنة ٤١٧ ه ، أول عام ١٠٢٧ م (طبقات ٢ : ٩١ – ٩٦) :

« إني لم أزل منذ عهد الصبا مرَوّياً في اعتقادات هذا الناس المختلفة وتمسك كل فرقة منهم بما تعتقده من الرأي ، فكنت متشكَّكاً في جميعه موقناً بأن الحق واحد وأن الاختلاف فيه انما هو من جهة السلوك اليه . فلما كَمُلْتُ لإدراك الأمور العقلية انقطعت الى طلب مُعَدِّن العلم ، ووجهت رُغبتي وحيرصي الى إدراك ما به تنكشف تمويهات الظنون وتنقشع غيابات المتشكك المفتون ، وبعثت عزيمتي الى تحصيل الرأي المقرِّب الى الله ... فكنت لا أعلم كيف تهيأ لي ، منذ صباي ؛ ان شئت قلت بانفاق عجيب ، وان شئت قلت بإلهام من الله ، وان شئت قلت بالجَنُون ، أو كيف شئت أن تنسب ذلك : أني ازدريت عوام الناس واستخففت بهم ولم ألتفت إليهم ، واشتهيت إيثار الحق وطلب العلم ، واستقر عندي أنه ليس يَنال الناس من الدنيا شيئًا أجود ولا أشد قُرْبَةً الى الله من هذين الامرين. فخُضَّتُ لذلك في ضروب الآراء والاعتقادات وأنواع علوم الديانات فلم أحُظَ من شيء منها بطائل ، ولا عرفت منها للحق منهجاً ، ولا الى الرأي اليقيني مسلكاً جَدَّدا . فرأيت أنني لا أصل الى الحق الا من آراء يكون عنصرها أرسطوطاليس من علوم المنطق والطبيعيات والآلميات التي هي ذات الفلسفة وطبيعتها .. !!!.

« فلما تبيّنت ذلك أفرغت ُوسعي في طلب علوم الفلسفة ، وهي ثلاثة علوم : رياضية وطبيعية والمّية . فتعلقت من هذه الامور الثلاثة بالاصول

<sup>(</sup>١) هنا يعدد ابن الهيثم وجوه فلسفة أرسطو ويصفها وصف عارف بها .

والمبادىء الني ملكت بها فروعها وتوقّلت(١) بأحكامها رِعانها(٢) وعلوّها .

وثم اني رأيت طبيعة الانسان قابلة للفساد منهيأة الى الفناء والنفاد ، وأنه مع حدة (؟) الشباب وعُنفوان الحداثة تملك على فكره طاعة التصور لهذه الاصول . فاذًا صار الى سن الشيخوخة وأوان الهرم قصّرت طبيعته وعجزت قوته الناطقة مع إخلاق (٣) آلتها وفسادها عن القيام بما كانت تقوم به من ذلك . فشرحت ولحصت من هذه الاصول الثلاثة ما أحاط فكري بتصوره ووقف تمييزي على تدبره ، وصنفت من فروعها ما جرى مجرى الإيضاح والإفصاح عن غوامض هذه الأمور الثلاثة الى وقت قولي هذا ، وهو ذو الحجة سنة سبع عشرة واربعمائة لهجرة النبي صلى الله عليه وسلم . وأنا ما مُدّت إلى الحياة باذل جهدي ومستفرغ ويؤثره ، في حياتي وبعد وفاتي ؛ والآخر أني جعلت ذلك ارتياضاً لي بهذه ويؤثره ، في حياتي وبعد وفاتي ؛ والآخر أني جعلت ذلك ارتياضاً لي بهذه الامور في اثبات ما تصورة وأتقنه فكري من تلك العلوم ؛ والثالث أني صيرته الاصول الثلاثة ليُوقَفَ منه على موضع عنايتي بطلب الحق وحرصي على إدراكه وتعلم حقيقة ما ذكرته من عُروف نفسي عن مماثلة العوام "الرُعاع الاغبياء وسموها الى مشابهة أولياء الله الاخبار الاتقياء .. " (١٤) .

تقوم شهرة ابن الهيئم على جهوده في المناظر وعلم الضوء (البصريات). لقد سار في بحوثه على أسلوب علمي تجريبي وبحث في البصر بالعين المجردة وبالاستعانة بوسائط النظر. وله تشريح للعين ورسم دقيق لطبقاتها ، كما أن له بحوثاً في العدسات المكبرة.

<sup>(</sup>١) وقل في الجبل وتوقل فيه : صعد .

 <sup>(</sup>٢) الرعان والرعون جمع رعن ( بفتح فسكون ) : أنف يتقدم الجبل ( المواضع المتطرفة في أعالي الجبال ، ويكون تسلقها صعباً ) .

<sup>(</sup>٣) الإخلاق ( بكسر الهمزة ) : البل والتهرؤ .

<sup>(</sup>٤) بعد ذاك يعدد ابن الميم كتبه .

وآولى ابن الهيثم انكسار الضوء عناية خاصة، فلاحظ أن الفجر (احمرار الافق صباحاً) يبدأ حينما تكون الشمس على تسع عشرة درجة تحت الافق (قبل شروقها)، وأن الشفق (حمرة الافق مساء) يتلاشى حينما تصبح الشمس على تسع عشرة درجة تحت الافق (بعد غيابها). وعلى هذا الاساس حاول ابن الهيثم أن يقيس طبقة الهواء. وله أيضاً تعليل صحيح لاتساع حجم الشمس والقمر (في رأي العين) وهما عند الافق ().

# للتوسع والمطالعة

- ــ رسائل ابن الهيثم ، حيدراباد (دائرة المعارف العثمانية) ١٣٥٧ ه. ــ ابن الهيثم ، محاضرة لمصطفى نظيف ، القاهرة (مطبعة لـــوري) ١٩٣٣ م .
- ابن الهيثم والطريقة العلمية في البحث ، لمصطفى نظيف ( المقتطف ، أغسطوس ١٩٤٢ م ) .

<sup>(</sup>١) راجع رسالة الضوء لابن الهيثم (حيدر آباد ١٣٥٧ هـ)، وفيها أشياء كثيرة ملخصة من كتاب المناظر .

## الميروفي

هو الاستاذ أبو الرّيحان محمد بن أحمد البيروني ؛ أصله من فارس ومولده في بييرون عاصمة خوارزم (التركستان) سنة ٣٦٢هـ (٩٧٣م).

تَضى البيروني شبابه في بلده وتلقى العلم على أبي نصرٍ منصورٍ بن علي ابن عراقٍ ، ثم كانت بينه وبين ابن سينا مراسلات .

تقلّب البيروني كثيراً في البلاد فكان ذلك سبب اتساع معارفه ونطاق اختباره. واتصل بمنصور بن نوح الساماني (٣٨٧ – ٣٨٩ هـ)، ثم مكث في جُرجان مدة طويلة. وكا استولى السلطان محمود الغزنوي على جُرجان، (نحو ٤٠٧ هـ ١٠١٧ م) حمل معه أسرى فيهم كثير من العلماء كان بينهم البيروني. فلحق البيروني ببلاط السلطان محمود منجماً ثم رافق السلطان محمود في غَرَواته في تسمالي غربي الهند. في تلك الاثناء تعلم البيروني اللغة السنسكريتية وعدداً من لغات الهند ودرس الديانات الهندية والفلسفة الهندية بلغات أهلها، وكان هذا شيئاً نادراً بين العرب. وعرف البيروني الفلسفة الميونانية، ولعله عرف أيضاً شيئاً من اللغتين العبرية والسريانية (راجع تحقيق ما للهند من مقولة ٢٧ ، ٢٨). ثم يبدو أن معرفته بالسنسكريتية لم تبلغ حداً يستغي به عن التراجمة (راجع تحقيق ما للهند ١٨٦).

وجاء بعد السلطان محمود آبنه السلطان مسعود (٤٢١ هـ ١٠٣٠م) وظل البيروني متصلاً ببلاط غزنة حيث وافاه الاجل، في الاغلب، بُعيد سنة ٤٤٢ هـ (١٠٥٠م).

کتبــه

للبيروني كتب منها (طبقات ۲: ۲۰ – ۲۱): كالجماهر في الجواهر للبيروني كتب منها (طبقات ۲: ۲۰ – ۲۱)

(الحجارة الكريمة) ك الآثار الباقية عن القرون الحالية ك الصيدلة في الطب ك مقاليد الهيئة ك تسطيح الكرة ك العمل بالاصطرلاب ك القانون المسعودي (في الفلك) ك التفهيم في صناعة التنجيم ك تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة أو مرذولة.

### مقامسه وآراؤه

كان البيروني من أعاظم العلماء: فيلسوفاً ورياضياً وفلكياً وجغرافياً ورحّالة وجمّاعة. وخدمته الاولى للعلم أنه أوضح استعمال الارقام الهندية ، مع استعمال الاصفار لمقام الخانات ، في مثل قوله (تحقيق ٢٩٥ ، راجع ٢٩٤ – ٣١٦): «وشهر بورش هو ألفا ألف ومائة وستون ألف كلب، وذلك بالايّام الطلوعية بعد تسعة أصفار عن اليمين ؛ وأيام شهر «كا » الطلوعية بعد ثلاثة وعشرين صفراً عن اليمين » الخ. ثم إنه حسب السلسلة الهندسية (١) لبيوت الشطرنج فاذا هي ٨ × ٢ (حاصل ضلعيه) مضروبة في نفسها ١٦ مرة ومطروحاً منها واحد " : ١٦ ١٦ مرة ومطروحاً منها واحد" : ١٦ ١٦ مرة ومطروحاً منها

وحل البيروني أعمالا تُعرف بمسائل البيروني وهي التي لا تحل بالمسطرة والفرجار ، منها قسمة الزاوية ثلاثة أقسام متساوية ، وحساب قُطر الارض . وذكر أن سرعة النور أعظم من سرعة الارض كثيراً ، كما بحث في الثقل النوعي واستخرج الاثقال النوعية لثماني عشرة مادة من المعادن والحجارة الثمينة بدقة بالغة . ثم وصل بالاستقراء والمقارنة الى أن في الطبيعة أزهاراً بعضها ذو بتتكات ٣ ــ ٤ ــ ٥ ــ ٣ ــ ١٨ ، ولكن ليس فيها ما له سبع بتكات أو تسع .

وتكلم البيروني على كروية الارض وعلى دورانها على محورها من غير أن يصل الى نتيجة حاسمة . وعرف تعيين خطوط الطول وخطوط العرض ، كما

<sup>(</sup>١) السلسلة الهندسية هي مجموع اعداد كل عدد منها ضعف الذي سبقه نحو : ٢ ، ٤، ٨، ١٦ / ١٢ ، ٢٢ ، ٢٤ الخ

عرف تسطيح الكرة (نقل الخ<sup>ر</sup>اوط عن كرة الى سطح). **جملة من أقواله** (من تحقيق ما للهند من مـَقولة..)

علوم الهند (ص ١٩):

ولم يكن للهند أمثالُهم (أي أمثالُ الفلاسفة اليونانيين) بمن يهذّب العلوم، فلا تكاد تجد لهم خاص كلام الا في غاية الاضطراب وسوء النظام ومشوباً، في آخره خرافاتُ العوام من تكثير العدد وتمديد المُدد ومن موضوعات النيحلة (الدين) التي يستفظع أهلُها فيها المخالفة ، ولأجله يستولي التقليد عليهم . وبسببه أقول في ما هو بابتي منهم (١) أني لا أشبته ما في كتبهم من الحساب وعلوم التعاليم (العلوم العددية) الا بصدف مخلوط بخزف .. اذ لا مثال لهم لمعارج البرهان ؛ وأنا في أكثر ما أورده من جهتهم حاك غير منتقد الا عن ضرورة ظاهرة .

الارواح وتردّدها بالتناسخ في العالم (ص ٣٨ ــ ٣٩):

كما أن الشهادة بكلمة الاخلاص شعار المسلمين ، والتثليث علامة النصارى والإسبات علامة اليهود ، كذلك التناسخ علم النحلة الهندية ؛ فمن لم ينتحله لم يكن منها ولم يعُعد من جملتها . انهم قالوا : أن النفس اذا لم تكن عاقلة لم تحن منها ولم يعُعد من جملتها . انهم قالوا : أن النفس اذا لم تكن عاقلة لم تعرض بالمطلوب احاطة كلية دُفعة بلا زمان ، واحتاجت الى تتبع الجزئيات واستقراء الممكنات . وهي (١) وان كانت متناهية فلعددها المتناهي كثرة ، والاتيان على الكثرة مضطر الى مدة ذات فسحة . ولهذا لا يحصل العلم للنفس الا بمشاهدة الاشخاص والانواع وما يتناولها من الافعال والاحوال حتى يحصل لها في كل واحدة تجربة وتستفيد بها جديد معرفة ... فالارواح الباقية تتردد للك في الابدان البالية بحسب افتنان (١) الافعال الى الخير والشر ليكون الترد د

<sup>(</sup>١) غاية ما وصل إليه علمي بهم ( مكانئي ، اختصاصي ) .

<sup>(</sup>٢) الحزئيات والمكنات.

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل . وفي القاموس ( ٤ : ٢٥٦ ) : افلن ( افتتاناً ) : أخذ في فنون من القول .

في الثواب منبّهاً على الخير فتتحرّص على الاستكثار منه ، و ( ليكون التردد ) في العقاب (منبهاً ) على الشر والمكروه فتبالغ في التباعد عنه .

ويصير التردد من الارذل الى الافضل دون عكسه لأنه يحتمل كليهما (١) ويقتضي اختلاف المراتب فيهما لاختلاف الافاعيل بتباين الامزجة ومقادير الازدواجات في الكمية والكيفية.

فهذا هو التناسخ الى أن يحصل من كلتي جنبتّي النفس والمادة (٢) كمال الغرض: أما من جهة السفل ففناء ما عند المادة من الصورة الا الاعادة المرغوب عنها (٣). وأما من جهة العلو فذهاب شوق النفس بعلمها الى ما لم تعلم واستيفائها شرف ذاتها وقوامها لا بغيرها واستغنائها عن المادة بعد احاطتها بخساستها وعدم البقاء في صورها والمحصول في محسوسها والخير في ملاذ ها فتعرض عنها وينحل الرباط ويقع الفرقة والانفصال والعود الى المَعند ن فائزة من العلم بعدد ما يأخذه السيمسيم من العدد والانوار فلا يفارق د هنه بعد ذلك (٤) ، ويتحد العقل والعاقل والمعقول ويصير (وتصير كلها) واحداً.

العامة ( ص ٢١٩ ) :

قد جرى أمر الهند فيما بينهم على خلاف الحال بين قومنا (المسلمين). وذلك أن القرآن لم ينطق في هذا الباب، وفي كل شيء ضروري، بما يحوج الى تعسف في تأويل... كالكتب المنزلة قبله، وانما هو الاشياء الضرورية معها حذو القدة وبإحكام من غير تشابه. ولم يشتمل أيضاً على شيء مما اختلف فيه وليس من الوصول اليه مما يشبه التواريخ؛ وان كان الاسلام مكيداً في

<sup>(</sup>١) لأن التناسخ في الأصل يحتمل الأمرين كليها ( تردد النفس من الأرذل الى الأفضل ومن الأنضل الى الأرذل ) .

 <sup>(</sup>٢) من جنبتي النفس والمادة كلتيهما ( من جانب النفس عند اتصالها بالمادة وجانب الممادة
 عند الصالها بالنفس ) .

<sup>(</sup>٣) إلا القدر الضروري منها.

<sup>(</sup>٤) بعلم كثير (عدد حب السمدم) مع التحقق بالسعادة المنسيرة النفس كالسيرج ( زيت السمسم ) .

مبادئه بقوم من مناوئيه أظهروه بانتحال وحكوا لذوي السلامة في القلوب من كتبهم ما لم يخلق الله منه شيئاً لا قليلاً ولا كثيراً ، فصدقوهم وكتبوها عنهم مغترين بنفاقهم وتركوا ما عندهم من الكتاب الحق ، لأن قلوب العامة الى الحرافات أميل فتفشت الاخبار لذلك . ثم جاءت طامة أخرى من جهة الزنادقة أصحاب ماني كابن المقفع وكعبد الكريم بن أبي العوجاء وأمثالهم فشككوا ضعاف الغرائز في الواحد الاول من جهة التعديل والتجوير وأمالوهم الى التثنية وزينوا عندهم سيرة ماني ... وانتشر ذلك في الألسنة وانضاف الى ما تقدم من المكائد اليهودية ...

### للتوسّع والمطالعة :

- ــ رسائل البيروني ، حيدراباد (دائرة المعارف العثمانية ) ١٩٤٨ م .
- ــ رسائل أبي نصر بن عراق الى البيرونيّ ، حيدراباد (دائرة المعارف العثمانية ) ١٩٤٨ م .
  - ــ الآثار الباقية (ساخاو)، ليبزيغ (بروكهوس) ١٨٧٨ م.
- تحقيق ما للهند من مقبولة في العقل أو مرذولة (ساخاو) ، لندن (تربنر) ۱۸۸۷ م؛ حيدراباد (دائرة المعارف العثمانية) ۱۹۵۸؛ ثم ۱۹۱۰.
- الجماهير في معرفة الجواهر ، حيدراباد (دائرة المعارف العثمانية ) ١٣٥٥ هـ .
- صفة المعمورة على البيروني (التقطها أ . أ . زكي وليدي توغان من القانون المسعودي ، ميتشيغن ١٩٦٤ م .
- كتاب تحقيق نهايات الاماكن لتصحيح مسافات المساكن (بو لجاكوف) عدد خاص من مجلة معهد المخطوطات العربية ، القاهرة ١٩٦٢ م . ( المجلد ٨ ، العددان ١ ، ٢ ) .
- القانون المسعودي في الهيئة والنجوم ، حيدراباد (دائرة المعارف العثمانية ) ١٩٥٤ ١٩٥٦ م .

- -كتاب التفهيم لأواثل صناعة التنجيم ( رامزي رايت )، لندن ١٩٣٤م؛ (جلال همائي ) ، تهران ١٣١٨ ، ١٩٤٠ (؟) .
- -- كتاب باتنجل الهنديّ في الخلاص من الأمثال ، نقل أبي الريحان البيروني الى العربية (نشره هلموت ريتّر)(١).
- ـــرسالة في فهرست كتب محمّـد بن زكريا الرازي (كراوس)، باريس (مطبعة القلم) ١٩٣٦م.

<sup>(</sup>١) مستلة من مجلة لم يذكر اسمها في المجلد ، رقمها في مكتبة الجامعة الأميركية في بيروت.

<sup>891. 44</sup> 

B 33 KA

## أبؤالت لاء المعَرِيّ

ولد أبو العلاء احمد بن عبد الله بن سليمان بن محمد المعري في معرة النعمان . في شمالي الشام ، في ٢٨ ربيع الاول من سنة ٣٦٣ (٢٦ – ١٢ – ٩٧٣) . ولما بلغ ثلاث سنوات ونصف سنة أصيب بالجُدُري فذهبت يسرى عينيه وغشي اليمنى بياض ؛ وقبل ان يتم السادسة فقد بصره جملة .

نشأ ابو العلاء المعري في المعرة واخذ عن ابيه شيئاً من اللغة والنحو والادب ثم اخذ الحديث خاصة عن نفر من اهله منهم ابوه وجده وأخوه وجدته.

ودخل ابو العلاء وهو لا يزال حدَّثاً الى حلب فقرأ الادب والنحو على عدد من أهل العلم فيها . ثم قرأ على بعض مشاهير المعرّة كثيراً من العلوم الدينية والعربية .

ورجع أبو العلاء من حلب الى المعرّة سنة ٣٨٤ هـ ( ٩٩٤ م ) وانصرف الى المطالعة والتكسب بالشعر . ثم ترك التكسب وقصر شعره على مراسلة اخوانه من الادباء وعلى رثاء عدد من أقاربه ، ثم على القول في أغراض وحدانية بحت .

ويظهر لنا ان حياة ابي العلاء في المعرة لم تكن مترفة برُغْم وجاهة الهله وثروة ابيه وثروة امه ، إذ ان تينك الثروتين كانتا في طريق النفاد . وظل عبء الحياة على عاتق ابي العلاء خفيفاً حتى توفي أبوه (٣٩٥ه= ١٠٠٤م) . وضاقت الدنيا بأبي العلاء في المعرة مادياً ونفسانياً فزار بغداد استزادة للعلم وتكسباً للمال . ومع أن المعري لقي في بغداد اكراماً كثيراً ، فقد لقي أيضاً ما ساءه :

جرَى ذكر المتنبي في مجلس الشريف المرتضى ، أخي الشريف الرضي ،

فتنقّصه المرتضى وجعل يتتبع عيوبه لبغضه اياه وتعصبه عليه. وكان أبو العلاء يتعصّب المتنبيّ ويزُعم أنه أشعر المحدثين ، فقالى المرتضى : لو لم يكن المتنبي إلا قوله : « لك ، يا منازلٌ ، في القلوب منازلٌ » ! لكفاه فضلاً . فغضب المرتضى وأمر بالمعري فأخرج من المجلس سحباً برجله . ثم قال المرتضى الحلسائه ... أتدرون أي شيء أراد الأعمى بذكر هذه القصيدة ، مع أن لأبي الطيب ما هو أجود منها ؟ .. انه أراد قولَه في هذه القصيدة :

وإذا أتتك مذمتي من ناقص فهي الشهادة لي بأني كامل!

ترك المعري بغداد في العشر الأخير من رمضان سنة ٤٠٠ (أواخر نيسان ١٠١٠) عائداً إلى المعرة . فلما حل بالمعرة عرف بأن امه قد مات فتفجع لموتها واستقر في نفسه بعدها نفور من الدنيا جديد ، فاعتزل في بيته وانقطع الى الدرس والتدريس ، ثم انقطع عن اكل اللّحمان وسائر ما يخرج من الحيوان كاللبن والبيض والعسل ؛ وسمى نفسه ، كما يذكر اكثر قدماء المؤرخين وعد ثيهم ، رهين المحبسين (البيت والعمى) ؛ ولكنه كان في الحقيقة رهين المحابس الثلاثة :

اراني في الثلاثة من سجوني فلا تسأل عن النبأ النبيث (١): الفَقدي ناظري ، ولزوم بيتي ، وكون النفس في الجسد الحبيث.

وقضى المعري النصف الثاني من حياته بالمعرة في وتسبيح لله وتحميده الكما يقول هو عن نفسه ، وفي التأليف والتدريس . ويبدو لنا أن تقشفه لم يكن من فقر فحسب ، فان الدنيا اقبلت عليه فيما بعد . ذكر الشاعر الفارسي والداعية العكوي ناصر خسرو حينما مر بالمعرة سنة ٤٣٨ ه عن المعري أنه رجل ذو نفوذ عظيم "في بلدته وذو غني ، ينفق على الفقراء والمعوزين مع انه يعيش عيشة الزهد والتقشف . وفي المصادر العربية ايضاً كلام كثير على ان المعري كان يجبو نفراً من المحتاجين مالا وينفق على الطلاب الذين كانوا يؤمونه للاستفادة من علمه .

<sup>(</sup>١) الحبيث النبيث : الشرير .

وكذلك جرت بين المعري وبين ابي نصر بن ابي عمران المعروف بداعي الدعاة الفاطميين مساجلات ومطارحات في رسائل تبادلاها حول تحريم المعري على نفسه الحيوان وكل ما يخرج من الحيوان. فقال المعري في أول الأمر إنه حرم على نفسه أكل اللحم لفقره إل فلما عرض عليه داعي الدعاة معونة اعتذر عن قبولها وقال: لقد تركت ذلك رأفة بالحيوان.

والذي نعرفه ان المعري حاسن في رسائله داعي الدعاة كثيراً ، ذلك لأن الفاطميين كانوا قد استولّـوا على المعرة نفسها سنة ٢٩٩ هـ .

وكان المعري قصير القامة نحيف الجسم ضعيفاً مشوّه الوجه بالحُـدُري. وقد أُقعد في اواخر ايامه ، ثم مرض مرض الموت ثلاثة ايام وتوفي يوم الجمعة في النصف الاول من ربيع الاول سنة ٤٤٩ ( اوائل آذار ١٠٥٧ ) بالمعرة .

### عناصر شخصيته

اساء الدهر الى المعري بفقد البصر وضعف الجسم وموت الأبوين وقلة المال، بالاضافة الى ما يجب ان يكون غنى رجل مثله . فلم يكن بيد عا أن نرى في لزومياته قلقاً وتشاوماً ونقمة ومرارة وشكوًى وان ينصرف المعري عن كل شيء في الحياة الى النقد والتهكم من غير ان يقترح وجهاً من وجوه الاصلاح الاجتماعي ، بل هو \_ على العكس من ذلك \_ قد نفض يده من كل اصلاح مكن ونسب القصور والضلال الى من يحاول ذلك .

أ ــ أما عماه الباكر فقد حز في نفسه ، وان كان هو يتظاهر احياناً يقوله : احمـَد الله على العمى كما يحمـَده غيري على البصر .

وعمى المعري هو الذي خلق تشاوُّمه .

ب وكان المعري ضعيف الجسم ضئيله ؛ فاذا اضفت ذلك الى عماه استطعت أن تعلل زهده في الدنيا وإعراضه عن البشر وكرهه للمرأة بعض التعليل.

ج ــ ومع الإيقان بأن اسرة والد المعري وأسرة امه كانتا من الاسر الوجيهة الغنية في المعرة وفي حلب ، فان المعري نفسه كان فقيراً . ولكن يبدو أن نفراً

من الفضلاء كانوا 'بمدونه بمال ينفق منه على نفسه وعلى غيره فحَسْنَتْ حاله في أواخر أيامه .

د - ويظهر أن المصائب ألحت على أبي العلاء عموماً وخصوصاً. أن الضطراب الأحوال السياسية بعد ضعف الدولة الحمدانية عرّض شمالي سورية كله للغزّوات حتى شعرت بذلك المعرة نفسها فكثرت فيها الفنن وعم الفزع. ومن المصائب التي خصت المعري موت أبيه وأمه.

ه – ومع وجاهة المعري فقد لقي إساءات مختلفة في المعرة وفي بغداد، تعرض لها بسبب عاهته ؛ ثم ان ارتفاع مكانة المعري خلقت له حساداً وخصوماً أتهموه بالزندقة مرة وبالالحاد أخرى. ولا ريب في ان شدة انتقاده الحكام ورجال الدين والناس عامة عملت على خلق كره شديد له ؛ وإن لم يستطع أحد أن يناله صراحة بأذى.

الى جانب هذه العناصر السلبية نجد عناصر ايجابية تُرَّفُدُها خصائصُ فنية بارعة تجعل من المعرَّي أديباً مفكراً وحكيماً حسن التعبير. لقد كان واسع الاطلاع قديراً في الموازنة والنقد ، جريئاً في ابداء رأيه مع التهكتم المرّ أحياناً . غير أنه كان قويم السبيل في الحياة حسن الاخلاق صحيح التقوى ، مع انه كان قليل الاحتفال بما تواضع عليه عوام الناس في تقواهم لأنهم كانوا يقلدون في فليل الاحتفال بما تواضع عليه عوام الناس في تقواهم لأنهم كانوا يقلدون في فلي غيرهم من غيراً ن يكلفوا أنفسهم عناء التفكير في شيء مهما كان التفكير فيه يسيراً .

ولقد رُزق المعري مقدرة لغوية تدخل في باب المعجزات ، مع العلم أنه كان أعى ، ومتانة في الاسلوب وتصرّفاً عجيباً في فنون البلاغة – وخصوصاً في لزوم ما لا يلزم – غير أن التكلّف اليسير الذي اضطرّ اليه المعري في تتبع وجوه البلاغة وتصيد القوافي قد ألقى على شعره في اللزوميات شيئاً من الجفاف أن

## آنساره

للمعري خمسة آثار أدبية وفكرية ، هي :

(١) َسَقَّطُ الزَنْد، وهو ديوان شعر في المَداثح والمراثي وعدد من الاغراض

الوجدانية ؛ وفيه أيضاً الدرعيات التي هي الطور الاول من اللزوميات .

(۲) ضوء السقيط على سقط الزند، وهو شرح لسقط الــزند صنعه المعرى بنفسه.

(٣) مجموع رسائل في أغراض شي . هذا المجموع مهم لمعرفة حياته وجلاء عدد من الجوانب في اتجاهه الفكري .

(٤) رسالة الغفران ــ رسالة كتبها ابو العلاء جواباً على رسالة وردته من صديق له هو ابو الحسن علي بن منصور المعروف بابن القارح (٣٥١ ــ ٤٢٣ ــ ٩٧٠ م .) وهو حلبي الاصل ومن ائمة الادب، وكان يتحامل على بعض الادباء والشعراء ويرى انهم ببعض ما قالوا أو فعلوا، من اهمال بعض الفروض الدينية او شرب الحمر وقول الغزل، صائرون الى جهنم.

ولقد كتب ابو العلاء «رسالة الغفران » على لسان ابن القارح ليبين للناس سَعة عفو الله وليدلسهم على ان كثيرين من شعراء الاسلام والجاهلية ايضاً ممن يتظنّ بعض الفقهاء وبعض المتعنتين انهم من اهل النار ، يمكن ان يكونوا من اهل الجنة وان يكونوا قد نالوا النجاة من النار إما بايمان بالله او بعمل صالح او بنية طيبة ، بقطع النظر عما اشتهروا به في حياتهم او عما رماهم به الناس من الكفر أو الزندقة أو ترك أداء فروض الدين . وفي ثنايا ذلك ينتقد المعري آراء بعض العلماء والادباء والفقهاء في الشعر والادب وفي الاخبار الدينية ، وهو يفعل ذلك كله بتهكم مر وبشيء من المرح يقتضيه ذلك التهكم ، على خلاف ما عرفنا في اللزوميات .

ومع أن في رسالة الغفران عدداً من الجوانب الفكرية ، فان الاسلوب الادبي والاتجاه اللغوي غالبان عليها .

(٥) — اللزوميات ، أو لزوم ما لا يلزم ، ديوان شعر نظمه المعري في عزلته بعد سنة ٤٠٠ هـ (١٠٠٩) وطواه على جميع آرائه الفلسفية والاجتماعية ثم رتبه على القوافي .

هذا الديوان اتخذ اسمه من نوع قوافيه:

للشاعر العربي أن يبني كل قصيدة من قصائده على حرف رَوِيٌّ واحد ، قال المعري في سقط الزند :

ألا في سبيل المجد ما أنا فاعل ُ عفافٌ وإقدام وحزم ونائل.
تعد تعد فنوبي عند قـــوم كثيرة ؛ ولا ذنب لي الا العلى والفواضل
فالمعري قد بني هده القصيدة على اللام المضمومة ، ولا يلزمه أن يفعل أكثر
من ذلك . ولكنه في « اللزوميات » ألزم نفسه بأن يأتي في القافية بأكثر من
حرف رَوِي واحد ، كقوله مثلاً :

دعاكم ألى خسير الامور محمد" وليس العوالي في القنا كالسوافل: حداكم على تعظيم من خلق الضحى ونشهب الدُجى من طالعات وآفل. وألزمكم ما ليس يُعجِزُ حملُه أخا الضّعف من فرض له ونوافل؛ ان المعري قد النّزم (أي ألزم نفسه) في قوافي هذه المقطوعة حرفي روّي هما الفاء واللام ( بعد الواو والألف ).

فاذا نحن حاولنا ترتيب لزوميات المعري بحسب الزمن الذي نظمت فيه (١٠) استفدنا أمرين : دراسة التطوّر في آراء المعري ثم نفي التناقض الذي يزعُمه نفر من الدارسين للزوميات .

## أحكيم أم فيلسوف؟

سنسمتي المعري فيلسوفاً على التوسع ، كما نسمي سقراط نفسه فيلسوفاً وكما نسمي كثيرين من المفكرين في العصور الوسطى في الغرب فلاسفة . غير أن الاصوب أن نسميه حكيم المعرة كما نقول سقراط الحكيم .

نقد المعري أوجهاً من الفلسفة الاسلامية وكشف عن عيوب المجتمع وكان واقعياً في تفاصيل كثيرة من نقده ، وان كان متشائماً هداماً في كثير مما جاء به . غير أنه أيضاً آمن بقيمة الاخلاق في المجتمع برُغْم أنه كان يومن بفساد

<sup>(</sup>۱) راجع حكيم المعرة المؤلف ، الطبعة الأولى : بيروت ، ١٩٤٤ ص ٢٤ وما بعدها ، الطبعة الثانية ١٩٤٨ ص ٢٤ وما بعدها ؛ أبو العلاء المعري ( أعلام الفكر العربي ) ، بيروت ١٩٤٨ ، ص ٥٠ وما بعدها .

الطبيعة البشرية من أصلها. ووقف المعري مما وراء الطبيعة موقف الشُكّاك: غير أنه آمن بالله وحده ثم أنكر كل ما عداه. ويكفي المعري صِلةً بالفلسفة أنه دعا الى اتبّاع العقل في كلّ أمر وجعل العقل حكماً حتى في ما لم تجر العادة في تحكيم العقل فيه.

## اتجاهه الفكري

يأخذ المعري بالتقية الفكرية ، فهو لا يحبّ أن يصرّح بجميع آرائه لاعتقاده أن ذلك مُضِرّ به ، فقد يناله أذَى من العامة ومن بعض الحاصة . والتصريح بكل شيء مضرّ بالعامة ، وببعض الحاصة أيضاً ، فان الناس يتعايشون بالوازع الاجتماعي (باعتقاد يحملهم على السلوك الحسن ويمنع بعضهم عن الاعتداء على بعض) . وكثيراً ما كان الوازع الاجتماعي مخالفاً للحقيقة الفلسفية ؛ فاذا نحن صرّحنا بالحقيقة الفلسفية المناقضة للوازع الاجتماعي أفسدنا ذلك الوازع ولم نستطع أن نحمل أولئك العامة على أن يدركوا تلك الحقيقة الفلسفية . وفي ذلك كله يقول المعرى :

أرائيك مُلْيَغْفِر في الله زلّي بذاك ، وديسن العالمين ريساء القد نال خسيراً في المعاشر ظاهراً من بات تحت لسسانه مخبوءا . لحاها الله داراً مسا تُدارَى بمثل المبين في بلجج وقمس (١٠) . إذا قلت المبحال رفعت صوتي ، وان قلت اليقين أطلت همسي الهذه التقية كانت دليل التشاوم في المعري . والتشاوم ليس ، عند التحقيق ، من الفلسفة ؛ ولكنه يأس وقنوط من الحياة . ولا يقوم تشاوم الرجل العادي عادة أو تفاوله على أسس نظرية ولا على مذهب فلسفي ، ولكن على أحوال نفسانية عارضة في حياته العملية العامة والحاصة . ويكون الانسان متأثراً ، في حاليه من تشاوم وتفاول ، بما يرافق حياته من فقر أو غي ، ومن صحة أو مشقام ، ومن بجاح او خيبة . ولمزاج الانسان اثر كبير في توجيهه نحو التشاوم سمقام ، ومن بجاح او خيبة . ولمزاج الانسان اثر كبير في توجيهه نحو التشاوم

<sup>(</sup>١) داراً : دنيا . المين : الكذب . القمس : الفوص ، ويقصد به التستر .

أو النفاول.

والتشاوم يكثر في الفلسفات الشرقية ، والبوذية منها علىالاخص ، ويظهر في التصوف . والمعري متطرف في تشاومه لا يرى من الحياة الا الناحية السوداء . ولو تعرضت له الناحية البيضاء لأعرض عنها . تأمل قوله :

عرفت سجايا الدهر: أما شُرورُه فنقد ، وأما خيره فــوُعود. • غلت الشرورُ، ولوعقلنا صُيرِّت دينَهُ القتيل كرامة للقاتل. • ألا إنما الدنيا نحوس لأهلها ؛ فما في زمان انت فيه سعود! ومن التشاوم يخرج المعري الى اللاأدرية والشك.

يرى المعري أن «ماهيات الأمور » محجوبة عن إدراكنا . ونحن لا نعرف إلا مظاهر الأمور الطبيعية ( المادية ) . أما ما وراء تلك المظاهر الطبيعية — كالنفس والخلود والثواب والعقاب — فليس لنا عليه دليل يجيز لنا أن نُشْت شيئاً من ذلك أو أن تنفية : ان الوصول الى حقائق الاشياء غير ممكن .

امّا اليقينُ فلا يقينَ ، وإنما أقصى اجتهادي ان أظُنَّ وأُحدُسا. • سألتموني فأعيتني إجابتكم . من ادّعى انه دار فقد كذبا . • وللانسان ظاهر ما يراه ، وليس عليه ما تُخفي الغيوب ! والشك خطوة وراء اللاأدارية .

في الشك الفلسفي لا نكتفي بأن نقف مكتوفي الايدي أمام ما لا دليل لنا على حقيقته أو على وجوده ؛ ثم لا يجوز لنا في مثل هذه الحال أن نجعل وجود الشيء محتملاً كُفُقدانه ، أو صِحة الأمر ممكنة كفساده . اذا كان العقل دليلنا في معرفة الامور ، فاذا لم يدلنا عقلنا على وجود شيء فهذا الشيء ، بالاضافة الينا ، غير موجود .

ومبدأ الشك (الفلسفي) هو الارتياب العام بصحة الاحكام المتعلقة بالأمور التي تقع وراء نطاق الاختبار الانساني . ثم اننا لا نستنتج الاحكام في نطاق الاختبار الانساني نفسه ، استنتاجاً عقلياً ؛ ولكننا ننُغرى ، عن غير طريق العقل ، بالاعتقاد بها . فإذا كنا نعتقد ، مثلاً ، ان النار تسخن الاشياء ،

وان الماء ينعش الكائنات الحية ، فما ذلك إلا لأن كل اعتقاد مخالف لهــــذا الاعتقاد ، الذي تعوّدُناه وأليفناه بعوامل مختلفة ، يكلفنا عـَناء عظيماً مـــن التفكير الشخصي . وهذا ما قصده المعري حينما قال :

في كلِّ امرِّكَ تقليدُ رُضِيتَ به حَمَّى مقالُك : ربِّي واحدُ أحد .

واخيراً يرى المعري كل شيء في الحياة خلاف ظاهره و « يشك » في كل شيء وينكر الحقائق كلها :

أفي الدنيا ، لحاها الله ، حتى فيطلب في حنادسها بسُرْج ؟ • أرى الناس شرا من زمان حواهم ؛ فهل وُجدت للعالمين حقائق ؟ ولكن المعرّي لا يريد أن يتركنا في هذا المُضْطَرَب :

يرى المعرّي أن حقائق الأمور الماورائية ليست بذي نفع للناس ، فعلى الناس أن يسلّكوا في حياتهم العملية سلوكاً نافعاً لإنفسهم وللذين يعيشون معهم . وعلى الانسان ألا يتكلف تصنيف الناس تصنيفاً عقلياً يحمله على أن يقف من صنف منهم موقفاً معيناً . علينا أن ننفع المبصر والاعمى والصغير والكبير والمشارك لنا في الملة والمخالف لنا في الملة .

## آراء المعري في اللزوميات

للمعري في اللزوميات نوعان من الآراء: آراء للفلاسفة استعرضها فنقدها! رفضهاأو قبلها، ثم آراء أصيلة تعبر عن اتتجاهه هو. أما الآراء التي استعرضها فقد أنكر معظمها لما فيها من التناقض. وهذا التناقض لا ينسبه المعري الى الاشخاص فقط ، لتفاوتهم في العلم ولاختلافهم في الميول ، بل الى أن حقائق الأمور نفسها مجهولة لا سبيل الى معرفتها كلها. ولذلك كان هذا التناقض أمسراً لا مد منه.

اخبرتني بأحساديث مناقضة فرابني منك قول عير متفق. • والروح أرضية في رأي طائفة ، وعند قوم ترقى في السموات. • تباين في الدين المقال : فجاحد ، وصاحب توحيد ، وآخر مشرك.

• امور يَلْتَبِينَ عــــلى البرايا كأن العقل منها في عِقال (١١ ! أولاً : هدى العقل

يعتقد المعريان من اتبع عقله لم يضل ؛ هذا اذاكان له عقل ! أما اذا لم يكن له عقل فهو يعمل أعماله بالتقليد ، أو أيساق اليها كالعَجْماوات . ولم يكتف المعري بأن يحكم العقل في الامور التي جرت العادة بتحكيمه فيها ، بل أراد ان يكون العقل حكماً في كل شيء . وتبرز هذه الدعوة الى الاهتداء بنور العقل والفكر في اكثر الاغراض التي تناولها المعري في لزومياته ؛ حتى في العبادات . وهو في كل ذلك يزدري شيئين ازدراء شديداً : التقليد والأخبار المروية ، ولذلك تراه يتلقى كل خبر مروي او كل عادة شائعة بميزان العقل ، وكثيراً ما شالت الاخبار والعادات في ميزان المعرى :

كذّب الظن ُ ؟ لا إمام سوى العقل لل مشيراً في صبحه والمساء. • هل صح قول من الحاكي فنقبله أم كل ذاك اباطيل واسمار ؟ اما العقول فآلت أنه كذب ، والعقل غرس له بالصدق إثمار! وقد يعجب أحدنا فيقول: أن المعري بهاجم المعتزلة ؛ مع انهم يفضلون العقل على النقل كما يفعل هو . أجل ، انه ليس معتزلياً وان كان يرى رأي المعتزلة في تفضيل العقل على ما روي في الدين من اخبار ؛ وانما هو يهاجم من المعتزلة اولئك الذين يُضيعون أوقاتهم وأوقات غيرهم بالجدل العقيم ، لا الذين يُحلون العقل مرتبة سامية .

ولقد بالغ المعري فجعل العقل نبياً:

أيها الغير ، ان خُصِصْت بعقل فاسْأَلُنهُ فكلُ عقل نبي ! • فشاور العقل واتْرُكُ غيره هدراً ، فالعقل خير مُشير ضمه النادي . • فلا تقبلن مسا يُغسيرونك ضلة إذا لم يُويَّد ما اتوك به العقل . هذه الكلمة التي تعالج هنا أساس التفكير عند المعري تبدو موجزة جداً : انها في الحقيقة مقدمة لكل ما سيأتي من أغراض المعري . ان جميع الموضوعات

<sup>(</sup>١) عقال : رباط ، قيد ( لا يستطيع العقل أن يفكر ) .

التي سترد هي في الواقع جوانبٌ من « همُدى العقل ».

ثانياً : ما وراء الطبيعة

المعري وطيد الايمان بالله مطمئن الى إيمانه. وهو لا يجاولُ أن يَعْرِفُ الله من طريق علماء الكلام (بالجدال) بل بالاقتناع الوجداني القائم على أنَّ وجود هذا العالم المنظَّم يقتضي وجوكَ صانع حكيم له .

والايمان هو الثقة بالله وتسليم كلُّ شيء اليه والرضا بما يُصيبك في الحياة ، تم الورع:

اذا كنت بالله الْمُهَيُّمِنِ واثقاً فسلَّم إليه الأمرُ في اللفظ واللحظ . النسان بالله فليكن الانسان بالله فليكن المناسلة لبيباً ولا يخلط بايمانه كفرا. أثبت لي خـالقاً حكيماً ولست من معشرٍ نُنُفــاة ِ.

تبدال بعد قصرِ ضيق كحدر. « تعالى الله ، كم ملك متهيب

م خالق لا يُشكُ فيله قديم . . . . . . . . . . . أُورِثُ بأن لي ربّلًا قديراً ولا ألْقى بدائعَه بجَحُدر.

غير أن المعري لا يؤمن بالملائكة والجن والشياطين والاقزام والعماليق ولا بالمعجزات ، ذلك لأنه في عمره الطويل لم يشعر بوجود هوًلاء ، ولأن العقل لا يدل على وجودهم . إلا أن المعري لا ينكر أن يكون الله قادراً على أن بخلق امثال هوًلاء.

قد عشت دهراً طويلاً ما علمت به حِسّاً يُحسّ لجني ولا مُلك . والمعرّي سيّء الرأي في الانبياء فهو لا يرى سبباً بين السماء والأرض ولا صِلة مادية بين الخالق والمخلوق. والشرائع عنده من صنع البشر. ومن الممكن أن يكون الرسل قد أرادوا خير البشرية بهذه الشرائع ، ولكن هذا الهدف لم يتحقق لأن البشر أنفسهم فاسدون لا يُرجى صلاحُهم. وبدلاً" من أن يَصْلُحَ البشر بهذه الشرائع ويجتمعوا على الخير زاد فسادهم وتفرُّقوا شيعاً متنابذين متنازعين :

جاء النيُّ بحقّ كي يهدّنكم ، فهل أحس لكم طبع بتهذيب ؟

و كم وعظ الواعظون منا وقام في الارض انبياء ، فانصرفسوا والبلاء باق ، ولم يتزُل داول العياء ! و ولا تحسب مقال الرسل حقاً ، ولكن قول زور سطروه . وكان الناس في عيش رغيد فجاءوا بالمُحال فكد روه و ان الشرائع ألقت بينا إحناً وأورثتنا أفانين العداوات . غير أن محمداً خير الرسل والاسلام خير الاديان ، ذلك لأن الاسلام لم يكلف الناس إلا فروضاً قليلة يسيرة ، ثم حث على النفع الاجتماعي وعلى الزكاة خاصة .

أما النفس والجسد فلا يعرف المعري شيئاً عن أصلهما أو مصيرهما .
هذا الجسد من التراب . من المادة القديمة ، مثل سائر الاشياء الموجودة في عالمنا . أما آدمُ فلا علم للمعري به على ما تُخيله التواريخ الموضوعة : خالق لا يُشك فيه قديم وزمان على الأنام تقادم . جائز ان يسكون آدم هذا قبله آدم على الأنام تقادم . , ومولد هذي الشمس أعياك حَدَّه ، وخبتر كب أنه متقادم . وما آدم في مذهب العقل واحداً ، ولكنه عند القياس أوادم . وأصل النفس أيضاً مجهول ، والعلماء أنفشهم في ذلك مختلفون . واذا كان وأصل النفس أيضاً مجهول ، والعلماء أنفشهم في ذلك مختلفون . واذا كان المعري لا يعرف ماهية النفس ، فانه يستعير أحياناً من الفلاسفة أقوالا تذكر أن النفس كانت موجودة قبل البدن ، وأنها كانت قبل اتصالها بالبدن سعيدة ، كما كان البدن قبل الاتصال بها وادعاً هادئاً :

والجسم لا شكّ أرضيٌّ وقد وُصِلَت به لطائفُ (١٠ عالاها مُعاليها . فقيل : جاءته من ارض على گُثَبِ، وقيل : خَرّت اليه من أعاليها .

« الجسم والروح من قبل اجتماعيهما كانا وديعين لا همياً ولاسقما .

ثم يأتي الموت فيفرّق بين الروح والجسم . أما الجسد فيعود الى اصله ، الى التراب . وأما النفس فلا علم لأحد بما تصير اليه بعد مفارقة الجسم : هل تبقى

<sup>(</sup>١) يقصه الروح .

حيّة واعية؟ هل تضيعُ في الهواء وتهليكُ مثلما يهلك الجسم في التراب؟ هل تبقى في نعيم أو في شقاء؟ هل تكون في مكان لا نعلمه؟ كلّ هذه أسئلة لا أجونة لها :

ان يَضْحَبِ الروحَ عَقلي بعد مَظْعنها، للموت ، عني فأجّلر ان ترى عجبا . وان مضت في الهواء الرّحْبِ هالكة هلاك جسمي في تربي فواشجبا (۱). \* دفناهم في الأرض دفن تيقيّن ، ولا علم بالارواح غير ظنون . وروّم الفتي ما قد طوى الله عِلمّه يعتد جنونا أو شبية جسنون ! ونعود الى اتّجاه المعري في الشك والى منطقه في هدى العقل : ان العقل لا يدل على بقاء النفس ، ولكنّه أيضاً لا يدل على هلاكها . غير أننا اذا رجعنا الى الاختبار وجدنا أن الاختبار لم يعرّف بقاء النفس ولا عرف أحداً عاش بعد أن مات ؛ بينما العقل والاختبار يدلان على خلود العالم المادي حولنا ؛ فيستنتج المعري من ذَين أن النفس اذا ارتحلت عن هذه الدنيا فانها لا تر جيع اليها ولا تصر الى آخرة :

اسيرُ فلا اعودُ ، وما رجوعي اذا كان الرحيلُ رحيلَ قال (٢٠) ؟

ه ضحكنا ، وكان الضح ك مناسفاهة وحتى لسكان البريّة ان يبكوا .

يَحَطِّمُنا رَيُّبُ الزّمان كأنا زجاجٌ ولكن لا يعاد له سبك .

ه خصد المرآة واستخبرُ نجوماً تمرّ بمطعم الأرْي المسّور (٢٠) .

تدلّ على الحيمام بلا ارتياب ، ولكن لا تدل على النشور (١٠) !

ه إن تسأل العقل لا يُوجد ك من خبر عن الاوائل إلا إنهم هلكوا .

ثالثا : الاديان والمذاهب

والمعري يحمل على أصحاب الاديان والمذَّهب والطرق الصوفية من المسلمين

<sup>(</sup>١) واشجبا : ما أكثر حزني وما أشد العنت والمشقة اللتين ستصيبانني !

<sup>(</sup>٢) قال : مبنض كاره .

<sup>(</sup>٣) الأري : العسل . المشور اسم مفعول من شار العسلَ : جناه وقطف ( يصبح العسل مرّاً بفعك ) . – تمر ( مجزومة في جواب الطلب ) .

<sup>(</sup>٤) الحام : الموت . النشور : الحروج من القبور .

ومن غير المسلمين ، وينسبهم الى قِلَّة التقوى والى أنهم يموَّهون على عوامَّ الناس بذلك استغلالاً لهم وتكسباً للمال الذي ينفقونه على حاجاتهم وشهواتهم . فالاديان والمذاهب عند هم أبواب للارتزاق. وبينما نجد أصحاب الاديان يُدْعُونَ بَأَفُواهِهُمُ الى الحير والسلام نَجُدُهُم يتنازعُون ويتقاتلون.

أفيقوا أفيقوا ، يسا غُواة ، فإنما كدياناتُكم مكر من القدماء. أرادوا بها جمع الحُطام فأدركوا وبادوا ودامت سنة اللوماء! « يرتجي الناس ان يقوم (إمام » ناطق و في الكتيبة الحرساء. كذّب الظن لا إمام سوى العقل مشيراً في صُبحه والمساء. انما هـذه المذاهث اسيا ت لحرّ الدنيا إلى الروئساء.

والمعرّي نفسه تقيّ وَرِع يصوم ويصليّ ويطيع الله في كلّ وجه ، ولكنّه ينكر على الناس عباداتهم التي يقومون بها تقليداً من غير تفكير ؛ وعنده أن العمل الصالح النافع بلا عبادة خير من العبادة بلا عمل صالح نافع. اما اذا اجتمع العمل مع العبادة فذلك هو الفوز المبين.

سَبِّحْ وصل وطنُف بمكة زائراً سبعين لا سبعاً ، فلست بناسك . جَهِلَ الديانة من اذا عَرَضت له اطماعُه لم يُلف بالمتماسك. • اشد عيقاباً من صلاة اضعتها وصوم ليوم واحد ظلم ورهم.

وبعد ، فاذا كان المعري سيء الاعتقاد في الرسلُّ والانَّبياء ، رافضاً للنبوءات متعصباً على روُّوساء المذاهبُ كارهاً للفقهاء ، وهو معَ ذلك يُكثر من لفظ

الدينُ إنصافُك الاقـــوامَ كُلُّهُمُ ؛ وايُّ دين لآبي الحق ان وجبـــا؟ للخير ، وهو يقود العسكر اللَّجبا . يُغنيه عن صومه شعبانَ أو رَجبا فأبغيّ للّـــذي اخفيت بغيا. فسكيا في الحياة له ورعيا.

الدين في لزومياته ويوُكد قيمته ، فما «الدين » اذنَّ عند المعرى؟ والمرء يُعييه قَوَدُ النفسُ مُصحَبَةً وصومه الشهر(١١)،ما لم يجن ِمعصية ، ه ودینلُث ما علی الحکم نیه اذا الانسان كف الشرّ عـني

<sup>(</sup>١) رمضان .

رابعاً: صورة المجتمع

لم يكن مجتمع المعري أكثر أو أقل فساداً من سائر المجتمعات في جميع العصور ، ولكن تشاوم المعري هو الذي رسم لمجتمعه تلك الصورة القاتمة التي نراها في اللزوميات . والمعري نفسه يقول ان البشر كانوا فاسدين منذكانوا : وهكذاكان أهل الأرض مذ فُطروا ؛ فلا يظن جهول انهم فسدوا ! والبشر كلهم ، عند المعري ، طبقة واحدة فاسدة ، سواء في ذلك العرب وغير العرب ، والاشراف والعبيد والارقاء ، وابن الحرة وابن المتزينة للرجال . بل ان المعري لم ير فرقاً بين البشر والحيوان . غير أن الناس عادة قد يتظاهرون بشيء من كرم الاخلاق ، معايشة لمن حولهم وتكسباً منهم ، ولكنهم في طباعهم وفي ما بينهم وبين أنفسهم ، أشرار سواسية في الشر :

لا يفخرن الهاشمي على امريء من آل بربر. فالحق يُحْلِفُ ما علي عنده إلا كقنبر (١). فالحق يُحْلِفِ ما علي عنده إلا كقنبر (١). ونشخ المعاشر فالغضنفر ثعلب في لوَّمه ، والناس كالنسناس. وتفكرت نفس البيب وقد رأت : أشخوص جن ام شخوص أناس؟ عُرب وعُجم دائلون ، وكلنا في الظلم أهل تشابه وجناس. ويرى المعري أن في المجتمع ظلماً كثيراً وأن الثروة فيه غير موزّعة بالعدل. فنشأ في المجتمع مترفون ومحتاجون. وهو يرى أن الزكاة هي التي تحل المشكلة: يا قوت ، ما انت ياقوت ولا ذهب فكيف تُعجزُ اقواماً مساكينا ؟ واحسب الناس لو أعطوا زكاتهم لل رأيت بني الإعدام شاكينا. على ان هذه «المشاركة» التي يدعو اليها المعري في المال يكرهها في النساء ، لانها حينَثذ تخلق في المجتمع مشاكل جديدة.

شرّ النساء مُشاعاتُ مُفَدَوْنَ شدى كالارض يحملن اولاداً مُشاعينا ! والمعري يأخذ بالرأي الصيني القديم وهو أن الطبيعة البشرية فاسدة ولا يمكن اصلاحها . حتى الانبياء لم يستطيعوا شيئاً من الاصلاح الاجتماعي الصحيح

<sup>(</sup>١) على : على بن ابي طالب . قنبر : مولى ( غير عربي ) لعلي بن ابي طالب .

إن مازَتِ الناسَ أخلاق يُعاش بها فانهم عند سوء الطبع أسواء . . لم يَقْسلِرِ الله بهذيباً لعالمنا ؛ فلا ترومن لللأقوام تهذيبا ! وجبيلة الناس الفساد ، فضل مسن يسمو بحكمته الى تهذيبها . هذا القول بفساد الطبيعة يقتضي أن يكون المعري أشعرياً أو جبرياً . والمعري يذهب هذا المذهب ، الا ان هذا لا يمنعه من القول بأن عقاب المجبر ظلم ، كما يقول المعتزلة :

مُدبَّرُونَ فُسِلاً عَتْب ، اذا خَطِئُوا ، على الْمَسيء ، ولاحمدُ اذا بَرَعوا .

ه ان كان من فعل الكبائر مُجبَراً فعقابُ ظلم على مسايفعل .
والله ، إذ خلق المعادن ، عالم ان الحيداد البيض منها تُجعل !
ونقمة المعري على العامة شديدة لأنهم لا يفكرون ، بل يأتون أعمالهم بالتقليد ويميلون مع الهوى ويجمعون الاخلاق المذمومة من البخل والطمع والحِقد والنفاق والغيش . أما الفنن فلا يمكن أن تثور الااذا يُحرِّك بها العامة . وأسوأ من ذلك كله أن الصالحين من الناس سالحون — يفشدون عخالطة العامة .

عاشوا كما عاش آباء لهم سلّفوا وأورثوا الدين تقليداً كما وجدوا .
فلا يُراعون ما قالوا وما سمعوا ، ولا يُبالون من غيّ لمن سجدوا .

« في كل امرك تقليد "رضيت به حتى مقاللُك : ربي واحد " احد أ .

« ان شئت إبليس آن تلقاه منصلتاً بالسيف يضرب فاعْمِد البجماعات .

« الى الله الشكو مهجة لا تطيعني وعالم سوء ليس فيه رشيد .

« بني الدهر، مهلا ان ذعمت فعالكم فإني بنفسي لا متحالة أبدأ .

« شكه عن المعترى من حال الساسة والادارة هم الشكوي الذينة بحداة أبدأ .

وشكوى المعرّي من رجال السياسة والإدارة هي الشكوى المزمنة : جهلة يَصلون الى الحكم من طرق غير مشروعة ولاشريفة ، ثم يبدأون بظلم الناس: يأخذون أموالهم ولا يهتمّون بمصلحة أحد منهم :

فأميرُهم نال الإمارة بالحنا، وتقيُّهم بصلاته متصيد.

مُلُ المُقامُ ، فكم أعاشرُ أمةً أمرتُ بغير صلاحها أمراوها . ظلموا الرعية واستجازوا كَيْدُهـا وعدوا مصالحها وهم أجراوها . • ان العراق وإن الشام مُذرِمن صفران ما بهما للملك سلطان . ساس الأنام شياطين مسلطة في كلّ مِصْرٍ من الوالين شيطان . من ليس يَحفيل ُحــمص الناس كلِّهـم وانبات يشرب خمراً وهوم بطان .

لم يطرق المعرّي موضوع المرأة من الناحيــة العقلية ، بل من الناحية الاجتماعية . واذا نحن علمنا مدى تشاوئمه وأقررنا بفساد البيئة الاجتماعية في كل زمن استطعنا أن نلتمس للمعري عذراً حينما تناول المرأة بذلك القدر من القسوة وسوء الظن .

اذا كانت الطبيعية البشرية فاسدة من أصلها فان فسادها يعُم الرجال والنساء على السواء ، إلا أن ابا العلاء يرى ان الحطر من فساد الرجل أخف من الحطر من فساد المرأة .

ويرى المعري أن سبب الفتنة اجتماع الرجال بالنساء. ﴿

ومواطن الزلل بين الرجل والمرأة كثيرة ، ولكنها كلها تَرَّجِع الى رفع الحجاب بينهما. (أي الى اجتماع الرجال بالنساء) حتى في الاماكن التي لا يَشْبِقُ الذهنُ عادةٌ الى سوء الظن بهاكمجالس العلم ، هذا ولوكان معلّمهن رجلًا أعمى يعلمهن القرآن :

ويتراثخنَ الرشيدَ بغسير للبرِّ أُنيَنْ لهدايه متعلَّمات.

من أجل ذلك ينصح المعري بحجاب المرأة (بمنعها من الاختلاط بالاجانب): يجب أن تشعل نفسها بادارة شؤون بيتها، وبأن تتوفر على العبادة؛ وإذا وجدت فراغاً فلتحمل المغزل وتغزل صوفاً. أما العلم فلا حاجة لها به، إلا القليل النادر الذي يمكن ان تتعلم به سورتين قصيرتين من سُور القرآن الكريم تتلوهما دائماً في صلاتها؛ وأما ما فوق ذلك فخطر عليها كبير: ولا تحدمك حسانك إن توافت بأيد السطور ثمقومات.

فحمَّلُ مغــازلِ النسوانِ أولى بهنّ من اليّراع مقلّمــات(١): سهام" إن عرَفن كتـــاب لَـسْن، رُجُعن بما يسوء مُسمَّمات(١). ه علموهن الغزل والنســج والرد ن (٣) وخلّوا كتابة وقراءة ؛ فصلاة الفتاة بالحُمُّد والاخلاص تَجزي عن يونس وبراءه (١٤). وحاول المعري أن ينفر الرجل من المرأة فأدرك أنه لن يُطاع . وبما أنَّه يريد أن ينقرض الناس حتى يَـمـّحي الفساد من الأرض فقد قُنع بأن يمتنع الناس عن التناسل ، ثم أعتقد أن ذلك يَتِم اذا تزوج كل رجل امرأة عاقراً . والمعرّي يرى أن كلّ أب ينسل فانما يَجني على أُولاده ولو قُدّر لهم أن يكونوا في مواطنهم حكَّاماً. والأب الوالد يَلقى العذاب والشقاء من أولاده وبسبب أولاده:

وبيني ولم يُوصل بلاميّ باء (٥). تواصل حبــل النسل ما بين آدم بعَدُ وَى فَمَا أَعْدُتْنِيَ الثَّوْ بَسَاء . تثاءب عمشرُو إذ تشاءب خالد على الوُّلد ْ يجني والد ٌ ، ولُو ٌ ٱنهـــم وُلاة عـــلى أمصارهم خطبـــاء. وزادك بُعداً من بَنبِك ، وزادَهم عليك حُقوداً ، أنهم نُجباء !

ومع كل ما ينسب المعري إلى الوالدين من الجناية على أولادهم ، لأبهم يأتون بهم الى هذا العالم المملوء بالشقاء والآلام ، فانه يحث الأولاد على إكرام آبائهم والمبالغة في إكرام أمهاتهم :

العيش ماض فأكرم والدَيْك به ،

والأم أولى باكرام وإحسانٍ ؛ وحسبُها الحملُ والإرضاعُ تُدمِنه : أمران بالفضل نالا كلّ إنسان. وأعطِ أباك النّصْف حَيّاً وميّاً ، وفضّل عليه من كرامتها الأمّا ؛

<sup>(</sup>١) اليراع المقلمات : الأقلام المبرية .

<sup>(</sup>٢) لسن : لغة - اذا تعلمت النساء الكتابة انقلبت الأقلام في أيدين سهاماً سامة .

<sup>(</sup>٣) الغزل وترتيب الأثاث في البيت .

<sup>(</sup>٤) الحمد ( الفاتحة ) والإخلاص سورتان تصيرتان من سور القرآن الكريم ، ويونس وبراءة سورتان طويلتان .

<sup>(</sup>ه) لم يولد منذ وجد آدم الى أيامي رجل له لب ( عقل ) .

وارضعتِ الحولين واحتملت رتمًّا . أَقَلَلُكُ خَفّاً إذ اقلّتك مُثقِلاً وٱلْقَتَاكُ عن جهدٍ وألقاك لَذَة ، وضمت وشمت مثلما ضم أو شما! فلسفة الأخلاق

يتناول ابو العلاء المعري الاخلاق من ناحيتها الاجتماعية في الدرجة الاولى ؛ وربما عطف مرة على الناحية العقلية او النفسية تأييداً للقيمة الاجتماعية . وهو يدعو الى انسانية مخلصة وغيَرِيّة صادقة ، بعيدة عن الأثرة وحب الذات ، قائمة على الايثار وعمل الحير .

والاخلاق عند المعري ليست مصانعة الناس ولكنها ذاتية في أعمال البشر ؛ فالمرء يجب ان يفعل الخير لان فعل الخير نفسه جميل ، لا لأن المرء يرجو عليه ثواباً او يخشى من الإضراب عنه عقاباً. فالمعري من أجل ذلك مثالي النظر الى الاخلاق ؛ ثم هو لا يرى فرقاً بين الاخلاق والدين .

ويدعو المعري جميع الناس الى فعل الحير ، ثم هو يأمر بذلك نفسه ايضاً . وكذلك يرى المعري ان يفعل الناس الحير خالصاً لوجه الحير ، وان يتجنَّبوا الشر والظلم لأنهما قبيحان. وما دام الانسان يفعل الخير للخير فليس يضرّه ان يفعله سراً او ان يفعله ثم ينساه مرة واحدة . وكذلك يكره المعري اوَّلئك الذين يتظاهرون بحب الحير والدعوة اليه من على المنابر، ثم هم لا يفعلون خيراً :

فان قَدَرَّتَ فلا تفعلُ سوى حَسَنَ بين الأنام ، وجانبُ كل ماقبَحا. • سأفعل خيراً ما حَييتَ فلا تُقَمَّ على صلاةً يوم أصبح هالكا. • فلتفعل النفس الجميل لأنه خيرٌ وأحسن لا لأجل ثوابها.

إذا ما فعلت الحير فاجعَلَهُ خالصاً لربّك، وازجُرْ عن مديحك ألسُنا.

« فَنَزَّهُ جميلاً جئته عن جَزاية تؤمِّلُ أو رِبْع كأنك تاجر .

• وما قَبِلَتٌ نفسي مَن الحير لفظه ، وان طال ما فاهت بـــه الحطباء.

ويجب على الانسان ان يحسن الى نفسه أيضاً لأنه جزء من النظام الاجتماعي ، ولأنه يجب ان يجعل فعل الحير الى نفسه مقياساً لفعل الحير الى الآخرين جرياً على القاعدة الذهبية التي تُنسب الى كونفوشيوس الصيني والى نفر كثيرين من رجال

الفكر ورجال الدين.

وفعل الخير لا يضيع عند الله أبداً ، ولا يضيع عند الناس أحياناً : والحير لا يُكفَرُ ، فليُحسنِ المسلم والصابيء والهائدُ .

• فافعل الحير ان جزاك الفّي عن ه ، وإلا فالله بالحير جازٍ . والخير والشر عند المعري معروفان بالعقل ، فليتسّجه الانسان نحو الحير فان صاحب العقل يستطع الأنسان ان يفعل الحير فليترُكُ فعل الشر على الاقل :

من اراد الخسير فليعمل لسه ، فعليسه للوي اللُبّ عَلَم .

« وان عَجَزَت عن الخيرات تفعلُها فلا يكن دون تر ك الشر إعجاز .

وهنالك قضية شغلت المفكرين والادباء في العصور الوسطى ، هي ان

جمال الخيلقة صِلة "بحسن الاخلاق . اما المعري فلايرى ان بين الجمال والقبح
وبين اعمال الانسان صلة " ، فرب جميل وجهه اساء الصنع ، ورب قبيح

عمل عملاً صالحاً خيراً: ويفعل فعــــلاً سيئاً رَبُّ منظر جميل، ويأتي الخيرَ من لم يترُق طبعا.

والاخلاق لا تختلف من الدين عند المعري ، بل ان المتدين اذا ساء خُلُقاً لم يكن عند المعرى إلا كالذي لا دين له :

واذا تساوى في القبيح فيعالنا ، فمن التقيّ وأينا الكُفّار؟ الزهد واعتزال الناس

دعا المعري الى الزهد في الدنيا ؛ وزهد هو فعلاً لما حبس نفسه في بيته : ان معاناة الناس أمر متعب ، حتى إن البعد عن الناس لا يكاد ينقذ المبتعد عنهم من التعب والاذى .

واكتفى المعرّي في محبِسه الاختياري بالخضار والفاكهة والتين والدبس ، فلم يأكُلُ لحماً ولا طعاماً أصله من حيوان ، ولم يشرب خمراً . وكذلك كان

الاهتمام بملبسه َ فقد لَبِسَ الصوف شتاءً وصيفاً ، ولم 'يشْعِلُ ناراً في الشتاء . وقد ِ اعتقد المعري أن الفساد لن يزول من الدنيا الا اذا جاء عليها طوفان يغسل عن وجهها كلَّ من عليها :

فلا تأكلن ما أخرج البحر ظالماً ولا تبغ قوتاً من غريض الذبائح (١١) ولا بيض أُمّاتٍ ارادت صريحه لأطفالها دون الغواني الصرائح (١٠) و وزهدني في الحلق معرفتي بهم وعلمي بسأن العالمين هباء. وله ان كل نفوس الناس رائية كرأي نفسي تناهت عن خزاياها ، وطلقوا هذه الدنيا فما ولسدوا ولا اقتنوا الا يبارح وجهة دنس! هل يغسل الناس عن وجهالم ري مطر ؟

## للتوستع والمطالعة

- ــ سقط الزند ، مصر ( مطبعة هندية )١٣١٩ هـ ١٩٠١ م ؛ بيروت ( دار بيروت ) ١٩٥٧ م .
- ، -- شرح التنوير على سقط الزند ، القاهرة ( المكتبة التجارية الكبرى ) ١٩٥٨ م .
- عرف الندّ شرح سقط الزند لعبد القادر الجنباز (ومعه شرح التنوير على سقط الزند) ، القاهرة (مطبعة المعارف العلمية) ١٩٢٤ م.
- شروح سقط الزند للجنة احياء آثار أبي العلاء المعرّي ، القاهـــرة (مطبعة دار الكتب المصرية ) ١٩٤٥ – ١٩٤٨م .
- از وم ما لا يلزم ، بومباي (المطبعة الحسينية ١٣٠٣ هـ ؛ (نشرها كامل كيلاني ) ، القاهرة ١٩٢٤ م ؛ بيروت (دار صادر ودار بيروت ) ١٩٦١ م .
- -- شرح لزوم ما لا يلزم لطه حسين وابراهيم الابياري) ، القاهـــرة (دار المعارف) ١٩٥٤م.

<sup>(</sup>١) المذهوحة حديثًا .

<sup>(</sup>٢) الشريفات النسب.

- رسالة الغفران، القاهرة (مطبعة هندية) ١٩٠٣م؛ (نشرها كامل كيلاني)، القاهرة (مطبعة المعارف ومكتبتها ١٩٤٢م؛ (نشرتها عائشة عبدالرحمن)، القاهرة (دار المعارف) ١٩٦٣م. (تجديد خليل الهنداوي)، بيروت (دار الآداب) ١٩٦٥م. الفصول والغايات (نشره محمد حسن زناتي)، القاهرة (مطبعة حجازي) ١٩٣٨م.
- ــ ملقى السبيل (عني بنشره حسن حسني عبدالوهــّاب)، دمشق (مطبعة المقتبس) ١٣٢٩ ه.
- ــ رسائل المعرّي (شرح شاهين عطيّه)، بيروت ١٨٩٤م: (شرح مارغوليوث) أوكسفورد ١٨٩٨م.
- ــ رسالة الملائكة (تحرير سليم الجندي)، دمشق (المجمع العلمي العربي)، ١٩٤٤م.
- ـــ رسالة الهناء (شرح وتحقيق كامل كيلاني ) ، القاهرة (دار الكتب الاهلية ) ١٩٤٤ م .
- ـــ بين أبي العلاء وداعي الدعاة الفاطميّين ، القاهرة ( المطبعة السلفية ) ١٣٤٩ هـ .
- ــ رسالة في تعزية أبي علي ّ بن أبي الرجال بولده أبي الازهر (حقّقها احسان عباس) ، القاهرة (دار الفكر العربي) ١٩٥٠ م .
- ــ معرة النعمان : غابرها وحاضرها (لجامعة خالد حكمة الحراكي ) ١٩٤٤ م .
- تاريخ معرّة النعمان ، تأليف محمد سليم الجندي (حقّقه عمر رضا كحّالة ) ، دمشق (وزارة الثقافة والارشاد القومي ) ١٩٦٣ م .
- ــ ٣٥٠ مصدراً في دراسة أبي العلاء ، ليوسف أسعد داغر ، بيروت (مطابع صادر ريحاني ) ١٩٤٤ م .
- المهرجان الألفي لأبي العلاء المعري، دمشق (المجمع العلمي العربي ١٩٤٥م.

- ــ تعريف القدماء بابي العلاء المعري للجنة احياء آثار أبي العلاء المعري، القاهرة ( دار الكتب المصرية ) ١٩٤٤ م .
- الجامع في أخبار أبي العلاء المعري وآثاره (علق عليه عبد الهادي
   هاشم) ، دمشق (المجمع العلمي العربي) ١٩٦٣ م .
- ــ أبو العلاء وما اليه ، تأليف عبد العزيز الميمني الراجكوتي ، أعظم كره ــ الهند ( دار المصنّفين ) ١٣٤٤ هـ .
- ــ أوج التحرّي عن حيثية المعرّي ليوسف البديعي ( ابر اهيم كيلاني ) ، دمشق ( المعهد الفرنسي ) ١٩٤٤ م .
- أبو العلاء المعرّي : دفاع المؤرّخ ابن العديم عنه (سامي الكيّالي) ، القاهرة (دار سعد) ١٩٤٥ م .
- أبو العلاء المعرّي : نسبه وأخباره وشعره ومعتقده ، تأليف أحمد تيمور ، القاهرة ( لجنة التأليف والترجمة والنشر ) ١٩٤٠ م .
- حكيم المعرّة ، تأليف عمر فرّوخ ، بيروت (مكتبة الكشاف) ١٩٤٨ م ؛ أبو العلاء المعرّي ، بيروت (دار الشرق الجديد)
- فلسفة أبي العلاء مستقاة من شعره ، تأليف حامد عبدالقادر ، القاهرة (لجنة البيان العربي) ١٩٥٠ م .
- ـــ النقد واللغة في رسالة الغفران ، تأليف أمجد الطرابلسي ، دمشق ( مطبعة الجامعة السورية ) ١٩٥١ م .
- على هامش الغفران، تأليف كامل كيلاني، القاهرة (مطبعة
- المعارف ) ١٩٤٤ م . ـــ رجعة أبي العلاء، تأليف عبّاس العقّاد ، القاهرة ( مطبعة حجازي )
- ـــ رجعة ابي العلاء، تاليف عبـاس العقـاد ، القاهرة ( مطبعة حجازي ) ١٩٣٩ م .
- ـــ تجدید ذکری أبي العلاء ، تألیف طه حسین ، القاهرة ( مطبعة المعارف ) ۱۹۳۷ م .

- ــ مع أبي العلاء في سجنه ، تأليف طه حسين ، القاهرة (مطبعــة المعارف ) ١٩٤٤ م .
- ــ أبو العلاء: آراؤه في لزوميّاته ، تأليف كمال يازجي ، بيروت (لجنة التأليف المدرسي ) ١٩٦٤م.
- ـــ آراء أبي العلاء المعرّي ، عني بجمعها معروف الرصافي (تحرير عبد الحميد الرشودي ) ، بغداد ١٩٥٥ م .
- \_ على باب سجن أبي العلاء المعري ، تأليف معروف عبد الغني الرصافي بغداد (مطبعة الرشيد) ١٩٤٦م.
- ـــ أبو العلاء في بغداد ، تأليف طه الراوي ، بغداد ( مطبعة التفيض ) ١٩٤٤ م .
- الحياة الأنسانية عند أبي العلاء ، تأليف عائشة عبد الرحمن ، القاهرة ( مطبعة المعارف ) 1982 م .
- ـ أبو العلاء ناقد المجتمع ، تأليف زكي المحاسي ، القاهرة (دار ' الفكر العربي ) ١٩٤٧م.
  - دار السلام (١) في حياة أني العلاء ، تأليف عائشة عبد الرحمن ، بغداد (وزارة الارشاد) ١٩٦٤ م .
  - ـــ أبو العلاء المعرّي لل وميّاته ، تأليفُ الاب يوحنّا قمير ، بيروت (المطبعة الكاثوليكية) ١٩٥٢ م .
  - ــ عَبْقرية الخيال في رسالة الغفران ، تأليف عمر أنيس الطبيّاع ، بيروت ( دار النشر للجامعيّين ) ١٩٥٣ م .

<sup>(</sup>١) المقصود : مدينة السلام ( بنداد ) . أما دار السلام فهي عاصمة زنجبار في افريقية .

# عَصْرُالغَــّزالِيّ

في القرن الخامس للهجرة (والحادي عشر للميلاد) كان الخلفاء العبّاسيون قد فقدوا السلطة الفعلية في الدولة ، ولكن أحوالهم الشخصية كانت مستقرة : كان الخليفة القادر قد جاء الى الخلافة سنة ٣٨١ هـ (٩٩١ م) ومكث فيها واحدة وأربعين سنة ؛ ثم خلفه ابنه القائم سنة ٤٢٢ هـ (١٠٣٠ م) وحكم خمساً واربعين سنة ؛ ثم جاء المقتدي بن القائم وعاش في الخلافة عشرين سنة ؛ ثم جاء المقتدي سنة ٤٨٧ هـ (١٠٩٤ م) وبقي في منصبه خمساً وعشرين سنة .

أما فيما عدا ذلك فالاضطراب كان مستطيلاً : كان الامراء أصحاب الدويلات ، من العرب ومن غير العرب ، المسالمين للخلافة أو المعادين لها ، يتصرّفون وكأنهم هم أصحاب الرأي غير ملقين الى الحلافة بالاً إلا في الاحترام الظاهر . ثم انهم كانوا يتنازعون في أثناء ذلك فيستولي بعضهم على بلدان بعض أو يقتل بعضهم بعضاً .

وكذَّلك كانتُ أعمال الشُغَب والنهب منتشرةٌ يقوم بها الجنود الاتـــراك والعيّــــارون.

والعيّار في القاموس (٢: ٩٨) هو الكثير المجيء والذهاب والذكيُّ الكثير التطواف. أما في العصر الذي نُشِتُ خصائصُه فإنَّ العيّارين كانوا جماعات من الناس الذين لا يَملِكون شيئاً ولا يعملون عملاً ، وكانوا يَكسِبون رزقَهم بالحيلة وانتهاز الفرص في الفتن والكوارث للنهب. وقد بلغت الجرأة بالعيّارين الى أنهم كانوا يَفرِضون الأَتاوات على التجّار وسكيّان الاحياء ، وقد تعلّموا

ذلك من الجنود الاتراك. وكذلك كثرت الفتن المذهبية بين السنّة والشيعة في الأكثر ، وبين اتباع المذاهب السنية أنفسهم مرة بعد مرة.

ولما دخل السلاجقة الى بغداد (٤٤٧ هـ=١٠٨٥ م) هدأت الاحوال قليلاً وزادت هيبة الحلافة. ولكن تنازع السلاجقة أحياناً كان يشجع الحماعاتِ المتعادية على استئناف نشاطها حيناً بعد حين.

أما أعظم ما اضطربت به البيئة العباسية في القرن الخامس للهجرة فكان الخوكة الباطنية : في النصف الأول من هذا القرن كان الفاطميون في مصر يتازعون العباسيين في العراق جهاراً ، وكان البويهيون يمالئون الفاطميين . وكان الفاطميون يعملون على اثارة الفتن بين السنة والشيعة في العراق . ولما اشتغل طُغْرُلُ بك السلجوقي بالفتن في الموصل وفي المشرق انتهز الفاطميون الفرصة ودفعوا أبا الحارث آرسلان بن عبد الله البساسيري ، وهو فارسي الاصل من مدينة فسا ١١ وكان رئيساً للجند الاتراك ، الى الثورة : وتمكن البساسيري في ذي القعدة من سنة ١٥٠ (مطلع ١٠٥٩م) من الاستيلاء على بغداد واعتقال الحليفة القائم بأمر الله في قلعة الحديثة في عانة على الفرات ، وخطب للمستنصر الفاطمي ٢٠٠٠ . ثم فرغت يدا طغرل فزحف على بغداد وقاتل وخطب للمستنصر الفاطمي ٢٠٠ . ثم فرغت يدا طغرل فزحف على بغداد وقاتل في ذلك الحين كان للغزالي سنة من العمر أو تزيد قليلا .

وُهدأت الأحوال حيناً ، ثم توفي طغرل بك (٤٥٥ ه= ١٠٦٣ م) فخلفه ألْبُ آرسلان ابن أخيه . في هذه الأثناء أتم الوزير نظام الملك بناء المدرسة النظامية في بغداد (٤٥٨ ه) ثم ثوفي ألب آرسلان (٤٦٥ ه) فخلفه ابنه مَلِكشاه .

واستأنف الباطنيّة نشاطَهم فجأةٌ وبعُنف جديد نهباً واغتيالاً وتدميراً:

<sup>(</sup>١) فسا هي في الفارسية بسا ، وأهل فارس يقولون في النسبة اليهــــا بساسيري ، شذوذاً ( ابن خلكان ١ : ١٠٨ ) .

<sup>(</sup>٢) جمل اسمه في الدعاء في خطبة الجمعة مكان اسم الحليفة العباسي .

بدأوا بأغتيال الوزير نظام الملك في العاشر من رُمُضانُ ٤٨٥ (١٠-١٠-١٠ بدأوا بأغتيال الوزير نظام الملك في العاشر من رُمُضانُ ٤٨٥ (١٠٩٢) قتله صبي دُيْلَميُ منهم دنا منه مُستميحاً (شيئاً) أو مستغيثاً ثم طعنه . وبعد ستة وثلاثين يوماً توفي ملكشاه فخلفه ابنه بركيارُق ، وقد ظهر أمسر الباطنية وهم يملِكون القلاع والحصون مثل قلعة أصفهان وقلعة ألهموت (١٠ وسواهما . ثم جعلوا يقطعون الطرق ويقتلون ويدمرون . وفي نحو سنة ٤٨٨ هروسواهما . ثم جعلوا يقطعون الطرق ويقتلون ويدمرون . وفي نحو سنة ٤٨٨ هروسواهما . ثم خطوا أحمد بن عبد الملك مَلِكاً ونشروا الهول في كلّ مكان . ثم زحفت جحافل الإفرنج الصليبيين على الشام (٤٩١ هـ ١٠٩٨ م) فاشتد بذلك ساعد الباطنية وكثر عيشهم ، في أواخر القرن الحامس الهجري وأوائل القرن السادس ، مع اتساع الاجتياح الصليبي في الشام .

غير أن كثيرين من الامراء والحكام كانوا - برُغْم هذا كله و لا يزالون يتنازعون ، ثم ظهر شيء من اللهو والفسق على الطبقات الحاكمة . ومرّ الشعور الاسلاميّ في أحلك أيامه وأشدّ أزماته ، وخصوصاً بعد الاجتياح السريع الذي قام به الافرنج الصليبيون في الشام وبعد اقتحام القدس والمقتلة العظيمة الذي قاموا بها . ذكر ابن الاثير (١٠: ١٠٥) أن الحبر بسقوط القدس وصل الى بغداد في رمضان ، فذكر الواردون بالحبر «كلاماً أبكى العيون وأدمى القلوب . وقاموا بالجامع يوم الجمعة فاستغاثوا وبكوًا وأبكوًا وذكروا ما دُهمَ المسلمين بذلك (البلد) الشريف المعظم من قتل وأبكوًا وسبي الحريم والأولاد ونهب الاموال . فلشدة ما أصابهم أفطروا » . ورأى السلطان بركيارُق أن يأمر بقتل الباطنية (١٩٤ هـ ١١٠١ م) فقتل منهم خلق كثير في أصفهان والريّ وفي غيرهما .

ويحسن أن نلاحظ أن الازمة النفسية الَّتي تُعرَّض لها الغزَّاليّ كانت في هذه الفترة.

وكذلك اتسع في هذه الحقبة حركتان : الصوفية وعلم الكلام .

<sup>(</sup>١) أله موت ( بلسان الديلم ) : تعليم العقاب ( ابن الاثير ١٠ : ١١٨ ) ، وهي تُرسم في العربية : ألموت ( بهمزة مفتوحة ) .

أما علم الكلام فتحوّل الى معركة فكرية سياسية بين الاشعرية وبين المعتزلة. انقسم علماء الكلام سياسياً جُبهتين : وقف المعتزلة مع الشيعة الى جانب الدولة البويهية ؛ ووقف الاشاعرة مع المعتدلين من المتصوفة الى جانب الدولة الساجوقية في وجه الباطنية كلّهم . ثم اتسعت الحركة الاشعرية حتى اصبحت تضم جميع أهل السنة والجماعة .

بدأ هذا التاريخ المرير سنة ٣٧٠ ه ( ٩٨٠ م ) حينما استعان المعتزلة ببني بويه فأعامهم بنو بويه ليتقوّو البهم على أهل السنة فملأوا بهم المناصب. ولقد ساعد على استفحال أمر المعتزلة أن الصاحب بن عبناد (ت ٣٨٥ هـ ٩٩٥ م )، الاديب المشهور ووزير البويهيين كان معتزلياً شديد الحمينة ، وزَرَ ثماني عشرة سنة استغلّها كلّها في نشر الاعتزال بالترغيب بالمال والمناصب وبالتهديد. وعاشت دولة بني بُويه إلى منتصف القرن الحامس وعاشت معها فورة المعتزلة على الاشعرية . واكن تخلّل ذلك نصرة السلطان محمود الغزنوي (ت ٢٠٤ هـ على الاشعرية فنفي المعتزلة عن الريّ وأحرق كتبهم . ولكن الاشعرية أصيبوا بمحنة شديدة سنة ٤٤٥ ه (٣٥٥ م ) في خراسان ، ولمن أبو الحسن الاشعري على المنابر ؛ وكان السلاجقة لا يزالون في أول أمرهم .

ويبدو أن اضطراب الاحوال في القرن الخامس الهجري قد ساعد على اتساع الحركة الصوفية ، ثم أصبح للصوفية جاه ومكانة . ويخبرنا الغزّالي عن تأثّره بكتب الصوفية ، وخصوصاً بكتاب قوت القلوب لأبي طالب علي بن محمد المكتّي (ت ٣٨٦ه = ٩٩٦ م) الذي لا يزال مشهوراً متداوّلاً الى اليوم . وكان الشافعية والاشاعرة مُغالينَ في نُصرة مذهبهم وفي الحملة على خصومهم

(راجع ابن الاثير ١٠ : ٨٥).

ومن الاشاعرة في هذه الحقبة القاضي أبو بكر محمدُ بن الطيّب البصريّ الباقلاّ فيّ (ت ٤٠٣ هـ = ١٠١٣ م) شيخ النظّار من المتكلّمين الذي انتهت اليه رئاسة المذهب. وقد كان كثير التحدّي لخصومه ومناظريه (راجع ابـن خلكان ٢ : ٢٧٨). هذّب الباقلاني المذهب الاشعري ووضع له المقدّماتِ

العقلية مما تتوقّف عليه الأدلّة مثل اثبات الجوهر الفرد والخلاء ، وأن العرّض لا يقوم بالعرض (بل بالجوهر). ثم جعل هذه القواعد تبعاً للعقائد الإيمانية في وجوب اعتقادها (مقدمة ابن خلدون ٣٥، ٨٣٤ ـــ ٨٣٥). و للباقلاّنيّ كتاب إعجاز القرآن الذي أثبت فيه الإعجهاز للقرآن ، وأن القرآن هو معجزة الرسول.

ومنهم ابو بكر محمد بن الحسن بن فَوْرك الاصبهاني ، وكان متكلّماً أصولياً واعظاً أقام في العراق مدّة ثم توجّه الى الريّ وزار غزنة ونيسابور ، وكان شديد الردّ على عبد الله بن كرّام كثيرَ الحملــة على المبتدعة بالقول والعمل . وقد سمّه خصومه في أثناء رجوعه الى نيسابور ( ٢٠١٦ ه = ١٠١٥ ) .

ومنهم أبو اسحقُ ابراهيمُ بن محمدِ الإسفرايـنِي (ت ٤١٨ هـ = ١٠٢٧ م) ، وكان له كتاب « جامع الحلى » في أصول الدين والرد على الملحدة ( ابن خلكان ١٠٢٠ ) . وأنكر الاسفرايني الكراماتِ ( للأولياء ) لالتباسها بالمعجزات .

ولما ثارت الفتنة بين الأشعرية والمعتزلة في خُراسانَ ، سنة ٤٤٥ هـ (١٠٥٣) واشتد ت المِحنة على الاشعرية كتب أبو القاسم عبدُ الكريم بن هُوَازِنَ القُشيري النيسابوري (٤٦٥ هـ = ١٠٧٣ م) رسالة في المصيبة التي حلّت بأهل السنة عامة وبالاشعرية خاصة ، ثم أرسلها الى العراق . وكان القشيري أديباً شاعراً وفقيها صوفياً وصاحب حديث وتفسير ، قد جمع بين علم الشريعة وعلم الحقيقة (بين الفقه والتصوّف) ، وهو صاحب الرسالة المشهورة «الرسالة المقسيرية في خراسان دويّ في العالم الاسلامي كلة .

واتفق أن وزر أبو نصر محمد بن منصور الكُندري الطوسيّ لطغرل بك السلجوقي ، وكان الكندري معتزلياً فاستمرت محنة الاشاعرة اثنتي عشرة سنة أخرى . ولكن لما قتل الكندري (٤٥٦ هـ = ١٠٦٤ م) زال بمقلته نفوذ المعتزلة ، وجمع السلاجقة جهودهم على نصرة الاشعرية ، مذهب أهسل

السنّة والجماعة ، وبنى الوزير نظام الدولة المدارس في قواعد البلاد للتدريس ولتقرير المذهب الاشعرى.

ومن مشاهير الاشاعرة الحافظ البيهةي أبو بكر أحمد بن الحسين ( ٣٨٤ – ٤٥٨ هر) أول من جمع نصوص الامام الشافعي ( عشر مجلدات ) . وله أيضاً كشعب الايمان ، كه مناقب الشافعي المُطلبي ، كه مناقب أحمد بن حنبل . كشعب الإيمان ، كه مناقب الشافعي المُطلبي ، كه مناقب أحمد بن حنبل . ومنهم أيضاً أبو يعلى محمد بن الحسين بن الفرّاء الحنبلي ( ٣٨٠ – ٤٥٨ هـ) وعنه انتشر المذهب الحنبلي . وله كالضفات ، وكان يقول بالتجسيم المحض ، حتى ظن الناس ذلك قولا الحنابلة . ولما احترقت تُربة الشيخ معروف الكرخي ( ٤٥٩ هـ ١٠٢٧ م ) أمر الحليفة القائم بالله أبا سعد الصوفي شيخ الشيوخ بعمارتها . وكان حسان بن سعيد المنبعي المر وزي ( ت ٣٦٠ هـ ١٠٧١ م ) كثير الصدقة والعبادة والإعراض عن زينة الدنيا وبهجتها ، وكان السلاطين يزورونه ويتبر كون به ( ابن الاثير ١٠ ٢١ ، ٢٢ ) .

ومن الاشاعرة القاضي أبو الحسن بن جعفرِ السَمناني (٣٨٤ – ٤٦٦ هـ) ، وهو من المغالين في المذهب الاشعريّ . وكان حنفيّ المذهب ، وهذا مما يُستطرفَ أن يكون حَنَفَييٌّ أشعرياً ( ابن الاثير ١٠ : ٣٥ ) .

وفي سنة ٤٦٩هـ (١٠٧٦ – ١٠٧٧ م) ورد أبو نصر القُشيري (ابسن القشيري صاحب الرسالة) الى بغداد وجلس يعظ في النظامية وفي رباط شيخ الشيوخ فكان ينصُر المذهب الاشعري ويحمل حملة شديدة على خصومه فوقعت بين الاشاعرة والحنابلة فتن ذهب فيها قتلى كثيرون (ابن الاثير ١٠: ٣٩).

ثم كثرت الفتن المذهبية والطائفية في العراق وخراسان وملأت ما بقي من سني القرن الخامس.

ومن الاشاعرة المشهورين ذوي الأثر الباقي إمام الحرمين أبو المتعالي عبد الملك بن عبد الله الجُويني . ولد الجويني سنة ١٩٤ه (١٠٢٨م) قرب نيسابور . وفي ٤٥٠ه ه (١٠٥٨م) رَحل الى الحجاز ودرّس في مكة والمدينة أربع سنوات فكسّبَ لَقَبَهَ «امام الحرمين».

وللجويني كنهاية المطلب في دراية المذهب ، كالشامل في (أصول الدين) والبرهان (في أصول الفقه). وكتبه في المذهب الشافعي ، وهي تشهد باتساع باعه في العلوم (مقدمه ابن خلدون ٩٠١، ٨٣٥). وكان الجويني مدرساً في نظامية نيسابور ، وعليه تخرّج الغزّاليّ.

وكانت وفاة الجويني في نيسابور ٢٥ ربيع الثاني ٤٧٨ هــ ٢٠ ــ ٨ ــ ١٠٨٥ م ) .

في هذه الحقبة التي اتسع فيها القول في الفقه والاصول والتصوّف ضاق الجانب العلمي من تاريخ الفكر .

فمن أعلام هذه الحقبة أبو الحسن المختار بن الحسن بن بُطلان ، وكان شاعراً وطبيباً ومنطقياً ، أصله من بغداد ولكنة تقلب في البلاد كثيراً : جاء الى حلب فأنطاكية ، ثم كان في بغداد في رَمَضانَ من سنة ٤٤٠ ( ١٠٤٩ م ) . وفي ٤٤١ ه ( ١٠٥٠ م ) جاء الى القاهرة ومكث فيها ثلاث سنوات فلم يتحمد عيشه فيها لكثرة منافسيه ، وخصوصاً على بن رضوانَ (١٠ . فانتقل الى القسطنطينية ثم عاد منها الى أنطاكية فلم تهدأ حياته فترهب ودخل ديراً مات فيه سنة ٤٥٥ ه ( ١٠٦٣ م ) أو بعدها بقليل .

أما علي " بن رِضوان (٣٨٨ – ٤٦٠ هـ) فكان من أهل مصر طبيباً ومنجماً وعالماً بالطبيعيات بارعاً في علم الضوء. وقد ترك ابن رضوان لنا ترجمة بخط يده وأقوالا " في الطب (طبقات الاطباء ٢ : ٩٩ – ١٠٤).

<sup>(</sup>۱) راجع خمس رسائل لابن بطلان البغدادي وابن رضوان المصري ، صححها ونقلها الى الإنكليزية يوسف شاخت وماكس مايرهوف ( مطبوعات الجامعــة المصرية : كلية الآداب – المؤلف رقم ۱۳۳ ) ، القاهرة ۱۹۳۷ .

# التصوّف قبل الغسر الي

الصوفية حركة بدأت زهداً وورعاً ثم تطورت فأصبحت نظاماً شديداً في العبادة ثم استقرّت اتسجاهاً نفسياً وعقلياً بعيداً عن مجراها الاول وعن الاسلام في كثير من أوجهها المتطرّفة .

# اشتقاق كلمة : صوفية

اختلف مؤرّخو الادب في وجه اشتقاق كلمة «صوفية». قال الصوفية أنفسهم إنها مشتقة من الصفاء، وأن الصوفي رجل صافاه الله، فهو رجل صُوفي (فعل ماض مَبني للمجهول) فهو «صُوفي». وقيل اشتئي هله الاسم من الصف الاول: كان نفر من المسلمين يذهبون مبكّرين الى الصلاة فيجلسون دائماً في الصف الأول؛ وقيل بل من الصُفّة (وهي دُكة في مسجد رسول الله بالمدينة كان يأوي اليها نفر وينقطعون الى العبادة). وذلك كلّه مخالف للاشتقاق اللغوي.

وزعم نفر من المستشرقين أن كلمة «صوفية» تعريب لكلمة «سوفيا» اليونانية (الحكمة)، وذلك مخالف لأصول التعريب التي جرى عليها العرب. والذي أجمع عليه جُمهور الباحثين قديماً وحديثاً أن كلمة «صوفية» مشتقة من «الصوف»، وكان الصوف اللباس الغالب على الزهاد والعباد.

# تعريف الصوفية

ليس الصوفية تعريف واحد ، فان كلّ متصوّف يضع التصوّف تعريفاً يتّفق مع الاتّجاه الذي يتتّجهه هو ومع الدرجة التي وصل اليها في ذلك الاتجاه . فمن تعاريفهم : الصوفي من صفا قلبه لله ــ الصوفيّ من لا يتمليك شيئاً ولا

يملكه شيء - التصوّف طلب الحقائق. ولا ريب في أن الغزّالي كان أحسن من صور صعوبة تعريف الصوفية لما قال ( المنقل ١٠ - ٢٠ ) « فابتدأت بتحصيل علمهم ( علم الصوفية ) من كتبهم مثل قوت القلوب لأبي طالب المكتي وكتب الحارث المحاسيّ والمتفرّقات المائورة عن الجنيد والشباليّ وأبي يزيد البسطاميّ .... حتى اطلعت على كنه مقاصدهم العلمية وحصّلت ما يمكن تحصيله من طريقتهم بالسماع . وظهر لي أن أخص خصائصهم ما لا يمكن الوصول إليه بالتعلم ، بل باللوق والحال وتبدّل الصفات ».

# نشأة التصوف في الاسلام وتطوره

الزهد والورع قديمان في البشر . وقد كان بين العرب زهاد وعُباد منذ الحاهلية . ثم جاء الاسلام فبرز عنصر الزهد بروزاً واضحاً . وفي العصر الاموي اتسعت الامبراطورية وتدفقت الأموال على الشام والحجاز خاصة فاندفع كثيرون الى الترف والاسراف في اللهو والشهوات ، فأحدث ذلك ردة فعل عنيفة عند جانب آخر من أفراد البيئة الاسلامية فأوغل هر لاء في الزهد وكر الدنيا . وقبل أن يتنهي العصر الاموي كان في المسلمين رجال مشهورون من أهل الزهد والورع والصلاح مثل سعيد بن جُبير والحسن البصري وعامر بن شراحيل الشعبي ومحمد بن سيرين . ولكن لم يكن أحد من هولاء صوفياً : شراحيل الشعبي الزهد وفي تعليل ان التصوف يقتضي أن يتبعه الزاهد اتبجاهاً عقلياً في تفسير الزهد وفي تعليل أوجه الحياة المختلفة .

ومنذ مطلع العصر العبّاسي بدأ الزهد ينقلب تصوّفاً واضحاً ، فان ابراهيم ابن أدهم (ت ١٦١هـ ٣٧٧ م) كان فيما قيل من أبناء الملوك فترك أبّهة الدنيا وأحب أن يأكل «من تعبه » حلالاً فاشتغل بالزراعة والحصد ثم مات وهو يغزو في بلاد الروم. ثم هنالك رابعةُ العدوية (١٨٥ه = ١٨٠م) ، وهي التي قالت إن حبّها لله لم يدع في قلبها مكاناً لكره ابليس.

وَأَخَذَ أَبُو عَلَي ّ شُـُقِيقَ البَّلْخَي (ت ١٩٤ هـ = ٨١٠م) عن ابراهيم بن أدهم تفضيلَ العمل على العلم ، ثم تكليّم في التوكيّل . ثم اشتهر معروف الكرخي (ت ببغداد ٢٠٠ هـ= ٨١٦م) بقوله : لوكان من حبّ الدنيا ذرّة واحدة في قلوب العارفين ما صحّت لهم سجدة واحدة . وهو يقصد بذلك ان الذي يحب الله يستغرق في حبّه حتى لا يستطع أن يَضْبِطَ عدد ما يصلّي من الركعات ولا أن يأتِي بصلاته على وجهها ..

ثم يبدأ دورٌ ثانٍ من أدوار التصوف ويأتي في رأسه بشر الحافي (ت ببغداد ٢٢٧ هـ ٩٤٠ م) ، سمتي الحافي لأن إحدى نعليه انقطعت فحملها الى إسكاف يطلب منه شعساً (سيراً رفيعاً من جلد) يربطها به . فقال له الاسكاف : «ما أكثر كُلُفتَكُم (أيها الصوفية) على الناس! » فألقى بشر تلك النعل من يده وخلع الاخرى من رجله وحلف ألا يلبس بعدها نعلا أبداً.

ويأتي في هذا الدور من المشاهير ذو النون المِصريّ (ت ٢٤٥ هـ = ٨٥٠ م)، وكان شديد الحثّ على الفقر يهاجم أهل عصره لإقبالهم على الدنيا، فاتسّهم بشيء من الزندقة وبمحاولة تهديم المجتمع، فاستدعاه الحليفة المتوكّل الى بغداد وحبسه مدة ثم ردّه الى مصر.

ولعل أبا يزيد طَيِّفُورَ بنَ عيسى البَسطاميُّ (ت بُعيد ٢٦١ هـ = ٨٧٥ م) أولُ من تكلّم في «النرفانا» وأخرج الزهد الديني الى النظر العقلي . ومسن أقواله في ذلك : «عَرَفَت الله بالله ، وعرفت ما دون الله بنور الله » . واليه ينسب القول «سبُحاني ما أعظم شاني ! »

ثم يأتي في تاريخ التصوّف دور ثالث يكثر فيه الرمز والشَطْح والشعوذة. فمن ممثلي هذا الدور أبو المغيث الحسين بن منصور الحلاّج (ت ٣٠٩ه = ٩٢٢ م)، وفي أقواله وسلوكه كثير من الشعبذة والإلحاد والكيد للدولة، وله الجملة المشهور «أنا الحقّ». وقد قُتل الحلاّج في بغداد لآرائه السياسية. ومنهم علي بن محمد المزين (ت ٣٢٨ه = ٩٤٠ م) وكان يقول بالمشاهدة (للعزّة الألهية) ويعتقد أن المريد (السالك حديثاً في طريق التصوّف) لا يمكن أن يصل الا بشيخ يدلّه على الطريق.

وكان أبو بكر دُلَف بن جَحَدر الشبلي (ت ٣٣٤ هـ = ٩٦٦ م) يقول: « أنا النقطة التي تحت الباء » . قيل كان من اتباع الحلاّج ثم أنكره بعد مقتله . ومن الذين تأثّروا بالحلا ّج محمد بن عبد الجبار النيّفتري (ت بعيد ٣٥٤ ه = ٩٦٥ م) ، وكان يرى أن المتصوّف يتصل بالله في الدنيا ، ذلك لأن روية الله في الدنيا استعداد لرويته في الآخرة .

# العناصر الاجنبية في التصوف الاسلامي

نشأ التصوّف الاسلامي في بيئة اسلامية وبعواملَ من البيئة الاسلامية نفسِها : بدأ ورعاً وزهداً على المنهج الاسلامي ؛ ثم تسرّب اليه مع الايّام عناصرُ من بيئات أجنبية :

# (١) العنصر اليوناني :

تسرّب الى التصوّف من المذهب الايوني الاعتقاد بالشّمول (وهو أن جميع أوجه الطبيعة مظاهر للألوهية ، وأن الوجود كلّه في الحقيقة هو الله) و وتسرب الى التصوّف من فلسفة فيثاغوراس القول بأن وراء هذا العالم المادي عالماً روحانياً تشتاق اليه النفوس ، ولكن لا يصل اليه الا من قوّم نفسه بالتبرّي من العُجب والتجبّر والرياء وغيرها من الشهوات الجسدانية ، ثم تسرّب اليه من أرسطو القول بأن الله هو الغاية التي ينجذب اليها العالم في تطوّره نحو الكمال . أما من المذهب الاسكندارني فقد أخذ المتصوّفة القول بأن النفس تحاول في أثناء حياتها أن تتصل لحظات بالملأ الاعلى (بالعالم الالهي) اذا قامت بمنهاج معيّن من الرياضة النفسية . قال أفلوطين صاحب المذهب الاسكندراني : « يجب على النفس أن تتحرّر من شهوات الحياة وأن تدمن التأمّل في الله ، عندثذ تدخل في حالة من الذهول ويتم للها الاتصال بالعلة الاولى – بالله ، فتخسر النفس حينئذ وجودها الجزئي وشعورها الشخصي وتتبدّل بهما شعوراً بالسعادة والاطمئنان لأنها تكون قد أصبحت مع الله شيئاً واحداً » .

( ٢ ) العنصر الهندي

يقوم الدين الهندي ( والفلسفة الهندوكية ) على التناسخ ( مجيء النفس الواحدة

الى الحياة مرات متعددة تسمتى أدواراً). والغاية من التناسخ أن تُتَاح فُرَص متعددة للنفس حتى تتهذّب. فاذا كَمُلَ تهذيب النفس لم يبق لها حاجة الى المجيء مرة أخرى الى هذه الحياة فتدخل حينئذ في النرفانا. والنرفانا كلمة غامضة ، من معانيها الإمتحاء والسكون والانعدام والانتعاش والراحة. والمقصود الروحي منها أنها حال من فُقدان الشعور تتخلّص النفس في أثنائه من الاحساس بالألم الذي يسبّبه لها اتصالها بالاجسام. فالنرفانا ليست وجوداً ايجابياً ، ولكنها تخلّص من الوجود المؤلم ، يقوم لها مقام السعادة والتنعّم. أما المتصوّفة المسلمون فقد أخدوا النرفانا بمعناها اللغويّ وسموّها الفناء ،

أما المتصوّفة المسلمون فقد أخدوا النرفانا بمعناها اللغويّ وسمتّوها الفنا ء غير أنهم جعلوها مرحلة في طريقهم الى الاتصال بالله .

وأما البرهمي خاصة فانه يعتقد أن السعادة المطلقة هي أن يتحقّق وجوده في آتمان (براهم، أو الله)، ولكن ليس على أنه جزء من آتمان، بل على انه هو، أبداً ومطلقاً. وكثيراً ما يَنْطق البرهمي بمثل قوله: «ذلك الذي هوأنت» أو «أنا براهم! »كما رُوي عن الحلاج أنه قال: «أنا الحقّ » (الله). هوأنت » أو «أنا براهم! »كما رُوي عن الحلاج أنه قال: «أنا الحقّ » (الله).

كنت أول من أشار الى هذا العنصر من عناصر التصوّف الاسلامي ١٠٠ ثم بدا لي مع الايام أنه أشدٌ أثراً مما بدا لي في الوهلة الاولى : ان تنظيم التصوّف في الاسلام يَرْجعُ الى أسس وقواعد صينية .

للفيلسوف الصيني في آره أو لاوتسه الذي عاش في القرن السادس قبل الميلاد كتاب سمّاه تآو (الطريق). ويجمع الصينيون في هذه الكلمة تسآو مدارك متعدّدة في الاخلاق وفلسفة الحياة ، فهي عندهم أقدم من السموات والأرض ، هي الحقيقة القصوى : كل شيء بدا منها ، وهو موجود فيها ، واليها يرُجع ؛ لا يحيط بها وصف ، ولا تُدرك بالبصر ولا بالسمع ولا بالعقل . والرجل التاوي يعتقد أن الانسان في هذه الحياة على سفر .

<sup>(</sup>١) التصوف في الإسلام المؤلف ، بيروت ١٩٤٧ ، ص ٣٩ – ٥٠ .

أما الحصول على « تآو » أو الاتصال بها (للحصول على الهدوء والرضا) فيكون اذا نجا الانسان من شَرك المادة (الجسد) ومن «حواجز المسكان والزمان » بأن ينصرف بعقله عن الدنيا (بترك الزهو وهجر الشهوات وبالتواضع بين الناس ونفض اليد من حب الطموح والثروة ) . عند ثذيم التاوي في ثلاث مراتب (ثلاثة مقامات ) : يبدأ بتزكية نفسه حتى يتجرد من جميع شهواته ؛ ثم يصل الى الإشراق حينما يصبح إتيان الفضائل فيه سجية ؛ ثم يَتم له الاتصال بالتآو فيت حد بالوجود ويستطيع حينئذ أن يَعرف كل ما في العالم من غير أن يخرج من بيته .

(٤) العنصر المسيحي:

ظهر أثر النصرانية عند نفر من المتصوفين المسلمين في جانبين : (أ) في جانب عام :

ـ تعذيب النفس (وهو عنصر موجود أيضاً في الهندوكية):

– التبتّل وترك السعى في الدنيا .

- وزعم قوم ان الحبّ الالمّي في التصوّف الاسلامي مأخوذ من النصرانية . ان الحب موجود في النصرانية وموجود في الاسلام أيضاً . ثم انه في الاسلام أوسعُ مدّى وأشد بروزاً ، وخصوصاً في المعنى الذي قصده المتصوفة . ان الحب في التصوف الاسلامي غايته أن يتصل المتصوّف بالله وأن يصبح معه واحداً في العدد ، بينما الحب في النصرانية قاصر على الاقنوم الثاني عندهم ، على المسيح . إن هذا الحب في شكله الصوفي عندهم لا يزيد على أن يتقلب المتصوف في الآلام التي يعتقد النصارى أن المسيح قد لَقِيكا .

ثم ان التعبير الاسلامي أدل وأوضح . لقد جَاء في القرآن الكريم :

« قلْ : إِنَّ كُنْمَ تُحِبَّون اللهَ فاتبعوني يُحْبِبْكُمُ الله ويَغْفَرُ لكم ذنوبَكم ، والله غفور رحيم ... والذين آمنوا أشد حباً لله ... فسوف يأتي الله بقوم يُحبِّهم ويُحبِّونه ، ١١٠ .

<sup>(</sup>۱) القرآن الكريم ٣ : ٣١ (آل همران) ، ٣ : ١٦٥ (البقرة) ، ه : ٣٠ (المائدة) . (المائدة) .

(ب) في جانب خاص:

ان نفراً من المتصوّفة المتأخّرين من أهل بغداد قالوا بالحُلول ، وهذا قول مأخوذ من النصرانية لا شك في ذلك . ولقد أشار السرّاج الطوسي الى ذلك على وجه الحصر فقال(۱): «وقد غَلِطت جماعة من البغداديين في قولهم إنهم عند فنائهم عن أوصافهم دخلوا في أوصاف الحق ، وقد أضافوا أنفسهم بجهلهم الى معنى يؤدّي الى الحلول أو الى مقالة النصارى في المسيح عليه السلام ».

### حقائق النصوف ومظاهره

التصوّف في الدرجة الاولى سلوك: انه عمل لا علم!

والتصوف نعمة يُسبغها الله على من يشاء من عباده ؛ ولا يستطيع أحد مهما جَهد آن يصل الى تلك النعمة اذا كان الله لا يريد له ذلك .

والتصوف شيء بين الانسان وربه ، فلا يجوز ليمنن كتَشَفَ الله له عن بعض جوانب المعرفة الحقيقية ان يبوح للآخرين بما شاهد.

يتنضح من هذا انه من غير الممكن ان نعرف الصوفية الا اذا تصوفنا . ولكن لا بد في هذا المقام من وصف ظاهر للتصوف نجتهد فيه قدر الامكان قانعين بما رأى المتصوفون أن يبوحوا به لنا . من أجل ذلك لن يكون لنا الافضل ترتيب عناصر التصوف لتقريبها من الاذهان، ولن يكون لنا في نقدها أو تعليلها شأن .

### القلب

يقوم التصوف على حقيقة واحدة هي العنصر الاساسي فيه. تلك الحقيقة او ذلك العنصر هي القلب. وجميع حقائق التصوف وعناصره تتعلق بالقلب. يقسم المتصوفون الاعمال قسمين: قسماً يتناول الاعمال الظاهرة التي تُعمل بالجوارح والحواس ً الظاهرة مثل الصلاة والصوم والبيع والجهاد والزواج

<sup>(</sup>١) اللم ٣٣٤ ، راجع الاحياء ٣ : ٣٥ ، عوارف المعارف ١ : ٢٤٢ .

وتولي القضاء؛ وهذه أعمال اجتماعية لا شأن للصوفي بها. ثم هنالك الأعمال الباطنة مثل الايمان والمعرفة والتوكيل والرضا والتقوى والحوف والرجاء والصبر، فهذه هي أعمال القلوب، وهي التي يقصر الصوفي همة عليها ويفرح بها لأنها في الحقيقة نعم ينعم الله بها على القلب، وليس للانسان يد أو ارادة في الحصول عليها.

# العناصر الصناعية في تصوف الغزالي

ان الهدف الاسمى من التصوف هو الحصول على المعرفة من طريق الالهام الشبيه بطريق الوحي . أما المعرفة التامّة فتكون بشيء شبيه بالالهام ولكن أسمى منه : بالكشف أو المشاهدة ، وذلك بأن يكشف الله لعبده الذي اختاره عن خزائن علمه وعن حقيقة أسمائه . ويكون ذلك عادة بعد السلوك في الطريق والتنقّل في المقامات على ما سيأتي .

على أن حصول الصوفية على الكشف أو المشاهدة لا يكون إلا بعد وَجُد . والوجد هو نشوة تملأ نفس السالك في المقامات فيغيب عن المحسوسات اللّي تحيط به فيخلو قلبه من كلّ شيء حتى يستعد لقبول الإلهام ، أو حتى يتهيّأ له الكشف .

وبعض المتصوّفة يَدَ مُخُلون في الوجد عفواً وبيُسر وسهولة. وبعضهم لا يتهيّأ له ذلك الا بعدَ رياضة. ولا تسمّى حالهم تلك وجداً بل تواجداً.

والتواجد لا يحصل من تلقاء نفسه ، بل يجب أن يتسبيقه وسائل صناعية منها الذكر والسماع (الغناء والعزف والرقص).

(أ) الذكر : ان تنسى كلَّ شيء سوى المقصود بالذكر (سوى الله). والذكر على ضربين : ذكر اللسان وذكر القلب . وذكر القلب أسمى من ذكر اللسان والذكر باللسان والقلب معاً أكمل . وغفلة المتصوّف عن ذكر الله بقلبه عقوبة للمتصوّف . فذكر المتصوّف لله بقلبه يجب أن يكون دائماً غير منقطع . والمتصوّف اذا غفل عن ذكر الله فقد غفل عن الله .

(ب) السماع: هو الاصغاء الى الغناء الذي يُراد به التواجد. وقد يرافق

هذا الغناء عزف من جنسه . أما الرقص فهو حركات موزونة بالجسم ترافق الغناء أو العزف و تساعد على حصول التواجد .

# الطريق أو السفر ( تآو ) :

وكما أن للسفر الجسماني فوائد كثيرة فان لهذا «السفر والروحي» فوائدة ايضاً. فان الذي «يسافر» ليستقري هذه الشهادات من الاسطر المكتوب بالخطوط الآلهية من آحاد الذرات، لا يحتاج الى التردد في الفلوات، ولسه غُنية في ملكوت السموات. والناس لا يجب أن يفتحوا عيونهم حتى يبصروا، بل يجب أن يغمضوها ليبصروا جيداً. على أى هذا السفر الروحي يستحسن أن يسبقه سفر جسماني. ولكن ما دام المسافر مفتقراً الى ان يبصر عالم الملك والشهادة بالبصر الظاهر فهو بعد في المنزل الأول من منازل السائرين الى الله والمسافرين الى حضرته، وكأنه معتكف بعد على باب الوطن لم ينفض به المسير الى متسبع الفضاء.

#### المقامات

اذا ابتدأ الصوفي سفره وجب أن يبدأ بالمقام الاول الذي هو في الحقيقة استعداد لاجتياز المقامات التي توُلّف طريقه . هذا المقام الاول هو :

- مقام التوبة . ومعنى التوبة للمريد (المبتدىء) أن يذكر ذنبه دائماً ؛ أما المحقق المتقدّم في رياضة النفس فالتوبة له معناها نسيان ذنبه . وبعد أن يبدأ المتصوف سفره (يبدأ في «سلوك الطريق »)، وقد استعد لذلك بالتوبة ، يمر بالمقام الاول أو المحطّة الاولى :

( أ ) مقام الورع . والورع أن يمتنع الصوفي السالك عن كل حرام وأن يتعفقف عن كل أمر فيه شُبهة . واذا تشابه الامر عليه ثم لم يستطع أحد أن ينقذه من حيرته فلَيْ يَسْتَفْتِ قلبه ؛ بل لييتُ بُعَ فتَوى قلبه ولو أفتاه الناس بخلاف ما يكون قد اطمأن قلبه اليه .

(٢) مقام الزهد. والزهد هو الاعراض عن جميع ما في الدنيا ؛ وأن

يُخْلِيَ المتصوّف قلبه مما خلَتْ منه يداه ، وأن تفقد الدنيا في عينه كلّ قيمة . ويشترط ألاّ يكون الزهد خوفاً من النار أو رجاء للجنة ، بل مَيْلاً وطيداً هادئاً عن الدنيا حتى يستطيع المتصوّف أن ينصرف بكلّيته الى الله .

(٣) مقام الفقر ، وذلك ألا يقبل المتصوّف أن يَـمــُلـك َ شيئاً ، بل يكتفي من الدنيا بالضروري الذي يحفظ عليه قوّته ليمضيّ في طاعة الله . واذا فقد المتصوّف هذا الضروريُّ سكت ولم يُبال .

(٤) مقام الصبر ، وذلك أن يصبر المتصوّف على كل ما يناله فلا يألَمُّ و (يظهر الشكوى من الالم) ولا يتمنّى زوال ضُرّه ؛ بل لِيَعُدَّ ذلك ابتلاءً من الله واختباراً ، فانه من نعم الله .

( ٥ ) مقام التوكيّل ، وفيه يثرك المتصوّف الاهتمام بأمور الدنيا ولا يدّخر للمستقبل ولا يتمنتى حالاً ، فان الله الذي خلقه هو الذي يدبّره . ثم يأتي المقام الاخـــير :

(٦) مقام الرضا ، وذلك أن يتقبّل المتصوّف كل ما يأتي من الله باطمئنان ، بعد هذا يكونُ السفرُ قد بلغ مداه ويكون الصوفي قد أصبح نقيّ القلب مستعدد السقيّ المعارف من الله عزّ وجلّ ـ اذا كان قد رافق هذه المقامات « أحوال » نُزُلت بالقلب وساعدته على ان يتطهر وينقى .

# الأحسوال

هذه الاحوال تنزل من لكرُن الله الى القلب فلا يستطيع الانسان لها دفعاً ولا يقدر ان يحتفظ بها فوق ما اراده الله ، وهذه الاحوال هي : حال مراقبة النفس ومحاسبتها – القرب – المحبة – آلحوف والرجاء – الشوق – الأُنس – الاطمئنان – المشاهدة – اليقين .

والاحول هذه وجو نفساني و يحيط بالمتصوف في أثناء تقدمه في المقامات . إن حال القرب – مثلاً – يقتضي حالين ، فمنهم (من المتصوفة) من يَعْلُبُ على قلبه الخوف من نظره الى قرب الله منه ، ومنهم من يغلب على قلبه المحبّة . وذلك على حسب ما قسم الله للقلوب من التصديق وحقيقة اليقين والحشية ، وذلك من كشف الغيوب . فان شاهد قلبهُ في قربه من سيده عظمتَه وهيبته وقدرته أداه ذلك الى الخوف والحياء والوجَل ، وان شاهد قلبه في قُربه لطف سيده وقديم احسانه له ومحبته أداه ذلك الى المحبة والشوق .

وربما خلط بعضهم بين المقامات والاحوال ، من أجل ذلك نبه السُهروردي على الفرق بين النوعين فقال (عوارف المعارف ١: ٣٠٣) الحال ترد ثم تتحول (تذهب) بينما المقام ثابتٌ، فإذا ارتقى الصوفي الى مقام ثبت فيه. ولكن قد يكون الشيء حالاً ثم يصبح مقاماً . فمحاسبة النفس مثلاً تكون في اول أمرها هحالاً » . ان الانسان يذنب (أو يهمل) ثم يحاسب نفسه على ما فرط في أمره ، ولكنه بعدئذ يغفل من جديد او يهمل فيعود الى محاسبة نفسه ، وهكذا دو اليك . فما دام في هذه الدرجة فالمحاسبة (حينما ترد عليه) تكون حالاً له . ولكن اذا تأدبت نفس الانسان واصبح يقظاً لا يغفل عن نفسه (فلا يذنب ولا يهمل) اصبحت المحاسبة له مقاماً .

بعد هذه «الرياضة » القاسية التي مارسها الصوفي في أثناء «سفره » اصبح قلبه مستعداً لقَبُول نور اليقين ، واصبح ينظر بنور الله ، واصبح له فَراسة الموَّمن يَعَرِّف المعلومات التي لا يعرفها مَن \* هم دونه من البشر .

وهنا بدّخل المتصوف في الوجد ، في «حال من الشعور الخفيّ » هو بدء النشوة في نفس الصوفي للاقتراب من الله فتنصرف حواسّه كلها عما حوله الى التأمل في الله الواحد ، ويدخل على القلب من أجل ذلك غبطة واسعة .

ويأتي بعد ذلك الفناء، ويبطل شعور المتصوّف بكل ما حوله وتتعطل حواستُه الظاهرة، فلا يدرك في خارج نفسه شيئاً، حتى لو أصيب احدهم بسهم ثم نُزع ذلك السهم من جسمه لما شعر قط. بعد هذا «يفنى الفنساء نفسه » ويبطل شعور المتصوف بانه لا يدرك شيئاً مما حوله، وهذه مرتبة اعلى يدعوها المتصوفة: فناء الفناء.

فاذا فقد المتصوّف كل حس ، ثم فقد كل حس بفيقدان ذلك الحس،

فَقَدَ فُقِدَ المخلوق ووُجِدَ الخالق وحصل البقاء: لقد فني الانسان وبقي الله. لقد بطلت مفردات الموجودات وتحققت ذات الوجود: لقد ارتفع الفرق بين العاقل والمعقول وبين الموجد والموجود، والعارف والمعروف وبين الرائي والمرئي، ولم يبق في الوجود شيء الا الله. لقد اصبح الوجود كلّه وحدة لا يمكن ان توصف الا بأنها موجودة.

# ثمرة السلوك في الطريق

وثمرة الوصول، أو البقاء في الله، حصول ُ الكشف أو المكاشفة. والكشف ُيثمر المعرفة.

أن معرفة الصوفي تكون من طريق القلب لا من طريق الحواس". ومتى الكشف للصوفي السالك شيء، ولو كان يسيراً، بطريق الإلهام والوقوع في القلب من حيث لا يدري فقد صار عارفاً بصحة الطريق، أي قام له ذلك دليلاً على أنه قد سلك الطريق سلوكاً صحيحاً. شبة الغزالي، في سبيل التمثيل على ذلك، الانسان بحوض ؛ وشبه المعرفة من طريق الحواس بالماء المتسرب الى ذلك الحوض من جوانبه ؛ وعلى هذا يمتلىء الحوض ولكن بماء متسرب من هنا وهناك نظيفاً أو غير نظيف. اما المعرفة من طريق القلب فشبتهها بالنبع في قعر ذلك الحوض تكفُلُ له ماء صافياً ثجاجاً. « فالعاليم أنه ( الدنيوي ) كالحوض تتجمع فيه مياه الأمطار والمرافق المجاورة. و « العارف » ( الصوفي ) كالحوض الذي ينبع ماؤه من قعره.

## ماذا يعرف الصوفى ؟

يسعى الصوفي الى ان يعرف الله. والمعرفة معرفتان: معرفة حتى ومعرفة حقيقة . اما معرفة الحتى فهي أن تعرف الله بما تدل عليه اسماره التي ستى نفسه بها ، واما معرفة الحقيقة ... يعني معرفة حقيقة الله عز وجل ... فلا سبيل اليها ، لأن «معرفة الله» هي الربوبية ، ولذلك قالوا: «ما عرفه غيره (يُعْنُونُ: ما عرف الله عير الله نفسه) ولا احبه سواه». إن

عَمُولَ البشر عاجزة عن ادراك حقيقة الله وعن الاحاطة بها.

والمستخلص من رموز الصوفية واشاراتهم أن معنى المعرفة «هي ان تتحقق في قلبك حقيقة الوجود» فتعرف العالم كما هو – اي تعرفه كما يعرفه الله تعالى – فاذا عرفته كما يعرفه الله زال الحجاب بين الحالق والمخلوق، وتمت الوُحدة بين العارف والمعروف واصبح كل ما في هذا العالم – في لحظة ما أو برهة ما – شيئاً واحداً: هو هو! هذا الطور لا يجوز ان يوصف، فاذا بلغه احدهم وجب ان ينشد:

وكان ماكان ممـــا لستُ أَذْكُرُه ، فُظْنَ خيراً ولا تسأل عن الخير ١١٠ .

اما ثمرة هذه المعرفة فهي المكاشفة بلغة الصوفيين ، يعنون بذلك ان يدنُو الصوفي بقلبه من الله فيستطيع القلب ان يُدركَ كل شيء ، وراء الغيب ، لا بنفسه بل لأن الله عز وجل يُشرق على قلوب أوليائه بهذه المعرفة الالمَمية . ولقد زادوا القول توضيحاً فقالوا : بل القلب يصبح لا شيء فيه الا الله :

مكانُّك من قلبي هو القلب كلُّه ، فليس لشيءٍ فيه غيرَك موضعُ (١٠).

« فالعارف » اذن من أدرك حقيقة الوجود على ما هي عليه وأدركها بالله . وليست حقيقة الوجود شيئاً غير الله !

<sup>(</sup>١) المنقذ ص ٧٠. والبيت لابن المعتز .

<sup>(</sup>٢) الحق هو الله عز وجل ، اللمع ٣٣٩ ، ٣٣٦ .

<sup>(</sup>٣) عوارف المعارف ١ : ٢٤٣ .

<sup>(</sup>٤) المع ٢٣٤، ٣٣٥.

# للنوسع والمطالعة

- كتاب الزهد لاحمد بن حنبل (تصحيح عبد الرحمن قاسم)، القاهرة (مطبعة أم القرى) بلا تاريخ.
- الطريق الى الله أو كتاب الصدق ، تأليف أبي سعيد الحرّاز (نشره عبد الحليم عمود ) ، القاهرة ، بلا تاريخ .
- اللمع في التصوّف لأبي نصر السرّاج (نشره نيكلسون) ، ليدن 190٤ م .
- كتاب التوهم للحارث المحاسبي (نشره آربري)، مصر ۱۹۳۷ م.
- الرعاية لحقوق الله للحارث المحاسبي (نشره عبد الحليم محمود وطه عبد الباقي سرور) ، القاهرة بلا تاريخ .
- قوت القلوب لابي طالب المكتي، القاهرة ١٣٥١ هـ= ١٩٣٢م ؛ الخ
- الرسالة القشيرية لعبد الكريم هوازن القشيري ، القاهرة (البابي الحلبي ) ١٣٥٩ هـ = ١٩٤٠ م الخ .
- التعرّف لمذهب أهل التصوّف لأّبي بكر محمد الكلاباذي (نشره عبد الحليم محمود وطه عبد الباقي سرور)، القاهرة ١٣٨٠ هـ 19٦٠ م.
- طبقات الصوفية لأبي عبد الرحمن السلمي (تحقيق نورالدين شريبة)
   القاهرة ۱۳۷۲ هـ= ۱۹۵۳ م .
  - ـ حلية الاولياء لأبي نعيم الاصفهاني .
- التصوّف في الاسلام ، ثأليف عمر فرّوخ ، بيروت ١٣٦٦ هـ التصوّف .
- التصوّف الاسلامي في الادب والاخلاق ، تأليف زكي مبارك ، القاهرة ١٣٧٧ هـ ١٩٥٤ م .
- الحياة الروحية في الاسلام ، تأليف محمد مصطفى حلمي ، القاهرة ١٣٦٤ هـ= ١٩٤٥ م .

- ــ تقريب الاصول لتسهيل الوصول لمعرفة الرسول ، تأليف أحمد زيني دحلان ، القاهرة ١٣٤٩ ه .
- ــ التصوّف عند العرب ، تأليف عزّت عبد العزيز ، بيروت ١٩٣٨ م.
- ــ التراث الروحي للتصوّف الاسلامي في مصر ، تأليف عبد المنعم خفاجة ، القاهرة بلا تاريخ .
- ــ من أعلام التصوّف الاسلاميّ، تأليف طه عبد الباقي سرور ، القاهرة ١٩٥٦ م .
- ـــ شخصيًا ت صوفيّة ، تأليف طه عبد الباقي سرور ، القاهرة ١٣٦٨هـ = ١٩٤٨ م .
- \_ التصوّف في الشعر العربي : نشأته وتطوّره الى القرن الهجري الثالث تأليف عبد الحكيم حسّان ، القاهرة ١٩٥٥ م .
- ــ المدائح النبوية في الأدب العربي ، تأليف زكي مبارك ، القاهـــرة ١٣٥٤ هـ = ١٩٣٥ م .
- راجع أيضاً المصادر والمراجع في ترجمة الغزَّاليُّ وفي التصوَّف المتطرَّف

# حُجَّة الإسلام العَزّاليّ

كان محمد بن محمد ، والد الامام الغزّاليّ ، رجلاً أُميّـيّاً فقيراً يغزل الصوف ويبيعه في دكتانه بطوس . وكان رجلاً صالحاً يجالس المتفقّهة ويحضُرُ مجالس لوعظ ويألف الصوفية . ويبدو أنه لم يُرزق بابنيه أبي حامدٍ محمدٍ وأبي الفتوح أحمد باكراً ، ثم انه توفي وهما بعد ُ طِفلان .

ولد أبو حامد محمدُ بن محمد بن محمد الغزّاليّ سنة ٤٥٠ ه (١٠٥٨ م) في طوس ، وفيها تلقّى علومه الاولى. وقبل أن يتوفّى الغزّاليّ الوالد أوصى بابنيه جاراً له صوفياً بأن يعلّمهما ولو أنفق عليهما كلّ ما سيخلفه علّيهما من المال.

ونَفَدَ هذا المال وشيكاً فنصح الجار الصوفي للغز اليَّينِ بأن يدخلا مدرسة بأكلان فيها ويأويان ، ثم يتعلّمان في أثناء ذلك . وكثيراً ماكان أبو حامدٍ يقول بعد ذلك : طلبنا العلم لغير الله فأبى أن يكون (العلم) إلا لله !

وتلقتى الغزالي الفِقه في طوس، سنة ٤٦٥ ه (١٠٧٣م)، على أحمد ابن محمد الراذكاني. ثم ذهب الى جُرجان ودرس على الشيخ أبي القاسم اسماعيل بن مسعدة الاسماعيلي الجرجاني (٤٠٤ – ٤٧٧ه)، وكان إماماً شافعياً ومحد ثاً أديباً؛ وكانت داره مجمع العلماء (ابن الاثير ١٠: ٥٠). وعن الشيخ الاسماعيلي علتى الغزالي التعليقة (مجموع مسائل في الفقه). بعدئذ ذهب الى نيسابور، سنة ٤٧٣ه، ودرس على امام الحرمين أبي المعالي عبد الملك الجُويني (ت ٤٧٨ه) علوم الفقه والمنطق والاصول. وعن الجويني أخذ الغزالي الملاهمي (ت ٤٧٧ه).

وبعد وفاة الجويني ذهب الغزّاليّ الى العسكر ، بلاط الوزير نظام الملك في ظاهر نيسابور ، وكان نظام الملك يقرّب العلماة والادباء ، فأعسجب بالغزّاليّ وبمقدرته في المناظرة . وفي سنة ٤٨٤ ه (١٠٩١م) عيّن نظام الملك أبا حامد الغزّاليّ استاذاً في المدرسة النظامية في بغداد ، فدخل الغزّالي بغداد شاباً في مُعنفوان الصبا أنيقاً في ثيابه مترفاً في سائر أحوال حياته . وسرعان ما اشتهر الغزّاليّ في بغداد وكثر أنصاره وخصومه . وفي سنة ٤٨٥ ه (١٠٩٢م) فتك الباطنية بنظام الملك فترك ذلك في نفس الغزّاليّ أثراً عميقاً من الحزن على نظام الملك ومن النقمة على الباطنية (ومن الحوف على نفسه!) .

ولم يُستَّع الغزّالي بمُقامه وجاهيه في بغداد إلا أربع سنوات أو تزيد قليلاً ، لأنه جاء الى بغداد يحمل في أعصابه بوادر مرض الكنَّظ.

الكنظ (١) أو الغنظ هبوط في القوى الجسمانية والعقلية يُنتج اضطراباً نفسياً يتسم صاحبه بالقلق والسويداء. وهو يظهر عادة بعد الحامسة والثلاثين ، ويمتد من ثلاثة أشهر الى ستة. وهو قابل للشفاء. وتتألف مدة المرض من فترات يتعرّض المريض في أثنائها لأزمات خفيفة أو حادة ، متقاربة أو متباعدة . ويرافق هذا المرض ضَعف في الذاكرة وتشتت الفكر مع الحزن والتشاوم والحرب من تبعات الحياة . والمريض بالكنظ يقل أكله ونومه ويستولي عليه خشوع من التقوى والورع .

ويصف الغزّالي حاله في «المنقذ »وصفاً مُسهْيباً ثم يقول (ص ٦٤):
«فلم أزلَّ أتردد بين تجاذب شهوات الدنيا ودواعي الآخرة قريباً من ستة أشهر أوليها رجب سنة ثمان وثمانين وأربعمائة. في هذا الشهر جاوز الامر حدّ الاختيار الى الاضطرار ، اذ قفل الله على لساني حتى اعتُقل عن التدريس فكنت أجاهد نفسي أن أدرّس يوماً واحداً تطبيباً لقلوب المُخْتَلفة (الآتين لسماع الدروس). وكان لا يَنْطق لساني بكلمة ولا أستطيعها البَتّة . ثم أورثت هذه العُقْلة في اللسان حُزناً في القلب بَطلَ معه قوة الهضم وقرَم

 <sup>(</sup>۱) راجع مقالا للمؤلف في مجلة « العلوم » (بيروت ) أيار – مايو ١٩٦١ ، ص ٢٨ – ٣١.
 وراجع أيضا ، تحت ، ص ٤٩٤ .

الطعام والشراب ، فكان لا تنساغ لي شَربه ولا تنهضم لُقمة . وتعدّى ذلك الى ضَعف القوى حتى قطع الاطباء طمعهم في العلاج » .

ونصح بعض الاطباء للغزالي بالسياحة في الارض فأناب عنه أخاه أحمد في التدريس في النظامية ثم غادر هو بغداد في ذي القَعدة من سنة ٤٨٨ (تشرين الثاني – نوفمبر ١٠٩٥) ووصل الى دمشق في مطلع سنة ٤٨٩ هـ، ثم تنقل نحو سنتين بين دمشق والقدس والحليل ومكة والمدينة . ورجع الغزالي الى بغداد قبل أن يدخل الصليبيون القدس في الاغلب ، ولكنه استمر في اعتزاله التدريس متنقلاً بين طوس وهيمذان ونيسابور فيما يبدو .

وفي ذي الحيجة من سنة ٤٩٩ (أيلول – سبتمبر ١١٠٦) استطاع الوزير فخر الملك بن نظام الملك أن ميقنع الغزالي بالتدريس في نظامية نيسابور بعد الالحاح. وبعد شهر أو نحو ذلك قُتل فخر الملك ، قتله رجل من الباطنية يوم عاشورا من سنة ٥٠٠ ( ١١ – ٩ – ١١٠٦ م ) .

وعاد الى الغرّاليّ شيء من الاضطراب فغادر نيسابور الى طوس حيث قضى بقية أيامه بختم القرآن وقراءة الحديث وبالوعظ والتدريس. وقد بنى قرب بيته مدرسة للمشتغلين بالعلم وخانقاهاً للصوفية ، فكان يرعاهم جميعاً شكراً لله على ماكان قد لقيه هو في مدرسة طوس يوم كان فقيراً يافعاً.

وتوفي أبو حامد الغزّاليّ في طوس سنة ٥٠٥ هـ (١١١١ م ) .

### كتبسه

بدأ الغزّالي التأليف في فروع الفقِه وأصوله ، وفي مسائل الحلاف وفي الجلاف وفي الجلاف ، منذ صباه ولكننا لا نجد له كتاباً مهماًقبل سنة ٤٨٧ هـ (١٠٩٤ م ) . ثم انه استمر في التأليف الى آخر سنة من حياته :

مقاصد الفلاسفة (٤٨٧ هـ): لما سئل الغزّالي كتاباً في الرد على الفلاسفة قال : ليس في الامكان ولا من الإنصاف أن يَرُدَّ الانسان على مذهب قبل عرضه وتوضيحه . من اجل ذلك وضع كتاب مقاصد الفلاسفة لحكاية مقاصد الفلاسفة «من علومهم الطبيعية والآلهية من غير تمييز بين الحق منها والباطل » .

غير ان الغزالي خالف أحياناً ما شَرَطه على نفسه وكان يقول مثلاً: « وأما الاَلْهَيات فأكثر عقائدهم فيها على غير الحق ، والصواب فيها نادر » .

\_ تهافت الفلاسفة ( ٤٨٨ هـ) ، ردّ الغزالي فيه على الفلاسفة وأراد به تسويد صفحتهم في نظر العامة وتهديم الفلسفة نفسها . وقصد الغزالي بالتعبير «تهافت (١) الفلاسفة » ، فيما أرى ، تناقض الفلاسفة في أدلتهم وقصورهم عن إقامة الأدلة المقنعة على صحة ما يزعمونه من الآراء .

والذي حمل الغزالي على الرد على الفلاسفة أنه رأى شبان زمانه الذين رُزقوا حظاً قليلاً من الذكاء أو نالواً قسطاً يسيراً من العلم يستهينون بأمور الدين ، ويحتجون لذلك بأن الفلاسفة العظام كأفلاطون وأرسطو ماكانوا يقومون بمثل هذه العبادات ؛ وبأن كثيرين من غير المسلمين ناجحون في حياتهم الدنيا ، وهم لا يتقيدون بمثل هذه العبادات أيضاً ؛ وبأن هذه العبادات تليق بالجماهير الجاهلة ، وهم أرفع من هوالاء درجة .

وأراد الغزالي أن يبين في هذا الكتاب أن المرموقين من الفلاسفة كانوا يوثمنون بالله واليوم الآخر ؛ وأن الفيلسوف المرموق أيضاً قد يصيب في آرائه الرياضية والطبيعية والسياسية ثم يكون مخطئاً في آرائه الإلهية والدينية . ويسرد الغزالي كثيراً مما رُوي عن كبار الفلاسفة ، مما يخالف الدين ، الى التبسديل والتحريف اللذين وقعا في نقل كتب هؤلاء الفلاسفة من اليونانية الى العربية .

وحصر الغزالي قضايا الفلسفة في عشرين مسألة تدور على المدارك التالية : أزلية العالم والزمان والمكان وأبديتها ــ الله وصفاته وخلق العالم ــ علم الله خاصة ــ نظام العالم ومعرفة النجوم للغيب ــ جوهر النفس ــ المعاد (الآخرة).

يبدأ الغزالي بعرض رأي الفلاسفة في القضية المعينة ، ثم يورد أدلتهم على الحانب الذي يُرُوَّكُهُ من تلك القضية . بعدئذ يورد اعتراضه هو على رأيهم ويأتي بأدلته على فساد أدلتهم . وهو يعتقد أنه اذا استطاع أن يبيّن فساد أدلتهم

<sup>(</sup>١) راجع مناقشة جامعة لمماني كلمة ٥ تهافت ۽ عند الباحثين المختلفين ( ده بور ٢٠٠ - ٢٠٠ ) لمحمد عبد الهادي أبي ريدة .

وغموضَها في أمر واضح متفق عليه (كروحانية النفس وخلودها مثلاً) ، فان ذلك سيجعل أدلتهم المتعلقة بأمور دقيقة غامضة (كخلق الله للعالم، وصفات الله، والخلود الجسماني) تسقط من تلقاء نفسها. واسقاط الدليل على قضية ما هو اسقاط للقضية نفسها.

ويحب الغزالي أن ينقض براهين الفلاسفة ببراهين مثلها (بمقدمات ونتائج عقلية مستمدة من الرياضيات والطبيعيات) ، ولكنه يأتي في أكثر الاحايين بأدلة شرعية (قرائن اجتماعية ولغوية). وأدلته قد تكون شخصية كقوله (ص ٢٥): « فهذا أخبل أدلتهم . وبالجملة كلامهم في سائر مسائل الآلهيات أرك من كلامهم في هذه القضية » ؛ أو قوله : « فَبِمَ تنكرون على من يقول (بغير قولكم) ... (ص ٢٦، ٣١، ٣٦، ٣١٣ الخ) . أو يقول (ص ٣١٣ مثلاً) : « ان الإبصار عندنا يجوز أن يتعلق بنفسه ... ولكن العادة جارية بخلاف ذلك ؛ وخرق العادات عندنا (عند الاشعرية) جائز » .

وقد تكون أدلته نقلية : استشهاداً بالقرآن الكريم وبالحديث الشريف وبأقوال الرجال وبأن الفلاسفة مخالفون لكافة المسلمين (ص ١٦٤ ، ٢٧٦ ، ٢٧٣ ، ٣٤٤ ، ٣٤٤ ، ٣٤٤ .

وأكثر أدلته جدلية على مثال أدلة علماء الكلام . وقد يأخذ عدداً مسن براهين الفلاسفة كما فعل الاشعري من قبله والمعتزلة من قبل ُ ايضاً .

المستظهري (٤٨٨ ه)، ويسمتى أيضاً «فضائح الباطنية»، ألَّـ الله تلبية لرغبة الحليفة المستظهر، وذكر فيه عقائد الباطنية ورأيَّهم في الامام المعصوم، ثم كفّرهم.

- الاقتصاد في الاعتقاد (٤٨٨ ه)، وهو بحث موجز معتدل في علم الكلام (يبدو أنه تأثّر في تأليفه بكتاب الاشعري: «استحسان الحوض في علم الكلام »). ويعني بالاقتصاد (الاعتدال) موقفاً وسطاً بين الذين جَمَدوا على التقليد واتباع ظاهر الشرع بلا تفكير وبين المتفلسفين الذين تطرّفوا في الآراء والتأويلات حتى ابتعدوا عن الدين أو تركوه.

- احياء علوم الدين (في فترات بعد سنة ٤٨٨ هـ) أوسع كتب الغزّاليّ وأدلّها على اتّجاهه العملي في الحياة وعلى سلوكه الصوفي في العبادة والتفكير والمعاشرة. وقد جعله الغزّاليّ أربعة أرباع تطبع اليوم في أربعة أجزاء: رُبع العبادات (في العقائد والعبادات) – ربع العادات (آداب الأكل، الحلال والحرام، الصحبة، العزلة، السّماع والوّجد، الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، الخ) – ربع المهلكات (شرح عجائب القلب، رياضة النفس، كسر الشهوتين، آفات اللسان، ذم الغضب، ذم الدنيا، الخ) – ربع المنجيات الشهوتين، آلصبر والشكر، الفقر والزهد، التوحيد والتوكيّل، ذكر الموت وما بعده).

والذي نلاحظه أن هذا الكتاب كتاب فقه وأخلاق ممزوجين بالتصوّف. وفي هذا الكتاب عدد كبير من الاحاديث لا يتعرّفها رواة الحديث ، منها ما هو صحيح المعنى جميل مثل «اطلبوا العلم ولو في الصين » (١) ، ومنها غير ذلك ؛ كما أن فيه آراء عبقرية الى جانب استطرادات ليست كذلك. ويبدو لي أن تأليف «الاحياء » قد امتد زمنا طويلا قبل أن يشعر الغزّالي بمرضه وبعد ذلك : فالفصول العبقرية تعود الى الفترات التي كان الغزّالي فيها في اعتدال وصحة ، والاستطرادات التي هي غير ذلك كانت زبتاج الازمات المرضية التي كانت تمرّ به .

- أيها الولد (بعد الاحياء ، ١٠٥ه). ان واحداً من الطلبة المتقدمين لازم الغزالي ثم اشتغل بالتحصيل (على نفسه) حتى جمع دقائق العلوم. ثم انه كتب الى الغزالي يسأله عن العلم النافع في الآخرة حتى يتمسلك به ويترك ما سواه. فكتب اليه الغزالي هذه الرسالة يخاطبه فيها بقوله: أيها الولد، مرة بعد مرة. ويفتتح الغزالي الرسالة بقوله: «ان النصح يؤخذ من مَعدِن

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين ١ : ١٣ ؛ راجع مصباح الظلام ١ : ١٠١ ؛ المغني ٢٢ ، التصوف في الاسلام ٠٠ . ذكر القاضي ابو بكر بن العربي ان الغزالي كان يقول عن نفسه : أنا تُمزجى البضاعة ( قليلها أو رديثها ) في الحديث ( موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول لابن تيمية ١ : ٢ ) .

النبوّة ؛ فان كان قد بلغك منه شيء فأي حاجة لك في نصيحتي ، وان لم يبلغن فماذا -عصّلت في تلك السنين الماضية ! »

- المنقذ من الضلال (٥٠٢ه ه). في هذا الكتاب يتناول الغزّالي الكلام على الاحوال التي تقلّب فيها في مرضه قبل أربع عشرة سنة. فالكتاب ليس «يوميات» بل «ذكريات». على أن الغزّالي قد أجاد وصف مرضه في هذا الكتاب الصغير ودوّن خلاصة آرائه الدينية والفلسفية وتعرّض للشك الفلسفي الذي كان قد عرض له، كما يقول هو، وجاء بأحسن تعليل للمعرفة الجسيّة والمعرفة العقلية والمعرفة الحدّسية. ويبدو لي أن الغز الي قد بدأ هذا الكتاب الموجز الواضح في فترة من فترات الصحة، ثم دهمته أزمة قبل أن يتمة. - المستصفى (أول سنة ٥٠٣ه) في علم أصول الفقه.

قال ابن خلدون (المقدمة ٨١٦): «وكان من أحسن ما كتب فيه المتكلّمون (في علم أصول الفقه) كتاب البرهان لإمام الحرمين (الجُويني) والمستصفى للغزّاليّ، وهما من الاشعرية».

- إلجام العوّام عن علم الكلام (بين ٤٠٥ و ٥٠٥ ه) وفيه يؤكّد الغزّاليّ صحّة مذهب السلف في ما يتعلّق بذات الله وصفاته وأفعاله، ويردّ على الحَشوية والمُنجسّمة. ويبدو أن الغزّالي قد رَجَع في هذا الكتاب عمّا كان قد سمح للعامة به من الحوض في علم الكلام (راجع، فوق، ص ٤٨٩ س).

#### مقامسه

الغزّاليّ مفكّر عبقريّ لا ريب في ذلك ؛ وهو ذكيّ محيط بمقالات الفلاسفة كما نجد في كتبه ، نافذ البصيرة في المجتمع وأهله كما نرى في أحكامه . ولم يكن الغزّالي مقتدراً في الرياضيّات والطبيعيّات ، ومع ذلك فقد أخذ منها أمنلة وأقرّ بصحّة براهينها . أما في المنطق والفلسفة الخالصة فكان علّماً من أعلامهما . غير أنه استخدم المنطق لنصرة الدين وحمل على الفلسفة لأنها تُتضلّ ذوي الاستعداد العقلي القاصر .

والغزَّاليُّ شخصية عجيبة : أنكر قيمة العقل في المعرفة ، وفي المعرفة الدينية

حاصة ، ثم نصر الدين بالعقل . وهاجم الفلسفة وأراد تهديمها ثم استعار براهينها للدفاع عن الدين . ثم انه أدخل الردّ على الفلاسفة في العقائد وكفّر من يذهب الى رأي الفلاسفة في صفات الله وقِدَم العالم وعلم الله خاصة والحلود الروحاني والجسماني ، مع أن رأيه في التصوّف العمل والتقى . (راجع المقدمة ٨٣٦ ، ٨٣٧) .

لم يقصد الغزّالي أن يوجد مذهباً دينياً ولا نظاماً فلسفياً - كماكان شأن الامام على أيضاً - لأنه كان يرى أن الاسلام هو المذهب الصحيح والنظام الوحيد في الحياة وفي التفكير . وكان هد قه الأول وو كدّه أن يدافع عن الاسلام في وجه الحركات الدينية والسياسية وأن يحمي العامة من أخطار الفلسفة على أيمانهم وعلى تمسّكهم بأوامر الدين . من أجل ذلك كلّه استحق من معاصريه لقب محجة الاسلام ، ولا يزال يستحقه .

ومع رغبة الغزّاليّ في الدفاع عن الاسلام ، ومع خوفه الشديد من الخصوم ، فانه كان غير مجانب للحق في الردّ على من ردّ عليهم . ان عداءه للفلسفة والفلاسفة لم يمنعه من أن يقرّ لهم بوثاقة البرهان وصحّة الآراء في فنون العلم والفلسفة الا في الالهيات .

وكان تأثير الغزّاليّ في الشرق والغرب عظيماً جداً ، ومنذ أيامه هو ؛ معً اختلاف آراء العلماء والمفكّرين فيه في كل عصر .

# مجمل فلسفته

لم يحاول الغزّالي أن يوجد مذهباً دينياً ولا نظاماً فلسفياً ، ولا أن يسوّي أيضاً بين الدين والفلسفة . ان الفلسفة عنده ضلال ؛ والحق انما هو في رجوع الانسان في كلّ شيء الى قول الدين : الى القرآن الكريم وحديث رسول الله والى أعمال السلف . واذا نحن قلنا فلسفة الغزالي فانما نعني أسلوبه في معالجة القضايا العقلية من وجهة نظر الدين :

(١) المنطق (المنقذ ٢٩ - ٣١):

يرى الغزَّالي أن المنطق ﴿ هُو النظر في طرق الادلَّة والمقاييس ومقدمات

البر مان. وهو علم محمود ولا صله له بأمور الدين نفياً ولااثباتاً. وللمنطق آفتان (عيبان، ضرران): انه لا يتصبح في الامور الدينية؛ ثم ان الذي يبدأ دراسة المنطق ويرى فيه وضوحاً وصحة براهين يظن أن ما ينقل عن المناطقة الاولين من الكفر كان مؤيداً بمثل هذه البراهين فيتبعهم في كفرهم.

واستعرض الغزّالي طرق المعرفة فوجدها أربعاً ، أو خمساً على الاصح . أما «التقليد » (أخذ الرأي واحداً عن واحدٍ سَبَقَهُ ) فكان الغزّالي قد رفضه ثم توقّف برهة في الدين الذي كان قد أخذه تقليداً عن أبويه .

ثم قال (المنقد ١٦): «وانحصرت أصناف الطالبين (طالبي المعرفة والباحثين عن الحق) عندي في أربع فرق: المتكلّمين (الذين يحكمون بالرأي على غير نهج مقنّن ضرورة") والباطنية (القائلين بأخذ العلم والمعارف عن الامام المعصوم) والفلاسفة (الذين يتعرّفون من طريق المنطق والبرهان) والصوفية (الذين يعرفون بالكشف والمشاهدة). وقد ردّ الغزّالي جميع هذ الطرق الاطريق الصوفية.

## الشك واليقين

يذكر الغزّاليّ أنه شعر بوطأة المرض (المنقذ ١٤) في رجب سنة ١٨٤ (تموز – يوليو ١٠٩٥) ، ولا ريب في أن ذلك المرض كان قد بدأ فيه فعلا قبل ثلاث سنوات على الاقل . ويقول لنا الغزّاليّ (المنقذ ٥ – ٩) إنّه كان من قبل أن يبلغ العشرين (٤٧٠ هـ = ١٠٧٧ م) يشك في صحة اعتناق اللهِ بالتقليد ويحاول أن يصل الى حقائق الامور فلا يستقيم له على حقائقها برهان ولا دليل . على أن الازمة الحقيقية التي مرّ بها الغزّالي جاءت مع مرضه (راحع المنقذ ١٣) . ومع أننا نجيز أن يكون بين مرضه وبين شكة صلة وثيقة ، فاننا المتقد أن كثيراً من التخريج المنطقي لدخوله في الشك وخروجه منه الى البقيد كان نتاج فترة متأخرة من فترات صحته ، لأن الغزّاليّ يروي لنا قصة مرضه وملابسات ذلك المرض بعد أربع عشرة سَنة من اشتداد وطأة المرض عليه منا ندرك منذ مطلع كتاب المنقذ أن الغزالي عازم على أن يصل الى الصوفية .

من قبل أن يبدأ بحكاية قيصة الشك.

# مرض الغزَّالي": نطاقه وآثاره

بالرجوع إلى ما وصفه الغزالي من أعراض مرضه ، ومما نعرفه من صدق الغزالي وأمانته وإخلاصه ومقدرته أيضاً ، نقطع بأن الغزالي كان مصابـــاً بالكنظ أو الغنظ ، وهو مرض نفسي في الأكثر يظهر على ذوي الاتجاه الديني المتطرف .

ومع أن معنى الغنظ (١) أو الكنظ (٢) هو الهم اللازم ؛ أو هو أن يشرف الإنسان على الموت من الكرّب ثم يُفلت منه ، فإننا لا نجد في هاتين الكلمتين ، فيما بين أيدينا من القواميس ، معنى المرض صراحة (٣) . ولكن صديقي الدكتور عبد الرحمن اللبان ، الطبيب الاختصاصي للأمراض العصبية ، لفت نظري إلى جملة في كتاب «عيون الأنباء في طبقات الأطباء» (٤) هي : « ... واحتجوا بامرأة كانت بمصر وكانت شديدة الحزن والهم مُبتلاة بالغنظ والدُرَّد ، ومع ذلك كانت ضعيفة المعدة وصدر هامملوء أخلاطاً رديئة ، وكان حيضها محتبساً .. » .

الكنظ أو الغنظ هبوط في القوى الجسمانية والعقلية ينتج اضطراباً نفسياً (٥) يتسم بالقلق والسويداء. ويرجع هذا المرض في الأصل إلى عامل وراثي. وربما ظهر أو قوي في زمن الطفولة، وعلى أثر صدمة نكسية، في الأكثر. غير أنه في العادة يظهر بعد الثلاثين، وخصوصاً بين الحامسة والأربعين وبين الحامسة والحمسين، وعلى الأخص عند النساء لاتصال هذه

<sup>(</sup>۱) تاج العروس ه : ۲۵۹.

<sup>(</sup>٢) تاج العروس ٥ : ٢٦١ .

<sup>(</sup>٣) راجع أستمراض ما جاء في هذين اللفظين من حيث اللغة .

<sup>(</sup>٤) عيون الأنباء في طبقات الأطباء ١ : ٥ .

A Textbook of the Practice of Medicine, ed. by F. W. (a) Price, Oxford Medical Publications, London 1947, 1884 ff.; Clinical Psychiatry by W. Mayer-Gross, E. Slater and M. Roth, London 1945, 196, 198.

الحيقبة عندهن بسن اليأس. ويمتد هذا المرض من ثلاثة آشهر إلى ستة ، وهو قابل للشفاء التام ، ولكن شفاءه لا يمنع من عودته مرة بعد مرة . ثم ليس من الضروري أن تكون حالة المريض به على وتيرة واحدة من السوء ، بل قد تتألف مدة المرض من فترات يتعرض المريض في أثنائها لأزمات خفيفة أو حادة ، متقاربة أو متباعدة . وقد تمرّ عليه فترات يبدو فيها كالصحيح . أما إذا كانت الإصابه خفيفة فقلما يشعر بها صاحبها ، وقلما يظهر عليسه آثار منها .

في أوائل هذا المرض ، أو في الأحوال الخفيفة منه ، تضعف الذاكرة ويتشتت الفكر ، ويفقد المريض لذة الاهتمام بأمور الدنيا إذ لا يرى لها قيمة لأنها تكون عنده ، في حالته تلك ، أموراً عارضة زائلة . ثم هو يأبي بَذل الخهد ويتخوف من حمل التبعة . ويرافق ذلك كله حال من الحزن ومن الشقاء البادي ؛ ثم تلح على المريض ذكريات الماضي وتتجسم له الأخطاء اليسيرة ، وتتبدى له أحواله الحاضرة كثيرة السوء فيقنط من كل تحسن آني أو مقبل ويستولى عليه قلق شديد .

ويكون المريض في هذه الحال بطىء التفكير ثم يعجز عن معالجة الموضوعات جملة ، بينما يستمر تأمله في أحواله الشخصية ناشــطاً فتتوارد عليه الحواطر المؤلمة بلاانقطاع ، ثم إنه يجنبُن عن الجزم في الأمور التي تعرض له . وكذلك يقل كلام المريض وتندر مخاطبته للآخرين ، ولكنه يظل في العادة ميالاً إلى سرد حكاية حاله بالتفصيل على الآخرين . وترى المريض تنتابه الأفــكار السود لكثرة ما يحاسب نفسه على ضعف طبيعته البشرية ، أو تراه يندب سوء حظه ويلوم نفسه على ما فاته من العمل الصالح في ماضي حياته . وتتراكم تلك الأفكار السود عليه ، وتتجسم أمام عينيه وخياله سيئات بيئته فيستسلم للقلق والقنوط .

وتكثر أوهام المريض فيترجّع بين الشك والاقتناع ، في أمور كثيرة ، مراراً في اليوم الواحد أو في أثناء الحديث الواحد . ومع ذلك فقد تظل بصيرته نافذه وأحكام صائبة ما لم تثقل حاله. والأوهام في الواقع نتيجة ملازمة للكنظ أو الغنظ تتناول الماضي والمستقبل: الأسف على الماضي والحوف من المستقبل. ويرافق تلك الأوهام في المريض قلق شديد على نفسه وأسرته ، فإذا اشتد قلقه لم تنفع القرائن والحجج حينئذ في تبديل شيء من اعتقاداته الخاطئة في نفسه وفي بيئته .

وتتعاظم الأوهام فتنتج في المريض مركَّبَ نقصٍ ، فيشعر المريض في نفسه أنه أعظم الناس ذنباً وأكثرهم شقاء ، أو يرى نفسه مُهملاً في بيئته فيريد أن يبتعد عن أعين الناس . وربما نُحِيَّلَ إليه ، في غير الإصابات الحفيفة العادية ، أن الناس يحتقرونه أو يضطهدونه ، أو أنهم يضايقونه بتتبع أعماله فيشيرون إليه إذا مر بهم ويتهامسون عليه ، أو يبثون عليه العيون ليتجسسوا أخباره .

ويقل نشاط المريض بالكنظ؛ وكلما زادت حالته سوءاً قل نشاطه. وقد لا يتأثر نشاطه بالمرض، ولكن إنتاجه يبطىء ويقل، فإذا أعماله العاديسة تقتضيه في إنجازها وقتاً أطول من الوقت الذي كانت تحتاج إليه في أيام صحته. وأعظم أخطار الأنواع الحادة من الكنظ محاولة الانتحار.

ويضطرب نوم المريض بالكنظ فيبطىء إغفاؤه ويخف رقاده ويقصر ، ثم لايتُعقب ذلك النوم الخفيف القليل المضطرب استجماماً في البدن أو في الفكر. وكذلك يفقد المريض الشهوة إلى الطعام فلا يأكل إلا قليلا الشعوره دائماً بالامتلاء فيقل وزنه لقلة طعامه. ويصيب المريض عادة إمساك خفيف ، ولكن المريض يقلق كثيراً بسبب هذا الإمساك ثم ينسب إليه نتائج أكثر خطراً مما يجب. وفي النساء يخف الحيض أو ينقطع ، ثم تميل المرأة إلى إهمال زينتها. أما التوق الجنسى فيخف كثيراً.

وليس من الضروري أن يعم هذا المرض جسم المريض كله بأعراضه ، بل قد يقتصر على إفساد جهاز واحد من أجهزة البدن . ويتجه المريض عادة اتجاهاً دينياً في سلوكه ، ويستولي عليه خشوع من التقوى والورع ، من غير تعصب ذميم أو تشدد في غير موضعه .

# قِصّة الشكّ واليقين عند الغزّاليّ

على أن قصة الشك واليقين عند الغزّالي قصة بارعة تنكشف عن عبقرية صحيحة ، سواءٌ أكانت تلك القصة حكاية حال تاريخية أو كانت مسرحيّة فنيّة . قال الغزالي (المنقذ ٧ – ٩) :

«وقد كان التعطش الى درك حقائق الامور دأبي وديدني ، من اول أمري وريعان عمري ، عريزة وفيطرة من الله وضعتا في جبلتي ، لا باختياري وحيلتي ؛ حتى انحلت عني رابطة التقليد وانكسرت علتي العقائد الموروثة على قرب عهد بسن الصبا : اذ رأيت صبيان النصارى لا يكون لهم نشوء الا على التنصر ، وصبيان اليهود لا نشوء لهم الا على التهود ، وصبيان المسلمين لا نشوء لهم الا على الاسلام . وسمعت الحديث المروي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم : كل مولود يولد على فطرة الاسلام ، فأبواه يهودانه وينصرانه ويمجسانه .

« فتحرك باطني الى طلب حقيقة الفطرة الأصلية وحقيقة العقائد العارضة بتقليد الآباء والاستاذين و ( الى ) التمييز بين هذه التقليدات، وأوائلها تلقينات؛ وفي تمييز الحق من الباطل اختلافات. فقلت في نفسي : اولا "، إنما مطلبي العلم بحقائق الامور ، فلا بد من طلب حقيقة العلم ما هي . فظهر لي ان العلم اليقيي هو الذي ينكشف فيه المعلوم انكشافاً لا يبقى معه ريب ولا يقاربه إمكان الغلط والوهم ، ولا يتسع القلب لتقدير ذلك ؛ بل الأمان من الحطأ ينبغي ان يكون مقارناً لليقين مقارنة لو تحد "ى باظهار بطلانه مثلا من يقلب الحجر ذهباً والعصا ثعباناً لم يورث ذلك شكاً وانكاراً . فاني اذا علمت ان العشرة اكثر من الثلاثة ؛ فلو قال لي قائل : بل الثلاثة ( أكثر ) ، بدليل اني أقلب هذه العصا ثعباناً سببه في معرفتي ولم يحصل لي منه الا التعجب من كيفية قدرته عليه . فأما الشك في ما علمته فلا .

« ثم علمت ان كل ما لا اعلمه على هذا الوجه ولا اتيقتنه هذا النوع من اليقين فهو علم لا ثِقةَ به ولاأمانَ معه . وكل علم لا امان معه فليس بعلم يقيني ».

## فقدان الثقة بالمقاييس المألوفة

ويتابع الغزّالي الكلام في علوم نفسه وفي فُقدان ثقته بالمقاييس المألوفــة فيقول (المنقذ ١٠ ــ ١٢):

«ثم فتشت عن علومي فوجدت نفسي عاطلاً عن علم موصوف بهذه الصفة (باليقين الذي لا يخالطه شك) الا في الحيسيّات والضروريات. فقلت: الآن بعد حصول اليأس لا مطمع في اقتباس المشكلات إلّا من الجليّات وهي الحيسيّات والضروريات. فلا بد (اذن) من إحكام (هذه) اولاً لأتيقيّن (إذا كانت) ثقتي بالمحسوسات وأماني من الغلط في الضروريات من جنس أماني الذي كان قبل في التقليديات، ومن جنس أمان من الخلق في النظريات، أم هو أمان محقق ...

« فأقبلت بجيد بليغ أتأمل المحسوسات والضروريات وأنظر هل يمكن أن أشكتك نفسي فيها ؟ فانتهي بي طول التشكُّك إلى أن لم تسمح نفسي بتسليم الامان في المحسوسات أيضاً . واخذ يتسع هذا الشك فيها ويقول : من أين الثقة بالمحسوسات واقواها حاسة البصر وهي تنظر الى الظل فتراه واقفاً غير متحرك وتحكم بنقي الحركة ؟ ثم بالتجر بة والمشاهدة ، بعد ساعة ، تعرف انه يتحرك وانه لم يتحرك د نعة وبعنة بل على التدريج ذرّة ورة حتى لم تكن له حالة وقوف . وتنظر الى الكوكب فتراه صغيراً في مقدار دينار ، ثم الادلة له الهندسية تدل على انه اكبر من الارض في المقدار . هذا وامثاله من المحسوسات يحكم فيها حاكم الحس باحكامه ويكذ به حاكم العقل ويخونه تكذيباً لا سبيل الى مدافعته .

« فقلت : قد بطلت الثقة بالمحسوسات ايضاً ، فلعله لا ثقة الا بالعقليات التي هي من الأوليات ، كقولنا العشرة ُ اكثر من الثلاثة ؛ والنفي والاثبات لا يجتمعان في الشيء الواحد ؛ والشيء الواحد لا يكون حادثاً قديماً ، موجوداً معدوماً ، واجباً محالاً ( في وقت واحد ) . فقالت المحسوسات : بم تأمن ان تكون ثقتك بالعقليات كثقتك بالمحسوسات ، وقد كنت واثقاً بي فجاء حاكم

العقل فكذّ بني . ولولا حاكم ُ العقل لكنت تستمرّ على تصديقي ، فلعل وراء ادراك العقل حاكم أخرَ اذا تجلّىكذّ ب العقل في حكمه كما تجلى حاكم العقل فكذّ ب الحسّ في حكمه . وعدم تجلّي ذلك الادراك لا يدلّ على استحالته » .

## رجوعه الى الصوفية

ولما فقد الغزّالي الثقة بجميع طرق المعرفة الواعية (التقليد والحس والعقل) لم يبق له سبيل الى طلب اليقين . أما اذا كان هنالك يقين ، فيجب أن يسقط هذا اليقين عليه من غير طلب له ومن غير شعور بمصدره (قبل أن يسقط عليه) . وهذا هو الذي اتفق للغزّالي . ثم استمرّ الغزّالي في وصف رجوعه الى اليقين فقال (المنقذ (١٢ – ١٤) :

« فتوقفت النفس في جواب ذلك قليلاً ، وأيدت إشكالها بالمنام وقالت : اما تراك تعتقد في النوم اموراً وتتخيل احوالاً ، وتعتقد لها ثباتاً واستقراراً ، ثم تستيقظ فتعلم انه لم يكن لجميع متخيلاتك ومعتقداتك اصل وطائل ؟ فبيم تأمن أن يكون جميع ما تعتقده في يكفظيك بحس او عقل هو حق بالاضافة الى حالتك هذه ؛ لكن يمكن أن تطرأ عليك حالة (جديدة) تكون نسبتها الى يقظتك كنسبة يقظتك الى منامك ، وتكون يقظتك نوماً بالاضافة اليها ؟ فاذا أوردت تلك الحالة تيقنت ان جميع ما توهمته بعقلك خيالات لا حاصل لها ، او لعل تلك الحالة ما يد عي الصوفية أنها حالتهم : اذ يزعمون انهم يشاهدون – اذا غاصوا في انفسهم وغابوا عن حواسهم – احوالاً لا توافق هذه المعقولات . ولعل تلك الحالة هي الموت ، اذ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : الناس نيام فاذا ماتوا انتبهوا . فلعل الحياة الدنيا نوم بالاضافة الى الآخرة ، فاذا مات الانسان ظهرت له الاشياء على خلاف ما يشاهده الآن .

« فلما خطرت لي هذه الخواطر انقدحت (اي ثبتت هذه الخواطسر المشكّكة ) في النفس. فحاولت لذلك علاجاً فلم يتيسر ، اذ لم يمكن دفعه (دفعة ذلك الشك) الا بالدليل. ولم يمكن نصْبُ الدليل الا من تركيب العلوم

الاولية ، فاذا لم تكن (تلك العلوم الاولية ) مُسلَّمة لم يمكن تركيب الدليل . فأعضل هذا الداء ودام قريباً من شهرين انا فيهما على مذهب السفسطة ، بحكم الحال لا بحكم النطق والمقال ، حتى شفى الله تعالى من ذلك المرض ، وعادت النفس الى الصحة والاعتدال ورجعت الضروريات العقلية مقبولة موثوقاً بها على أمن ويقين . ولم يكن ذلك بنظم دليل وترتيب كلام ، بل بنور قذفه الله تعالى في الصدر . وذلك النور هو مفتاح آكثر المعارف » .

### حقائق هذا النص:

أ ) قبل أن نحكم على أمر يجب أن نكون واثقين من المقياس الذي نقيسه به . ب ) إننا لا نعرف مقياساً نقيس به أحكام العقل . ولكن جهلمنا بمثل هذا المقياس ليس دليلاً على فقدانه .

ج) اذا فقد الانسان الثقة بالمقاييس المألوفة استحال عليه اقامة الدليل على صحة الامور ، فيبقى في الاضطراب والحيثرة . ومن المحال أن يعود الانسان الى ما كان قد أنكره فيجعله مقياساً من جديد .

د ) ان النفس المريضة يجب أن تعود الى الصحة حتى تصبح مستعدّة لتقبّل ِ مقياس جديد .

ه) ان اليقين عاد الى الغزّالي بنور قذفه الله في قلبه من حيث لا يدري .
 و) ان هذا النور المقذوف في القلب أعاد الى النفس ثقتها بالضروريات العقلية (آخر المقاييس التي فقد الغزّالي الثقة بها) ؛ والثقة بالضروريات العقلية أعادت الثقة بالمحسوسات ؛ والثقة بالمحسوسات أعادت الثقة بالرواية .

ان للضروريات العقلية نطاقها الذي تصبح أحكامها فيه (كقواعد الهندسة فانها تصح بالعقل ولا تُصِح بالحس"). وكذلك للحس نطاقه الذي تصح أحكامه فيه (فنحن نرى الشمس التي يزيد قطرها خمسين ضعفاً على قطر الارض دائرة لا يزيد قطرها على عشرين سنتيمتراً في رأي العين. وهذا صحيح بالاضافة الى المسافة التي بيننا وبين الشمس. ولا يمكن ، في نطاق القوانين البصرية ، أن نرى الشمس ونحن على أرضنا الا بهذا الحجم).

وكذلك الدين فان له نطاقه الذي تصبح فيه أحكامه المأخوذة بالوحي . قد تصح أحكام الدين من طريق الحس ومن طريق العقل ، ولكنتها لا تجب علينا ولا تنقبل الا من طريق الشرع (بالوحي من الله على لسان نبي ) .

### (٢) الرياضيّات (المنقذ ٢٧ – ٢٩):

« ليس يتعلّق شيء منها (من الرياضيات) بالامور الدينية نفياً وإثباتاً ، بل هي أمور برهانية لا سبيل الى مجاحدتها بعد فهمها » . ولكن لها آفتين : يرى المتعلّم الناشيء صحّة براهين الفلاسفة في الرياضيات فيظن أن براهينهم في سائر علومهم (في الالهيّات مثلاً) صحيحة أيضاً فيتبعهم في الالهيّات فيكفر . أما الآفة الثانية فنشأت من صديق للاسلام جاهل ظن أن الدين ينبغي أن يُنصر بانكار كل علم منسوب الى الفلاسفة حتى حساب الحسوف والكسوف فيظن الشبّان أن قول هذا الرجل الفقيه هو قول الدين ، فينشرون من الدين نفسه .

### (٣) الطبيعيّات (المنقذ ٣١ – ٣٢):

والطبيعيات هي البحث في الاجسام المفردة والمركبة كالمعادن والنبات والحيوان. ومن الطبيعيّات أيضاً علم الطب. والغزّاليّ يرى أنه لا شيء من ذلك مخالف للدين الا أمر واحد هو قول الفلاسفة بالسببية المادية، بينما هو يرى أن مظاهر الطبيعة كلّها مسخّرة لله، وأن شفاء الامراض يكون بارادة الله لا بالأثر الطبيعيّ الذي يحدثه الدواء في جسم المريض.

### (٤) الالهات خاصة

وجّه الغزّالي جميع اهتمامه الى الالهّيّات لأنها هي التي توجب ايماناً أو كفراً في الانيا ، وفوزاً أو خسراناً في الآخرة . ورأيُ الغزّاليّ في الالهّيات هو رأي الأشعرية ، رأي أهل السنة والجماعة ، رأي الدين . وكلّ ما تنطوي عليه الالهّيّات راجع عند الغزّاليّ الى الله وحدّه .

(أ) ان الله موجود؛ ولا علّة لوجوده، بل هو علّة كل شيء. ووجوده معروف بالعقل لأنه سبب كلّ شيء، ولا يمكن أن يكون في الوجود شيء

بلا سبب. وبما أن الاسباب لا يجوز أن ترتقي بلا نهاية ، فقد وجب أن تقف عند علة أولى هي الله. ثم ان وجود الله معروف من طريق الوحي. والله واحد لأنه لا يجوز أن يكون في الوجود اثنان لا علة لهما.

والله ذات وله صفات كلّها قديمة ؛ ولكنّ بعضَها غير زائدة على الذات كالازلية والوحدانية ، وبعضها زائدة على الذات وهي : الحياة والقدرة والإرادة والعلم والبصر والسمع والكلام .

والله خالق العالم من العدم ، حَلَق مادته وصورته ، وخلق جميع ما فيه ، باختياره وارادته . والزمان من جملة العالم خلقه الله أيضاً . والله أقادر لا يعجزه شيء . وهو عالم بكل شيء من الكليّيّات والجزئيات يعلمها قبل أن توجد وبعد أن توجد ؛ وهو أيضاً مريد يفعل ما يشاء ، ولا يتجيب عليه أن يُراعِيَ مصلحة خلقه ، اذ هم ملكه ان شاء أنعم عليهم وغفر لهم وان شاء أتعسهم وعذ بهم ولا يُسأل عمّا يفعل . والله مرئي يوم القيامة .

(ب) والملائكة حق؛ واللوح المحفوظ حق، وجميع الكاثنات ثابتة (مدوّنة) فيه، ومنه يَعْرُف الانبياء الغيب ويَنزِل إِلَيْهِمُ الوحيُّ (تهافت الفلاسفة ٢٦٠ — ٢٦١).

(ج) والنبوّة حق من عند الله ؛ والله يُطلع الانبياء على اسرار السموات والارض وعلى الغيب (تهافت الفلاسفة ٢٥٢ ، ٢٦٠ – ٢٦١ ). وهم يأتون بالشرع من الله لهداية الناس وتعريفِهِمُ الحيرَ .

(د) والانبياء مؤيدون بالمعجزات (تهافت ١٣١) الحارقة للعادة مثل: قلب العصاحية (لموسى) واحياء الموتى (لعيسى) وشق القمر (لمحمد)، كما يجوز أن يُلقى نبي في النار فلا يحترق (مثل ابراهيم)، وذلك كله غير مستبعد، بل هو ثابت (راجع تهافت ٢٧١ – ٢٧٢، ٢٨٢ وما بعدها، ٣٧٠، ٣٧٠).

( د ) وأَنكر الغزَّاليِّ السببية ليُفْسَحَ مجالاً للمعجزة .

يرى الغزَّالي أن السببيَّة تناقض القضاء والقدر . ثم ان اقتران حادثتين أو

تعاقبهما ليس دليلاً على أن الثانية منهما مسبّبة عن الاولى ، مثل : الشرب والريّ والأكل والشبّع ، وشرب الدواء والشفاء ، والنار واحتراق الاجسام . وأما ما فرى من الاقتران الظاهر بين الحوادث «فليما سبق من تقدير الله لخلقها على التعاون . فإن الله يشفي المريض اذا أراد له الشفاء ، وما الدواء إلا وسيلة أرادها الله ليجعل من مخلوقاته حكمة لخلقها وسبباً لشكره عليها . وقد يشرب المريض دواء فلا يشفى » . فالله وحده هو مسبّب الحوادث كليها ، وليس للسبب الظاهر تأثير ، فإن النار قد تلاقي القطن فلا يحترق القطن ؛ وقد ينقلب القطن رَماداً محترقاً من غير أن تَمسّه النار (تهافت ٢٧٧ – ٢٧٨) . ينقلب القطن رَماداً محترق الى اختصار الزمن فيقول (تهافت ٢٩١ ، ٣٦٦) : فمن أين نعلم استحالة حصول الاستعداد في بعض الاجسام للاستحالة في الاطوار في أقرب زمان حتى يَسْتَعِد (جسم ما ) لقبول صورة لم يكن مستعداً لقبولها وينتهض ذلك معجزة ، كانقلاب العصاحية (١٩ والهاء ابراهيم في النار من غير أن يحترق ابراهيم (تهافت ٢٧٧ – ٢٩٦) . على أن الحرق المعادة (المعجزات) ليس دائماً دليلاً يقينياً على النبوة ، فقد يكون سحراً للعادة (المعجزات) ليس دائماً دليلاً يقينياً على النبوة ، فقد يكون سحراً وتخييلاً (المنقذ ٧٧) .

## النفس

يقول الفلاسفة ان النفس جوهر روحاني مفارق للبدن ولهم على ذلك ادلّة (راجع الكلام على ذلك عند ابن سينا ، ص ٤١٨ ) .

والغزَّالي لا ينكر ذلك ولكنَّه يقول ان البراهين التي يقدَّمها الفلاسفة على

<sup>(</sup>١) يتفق أن تُطْمَرُ مصاً في الأرض فتتحلل بالرطوبة . وثقع قرب العصا المطمورة حبة قسح فتنبت وتنمو وتتغلى من حناصر تلك العصا . ويأتي عصفور فيأكل من حب سُنبلة القسح. ويتفق أن تأكلَ حية هذا العصفور فيتحول في بدنها دماً فمنها تُلقحُ به بويضة من حية أخرى . وتضع الحية الأخرى البيضة ، ثم تُنقَفُ البيضة عن فَرْخ حية . ومكذا تكون العصا أو تجزيئة من العصا قد تحولت حية . فاذا كان تحول العصا حية ممكناً في الطبيعة في زمن طويل جداً ؛ في المانع من أن يم هذا التحول في وقت قصير جداً ، في ثانية إ

ذلك فاسدة . وفي ما يلي موجز لعدد من أدلّة الفلاسفة مع ردّ الغزّاليّ عليها (تهافت ۲۹۷ — ۲۳۲) :

ه الفلاسفة: العلم لوكان في جزء من الجسم لكان العالم ذلك الجزء دون سائر اجزاء الانسان. والانسان يقال له عالم، والعالمية صفة له على الجملة من غير نسبة الى محل مخصوص.

الغزّاليّ : هذا همَوَس ، فان (الانسان) يسمى مبصراً وسامعاً وذائقاً ، وكذا البهيمة توصف به . وذلك لا يدل على ان ادراك المحسوسات ليس بالجسم ، بل هو نوع من التجوّز كما يقال فلان في بغداد ، وان كان هو في جزء من بغداد لا في جملتها . ولكنه يضاف الى الجملة .

« الفلاسفة : لو كان العقل يدرك بآلة جسمانية لما كان يعقل نفسه ( ان البصر الذي هو بالعين يرى غيره ولا يرى نفسه ) . وبما أن العقل يعقل نفسه ، فانه من أجل ذلك ليس في آلة جسمانية .

الغزّاليّ: ان الابصار عندنا يجوز أن يتعلق بنفسه فيكون أبصاراً لغيره ولنفسه كما يكون العلم الواحد علماً بغيره وعلماً لنفسه. ولكن العادة جارية بخلاف ذلك، وخرق العادات عندنا جائز. ثم اذا سلّمنا بأن الحواس الجسمانية عامة يمكن الا تدرك نفسها أو لا تدرك ما يدركه غيرها (العين لا تدرك ما تدركه الاذن) فلا يبعد أن يكون في الحواس الجسمانية ما يسمى عقلاً ثم يخالف سائر الحواس في ان تدرك (تلك الحاسة التي تسمى عقلاً) نفسها.

\* الفلاسفة: القوى الداركة بآلات جسمانية يعَرْض لها من المواظبة على العمل بإدامة الادراك كلال "... ربما أضعفها او أفسدها جملة. والامر في القوة العقلية بالعكس ؛ فان ادامتها للنظر في المعقولات لا يتعبها ، بل ربما زادها قوة.

اجزاء البدن كلها تضعف قواها بعد منتهى النشوء والوقوف عند الاربعين سنةً فما بعدها ، فيضعُف البصر والسمع وسائر القوى . والقوة العقلية في

أكثر الاحيان انما تقوى بعد ذلك.

الغزّاليّ : ان لنقصان القوى وزيادتها أسباباً كثيرة لا تنحصر ؛ وقد يقوى بعض تلك القوى في أول العمر ، وقد يقوى بعضها في أوسط العمر أو في آخره ؛ وأمر العقل كذلك . وهذه الاسباب ان خاض الحائض فيها ولم يردّ هذه الامور الى مجاري العادات فلا يمكن ان يُبني عليها علم موثوق به لأن جهات الاحتمال في ما تزيد به تلك القسوى او تنقص لا تنحصر فلا يورث شيء من ذلك يقيناً .

#### المسائل الثلاث

لما حصر الغزّالي قضايا الفلسفة المخالفة لعقائد أهل السنة والجماعة وجعلها عشرين مسألة (راجع فوق، ص ٤٨٨) لم يجعلها كلّها على مستوى واحد من المخالفة للدين، بل قسمها قسمين: قسماً يتألّف من سبّع عَشْرَة مسألة تبدّع (تجعل القائل بها مبتدعاً، فاسقاً، مذنباً) كاعتقاد الفلاسفة أن العالم بنظامه وحركته يشبه الحيوان، وأن النجوم مطلّعة على الغيب، وأن النفوس الانسانية يستحيل عليها العدم ؛ ثم ثلاث مسائل تكفّر، هي:

القول بقدم العالم:

قال ارسطو بقدم المادة ، وأن العالم أزلي قديم . ثم قال الاسكندرانيون - وتابعهم على قولهم المعتزلة ونفر من فلاسفة الاسلام - أن العالم محدث ( لأن الله علية إيجاده ) ولكنه قديم لأنه فاض عن الله مباشرة بلا تراخ في الزمن ( فالعالم عند هولاء كلهم متأخر عن الله بالذات والمرتبة ، وليس متأخراً عنه بالزمن ) .

أما الغزّالي فلزم جانب الدين وقال: العالم حادث مخلوق خلقه الله من العدم باختياره وارادته، في الزمن الذي أراده وعلى الهيئة التي أرادها. والله خلق الزمان والحركات أيضاً (تهافت ٣٥ ـ ٣٦ ، ٢١٧). وليس العالم أزلياً (قديماً): ولكن الله يستطيع أن يُبقي العالم الى الابد، اذا شاء ويستطيع أن يُفنينه اذا شاء (تهافت ٨١).

وأنكر الغزّاليّ الفيض وقال ان افتراض الفلاسفة أنه لا يصدر عن الواحد الاواحد (راجع فوق ، ص ٤١٥) افتراض خاطىء. اننا اذا قبلنا ذلك فيجب ألاّ يصدرُرَ عن كل واحد الاواحد ، فيكون كلّ ما في العالم حينئذ آحــاداً متسلسلة متشابهة (تهافت ١١٠).

وتتلخص براهين الفلاسفة على قيد م العالم في أمور: منها «أنه لا يجوز أن يصدر مسحد شعن عن قديم بلا مرجع » (ان الله سبب وجود العالم ، ولا يعقل أن يتأخر الشيء عن سببه ، فالسبب والمسبب متلازمان). والمفهوم بالقديم هنا جملة العالم بمادته ، لا صورته ولا صور أعيان الموجودات . ثم اذا كان العالم ممكن الوجود ، فلقد كان دائماً ومنذ الازل ممكن الوجود . ولذلك وجب أن يكون قد وجد منذ الازل (منذ كان ممكن الوجود). ولا يتعقل أن يكون العالم ممكن الوجود ثم يمر وقت قبل أن يوجد (لأي الشيء لا يكون ممكن الوجود وغير ممكن الوجود في وقت واحد).

ورد الغزالي على الفلاسفة بقوله: يجوز أن يكون الله قد أراد وجود العالم منذ الازل ، وأراد في الوقت نفسه أن يوجد هذا العالم بعد زمن معيس . ثم ان القديم قد يصدر عنه حادث: ان الله موجد جميع الاشياء ؛ ولكن هذه الاشياء لم توجد كليها معاً ، بل هي متسلسلة في طريق الاسباب (ان الطفل الذي ولد بالأمس قد خلقه الله ، ولكن هذا الطفل لم يظهر الا بعد أن ظهر جميع آبائه وأجداده على النهج الطبيعي ؛ وهكذا نستطيع أن نقول: ان الله القديم قد خلق طفلا عادثاً ) .

القول بأن الله يعلم الكلّيّات ولا يعلم الجزئيّات:

قال الفلاسفة إن الاول (الله) لا يعلم الا نفسه. وقال بعضهم إن الله يعلم الكليّات أيضاً ويعلم الحزئيّات بنوع كلّيّ ، نتيجة لعلمه بالكلّيّات (راجع تهافت ٢٢٣).

وبراهين الفلاسفة «على ان الله لا يعرف الجزئيات أن الجزئيّات حوادث جارية مُحدّثة متوالية في الزمن ، فاذا جاز أن يعرف الله الجزئيّات وجب

أن يطرأ عليه تغيير كلّما حدث حادث (يعلم ذلك الحادث بعد أن كان لا يعلمه ) ؛ وأن يكون الله مُسخَرًا (نُجْبَرًا مُضْطَرّاً) ليعلم كل حادث ، ولا يليق ذلك بالله . ثم ان الله قديم فلا يجوز أن يصدر عنه فعل حادث .

ووافق الغزّالي ّ الفلاسفة على أن الله يعلم الكلّيّات وخالفهم في انكارهم معرفة الله للجزئيات ، ثم نقض أدلّتهم فقال : ليس من الضروري أن يطرأ على الله تغيير اذا علم الجزئيات ، لأن علمه بها قبل أن توجد وفي حال وجودها وبعد وجودها واحد ؛ ثم لو أن تغييراً طرأ على الله في علمه للجزئيات ، فان ذلك التغيير لا يَنقُصُ منه شيئاً ؛ وأما القول بأن الله سيكون مسخّراً اذا كان يعلم جميع الحوادث ، فالرد عليه عند الغزّالي ّ أن الفلاسفة يتزْعُمون أن العالم قد وجد عن الله بالضرورة (فالله كان مسخّراً عندهم في ايجاد العالم) . أما في القول بأنه لا يصدر حادث عن قديم فيجوز أن يعلم الله الحوادث المتأخرة بعلم قديم (قبل حدوثها) وان يكون منذ الازل قد قد ر وجودها في الزمن الذي وجدت فيه فعلا ً .

انكار حشر الابدان:

قال الفلاسفة ان النفس مخالفة للبدن ، ولذلك تبقى بعده بقاء سرمدياً في نعيم أو شقاء . أما الجسم فانه ينعدم (تتبدّل صورته) ثم لا يعود لأن المعدوم لا يعود .

يوافق الغزّاليّ الفلاسفة في أن النفس تبقى بعد الموت في سعادة روحانية . ولكنّه يخالفهم في أمرين : في أنهم يدّعون أنهم عرفوا ذلك من طريق العقل (بينما الطريق الصحيح لمعرفة ذلك هو طريق الشرع) ؛ ثم في انكارهم لحشر الاجساد وانكار الجنة والنار الجسمانيتين (تهافت ٣٥٤ ــ ٣٥٥) . ثم يقول فما المانع من الجمع بين السعادة الروحانية والسعادة الجسمانية ؟

(ز) أما السياسات التي تدور على مصالح الناس المتعلّقة بالأمور الدنيوية السلطانية فقد أخذها الفلاسفة ، فيما يرى الغزّاليّ (المنقذ ٣٥ – ٣٦) « من كتب الله المنزلة على الانبياء والحبكم المأثورة عن سلف الاولياء » .

(ح) وأما علم الاخلاق الذي ( يَرْجِع الى حصر صفات النفس وأخلاقها وذكر أجناسها وأنواعها ، وكيفية معالجتها ومجاهدتها ، فقد أخذه الفلاسفة من كلام الصوفية (المنقذ ٣٦).

والغزّالي يوافق الفلاسفة على أن اللذات العقلية الأُخروية أفضل من اللذّات الحسيّة الدنيوية ، وعلى أن العمل والعبادة ضروريان لزكاة النفس (طهارتها وتهذيبها). ويوافقهم أيضاً في أن كل فضيلة انما هي توسيّط بين طرفين متقابلين (راجع فوق، ص ١٠٥). ولكنه يعلق على ذلك كلّه فيقول: «وعلم الاخلاق طويل ؛ والشريعة بالغت في تفصيلها (تفصيل الاخلاق) ، ولا سبيل الى تهذيب الاخلاق الا بمراعاة قانون الشرع في العمل ، حتى لا يتبّع الانسان هواه ... بل (يجب أن) يقلّد الشرع في قدم ويتُحجم باشارة الشرع لا باختياره هو فتتهذّب بذلك أخلاقه » (تهافت ٣٥٧ —٣٥٣).

ان من كانت بصيرته نافذة لم تتخف عليه عيوب نفسه . ولكن أكثر الخلق جاهلون بعيوب أنفسهم (لغلبة هواهم على عقلهم) ، فمن أراد أن يعرف عيوب نفسه (ليصلحها) فله أربع طرق : أن يتجليس بين يدي شيخ بصير بعيوب النفس ثم يحكمه في نفسه ويتبع اشارته (كحال المريد مع شيخه والتلميذ مع أستاذه) ؛ أو أن يطلب صديقاً صدوقاً بصيراً متدينا ينبسه على عيوبه ؛ أو أن يتعرف الى عيوب نفسه من ألسنة أعدائه ؛ أو أن يخلط الناس ، فما رآه منهم حسناً فليعدل مثله ، وما رآه سيسناً فليتجنتنيه .

#### التصوف عند الغزالي

توّج الغزّالي حياته الفكرية والعملية بالرجوع الى التصوّف رغبة في الاطمئنان النفسي الذي لم يستطع أن يصل اليه من طريق آخر . وكان تصوّف الغزّالي معتدلاً يقوم على التمسلك بشعائر الاسلام والقيام بالعبادات على منهاج الزاهدين من السلف ؛ ثم على الخشوع في القلب وقطع العلائق الدنيوية بأن يترك الانسان ما لا يعنه من الامور العامّة ؛ ثم على التواضع للناس عامة وخدمة الفقراء خاصة ؛ ثم على السلوك في الحياة العادية (الطعام واللباس والزواج والصداقة

وطلب العلم) سلوكاً صوفياً. وكانت الغاية من ذلك كلّه أن ينال الانسان رضا الله في الدنيا حتى ينجُو في الآخرة من عذاب النار.

ودوّن الغزّالي آراء في التصوّف في كتاب «الاحياء » وجمع بين أحكام الورع والتقوى وبين آداب المتصوفين ثم شرح اصطلاحات الصوفية في عباراتهم ، فصار التصوّف في الاسلام علماً مدوّناً ، بعد أن كان عبادة فقط يتلقى المتصوّفون أحكامها وآدابها بالرواية : يأخذها كل مريد عن شيخه (راجع المقدمة ٨٦٦).

## نصوص من الاحياء تتعلق بالصوفية

التوكيل والتوحيد :

«التوحيد أصل التوكل وهو من علم المكاشفة. ثم ان التوحيد باب من ابواب الإيمان، وهو على اربع مراتب: أولها وأدناها ان يقول الانسان بلسانه: لا إله الا الله وقلبه غافل عنه (عن الله) او منكر له كتوحيد المنافقين. والثانية ان يصد ق بمعنى اللفظ قلبه كما صد ق به عموم المسلمين، وهو اعتقاد العامة. والثالثة ان يشاهد ذلك (ان يدرك وحدانية الله) بطريق الكشف بواسطة نور الحق، وهو مقام المقربين؛ وذلك بأن يرى (الصوفي) أشياء كثيرة ما ولكن يراها على كرتها صادرة عن الواحد القهار. والرابعة ألا يرى في الوجود الا واحداً، وتلك مشاهدة الصد يقين وتُستيه الصوفية الفناء في التوحيد، لأنه من حيث لا يرى الا واحداً فلا يرى نفسه ؛ وإذا لم ير نفسه لكونه مستغرقاً بالتوحيدكان فانياً عن نفسه في توحيده بمعنى انه غني عن نفسه و (عن) الخلق. و (هذا) الرابع موحد بمعنى انه لم يحضر في شهوده غير الواحد فلا يرى الكُلُّ من حيث انه كثير، بل من حيث انه واحد. وهذه هي الغاية القصوى في التوحيد.

والتوكل على درجات: الثقة بالله دون العبيد وترك الاماني، ثم ان يجعل توكله على الله وحدّه وان يرقى في خطوة اخرى بأن ينسى حاجاته واحواله وبوقن بأن الله يتكفل بذلك كله، كما تتكفل الأثمّ بحال ولدها الرضيع. ثم

هنالك أعلى درجات التوكل ، وذلك ان يكون العبد بين يدي الله في حركاته وسكناته مثلَ المينت بين يَدي الغاسل » .

غير أن التوكل لا يَعني تركَ العمل ، فعلى المرء ان يتداوى من المرض مثلاً ولكن مع الاعتقاد بالامور التالية :

١ ـ بأن التداوي طاعة لله الذي أنزل الداء والدواء وأمر بالتداوي .

٧ ــ يجب أن يوقن في قلبه أنِّ الشافي الحقيقي هو الله وحدَه .

٣ ـ يجب ألا يشكو مرضه .

السَّماع والوجد (أثر الموسيقي والرقص في النفس):

ان القلوب طُوِيَتْ فيها جواهرها كما طويت النار في الحديد والحجر ؟ ولا سبيل الى استثارة خفاياها إلا بقوادح السماع ، ولا منفذ للقلوب الا من دهليز الاسماع . والسماع يُشمر حالة في القلب تسمي الوجد . ويُشمر الوجد تحريك الأطراف بحركة غير موزونة تسمى الاضطراب ، أو بحركة موزونة تسمى التصفيق والرقص (ولا بد لحصول الوجد من فهم الكلمات التي تُغني فهما صحيحاً او فهما مُترَهماً) . ويُشترط في إباحة السماع ان يكون السامع قد جاوز غرة الشباب او تهذب تهذيباً نُزعت به الشهوة من قلبه . واول درجة السماع فهم المسموع وتنزيله على معنى يقع للسامع . ثم يُثمر الفهم الوجد ، ويشمر الوجد الحركة بالجوارح .

والوجد المتكلّف يسمتى تواجداً. والتواجد قسمان: مذموم يقصد منه الرياء واظهار الاحوال الشريفة مع الافلاس منها، ومحمود وهو التوصّل الى استدعاء الاحوال الشريفة واجتلابها بالحيلة. ومن أسباب التواجد السماع ومجالسة الصالحين والحائفين (على ان تكرار الصوت الواحد أو المعنى الواحد يُفقده تأثيرَه في النفس).

الالِمَام والتعلُّم (الاحياء ٣ : ١٨ ، ١٩ ) :

اعلم ان العلوم التي ليست ضرورية ــ وانما تحصل في القلب في بعض الأحوال ــ تختلف الحال في حصولها فتارة تهجم على القلب كأنّه أُلقيت فيه

من حيث لا يُدرى ، وتارة تُكتسب بطرق الاستدلال والتعلم . فالذي يكتسب لا بطريق الدليل وحيلة الاكتساب يسمى إلهاماً : والذي يحصل بالاستدلال يسمى اعتباراً واستبصاراً . ثم (ان) الواقع في القلب بغير حيلة واجتهاد من العبد ينقسم الى ما لا يدري العبد كيف حصل له ومن ابن حصل ، والى ما يطلع معه على السبب الذي منه استفاد ذلك العلم وهو مشاهدة الملكك (واحد الملائكة) . والاول يسمى إلهاماً ونفشاً في الرُوع ؛ والثاني يسمى وحياً ، وتُختص به الاولياء والاصفياء . والذي قبله ـ وهو المكتسب بطريق الاستدلال ـ يُختص به العلماء . . .

فاذا علمت هذا فاعلم ان مينل اهل التصوف الى العلوم الإلهامية دون العلوم التعليمية ، فلذلك لم يتحرّ صوا على دراسة العلل وتحصيل ما صنّفه المصنفون والبحث عن الاقاويل والأدلة المذكورة ، بل قالوا : الطريق تقديم المجاهدة ومحو الصفات المذمومة وقطع العلائق كلّها والاقبال بكُنه الهِمّة على الله تعالى . ومهما حصل من ذلك كان الله هو المتولّي لقلب عبده والمتكفل له بتنويره بأنوار العلم .

الحب الالهي :

الحب لله ولرسوله فرض ، وهو متقدم على الطاعة كما نرى من آيات وأحاديث كثار . والمحبة لا تكون الا بعد معرفة وادراك . والحب لا يقتصر على المُدركات بالحواس الحمس ، بل يكون أيضاً بالحاسة السادسة وبالعقل وبالقلب وبالنور الذي يقذفه الله في القلب او بما شئت ان تُسمَيّه من العبارات الدّالة على البصيرة الباطنة .

« وللمحبة أسباب منها الاحسان والمنفعة والجمال. ولكل جمال مقاييس خاصة بنوعه ، (فمقاييس الجَمَال في الخيل غيرها في الشجر وفي الانسان). وجميع الناس والموجودات الاخرى تستحق المحبة لخصائصها التي تميزها في اعيان نوعها.

وفي الحقيقة لا محبوب الا الله ، ولا مستحقٌّ للمحبة غيره . وكل ما نحبه

عن من الموجودات فإننا نحبه لاننا نحب اصله ومُوجدَه. وبما ان الله موجد كل شيء فاذا احببناه احببناكل ما أوجده هو، فأحببنا بذلك جميع الموجودات. وبما ان المحبة مبنية على المعرفة، فالذين لا يعرفون الله حق معرفته يقتصر حبهم على الموجودات الحسية التي يشاهدونها.

وَإِنِ الَّذِي يُحُبِّ اللهَ لَيَدُوثِرُ لَنَدَّةَ حَبِّهِ على كُلَ لَذَةٍ اخرى ، لأن اللذات الباطنة أغلب على ذوي الكمال العقلي من جميع اللذات الظاهرة المُدرَّكة بالحواس الحمس . أمّا العارفون الذين بلغ كمالهم الباطني منتهاه فأنهم يجدون اللذة في معرفة الله وفي إدراك اسرار ملك الله فوق ما يجده جميع الناس في جميع لذاتهم الدنيثة كالطعام والشراب واللعب بالصولجان والوقاع ، ثم فوق ما يجده جميع الناس في لذاتهم الشريفة كالجاه والرئاسة وسواهما » .

## إعجاب الغزالي بالتصوّف وبالمتصوفين

وتحد ث الغزالي عن خصائص النصوف والمتصوفين فقال (المنقذ ٥٥ وما بعدها): «وعلمت أن طريقتهم إنما تتم بعلم وعمل. وكان حاصل علمهم عظم عقبات النفس والنزه عن اخلاقها المذمومة حتى يتوصل (الانسان بذلك) الى تخلية القلب عن غير ذكر الله تعالى، وتحليته بذكره. وكان العلم أيسر من العمل. ثم ظهر لي أن اخص خواصهم ما لا يمكن الوصول إليسه بالتعلم، بل بالذوق والحال وتبدل الصفات. فعلمت يقيناً انهم ارباب احوال لا اصحاب اقوال. ولقد انكشف لي في اثناء الحلوات امور لا يمكن احصاؤها واستقصاؤها. والقدر الذي اذكره لينتفع به: أني علمت يقيناً ان الصوفية هم السالكون لطريق الله تعالى خاصة ؛ وان سيرتهم احسن السير وطريقهم اصوب الطرق واخلاقهم ازكى الاخلاق. وان جميع حركاتهم وسكناتهم في ظاهرهم وباطنهم مقتبسة من نور مشكاة النبوة ؛ وليس وراء نور النبوة في ظاهرهم وباطنهم مقتبسة من نور مشكاة النبوة ؛ وليس وراء نور النبوة على وجه الارض نور يستضاء به. واول شروط الصوفية تطهير القلب بالكلية في الله تعالى ؛ ومفتاحها استغراق القلب بالكلية بذكر الله ، وآخرها الفناء بالكلية في الله . ومن اول الطريقة تبتدىء المكاشفات والمشاهدات ،

حتى إن (الصوفية) يشاهدون الملائكة وأرواح الانبياء ويسمعون منهم اصواتاً ويقتبسون منهم فوائد. ثم يترقى الحال من مشاهدة الصور والامثال الى قُرب يكاد يتخيل منه طائفة الحلول (حلول الله في المتصوف) وطائفة الاتحاد ( اتحاد المتصوف بالله ) وطائفة الوصول.

## للتوسع والمطالعة :

- العقود واللآ لي من رسائل الغزالي" ، مصر (المطبعة المحمودية التجارية ) بلا تاريخ ؛ مصر (مطبعة السعادة ) ١٣٥٣ هـ ١٩٣٤
  - ــ جواهر القرآن ، القاهرة ١٣٥٢ هـ ١٩٣٣ م .
- ــ مقاصد الفلاسفة ، مصر (مطبعة السعادة) ١٣٢١ ه ؛ مصر ١٣٥٥ هـ ١٩٣٨ م .
- تهافت الفلاسفة ، مصر الخ ؛ (نشره الاب بویج) ، بیروت (المطبعة الكاثولیكیة) ۱۹۲۷ م ؛ (نشره سلیمان دنیا) ، القاهرة المنقذ من الضلال
- معيار العلم في فن المنطق ، مصر (مطبعة فرج الله الكردي) ...؟ القاهرة ١٣٢٩ هـ = منطق تهافت الفلاسفة المسمى معيار العلم (تحقيق سليمان دنيا) ، القاهرة (دار المعارف) ١٩٦١ م .
- ــ المعارف العقلية (حققه عبد الكريم العثمان) ، دمشق (دار الفكر) ١٩٦٣ م .
  - محك النظر في المنطق ، القاهرة ؟ ( المطبعة الادبية ) بلا تاريخ
- ــ المستصفى في علم الاصول ، القاهرة ( المكتبة التجارية ) ١٩٣٧ م .
- القسطاس المستقيم (تحرير مصطفى القباني)، القاهرة ١٩٠٠م؛ (الاب فيكتورشلحت)، بيروت (المطبعة الكاثوليكية) ١٩٥٩م.
  - ـــ كتاب الاربعين في أصول الدين ، القاهرة ١٣٤٤ هـ ـ
- ــ الاقتصاد في الاعتقاد ، مصر (مطبعة جريدة الاسلام) ١٣٢٠ ه ، الخ ..

- ــ إلحام العوام" عن علم الكلام ، الاستانة ١٢٨٧ هـ ، الخ .
- فيصل التفرقة بين الاسلام والزندقة (اعتنى بتصحيحه مصطفى القباني )، القاهرة (مطبعة الترقي ) ١٩٠١م.
- فضائح الباطنية (تحرير غولد تسيهر) ، ليدن (بريل) ١٩١٦ م ؛ (حققه عبد الرحمن بدوي) القاهرة (الدار القومية) ١٩٦٤ م .
  - ــ احياء علوم الدين .
  - ـــ أربع رسائل ، مصر ١٣٣٠ ه .
  - ـــ الحَكَمة من مخلوقات الله ، مصر ١٩٠٨ م .
- ــ مشكلة الانوار (حققها أبو العلا عفيفي ) ، القاهرة (الدار القومية) ١٩٦٤ م .
  - ــ فاتحة العلوم ، مصر ١٣٢٢ هـ .
  - ــ منهاج العابدين ، القاهرة ١٣١٣ ه.
- ــ بداية الهداية وتهذيب النفوس بالآداب الشرعية ، بولاق ١٢٨٧ ، الخ
  - ــ مكاشفة القلوب ... ، بولاق ١٣٠٠ ه.
  - ــ المختصر في المكاشفة الكبرى ، بولاق ١٣٠٠ ه الخ .
  - ــ الرسالة اللدنية ، مصر ( مطبعة فرج الله الكردي ) ١٣٢٨ ه.
    - ــ ميزان العمل ، القاهرة ١٣٢٨ ه.
- المقصد الاسنى في أسماء الله الحسنى ، القاهرة (مطبعة التقدم) ١٣٢٢ هـ.
  - ـ معارج القدس ... ، القاهرة (مطبعة السعادة) ١٣٢٧ ه.
- معراج السالكين ... ومنهاج العارفين الخ (اعتنى بتصحيحها محمد بخيت ) ، القاهرة ١٩٢٤ م .
  - ـــأيها الولد، القاهرة ١٣٢٨ ه، الخ.
- ــ التبر المسبوك في نصيحة الملوك، القاهرة (مطبعة الآداب ١٣١٧هـ.
- ــ مؤلفات الغزّالي ، تأليف عبد الرحمن بدوي ، القاهرة (المجلس الاعلى لرعاية الفنون ...) ١٩٦١ م .

- ــ الغزالي : حياته ومصنفاته ، تأليف محمد رضا ، القاهرة ١٩٢٤ م .
- ــ سيرة الغزالي وأقوال المتقدمين فيه ، تأليف عبد الكريم عثمان ، دمشق ١٩٦١ م .
- أبو حامد الغزالي في الذكرى المئوية التاسعة لميلاده ، القاهرة ( المجلس الاعلى لرعاية الفنون ... ) ١٩٦٢ م .
- الغزالي ، تأليف أحمد فريد الرفاعي ، القاهرة (دار المأمون) · ١٣٥٥ هـ ١٩٣٦ م .
  - ـــ الغزَّالي ، تأليف طه عبد الباقي سرور ، القاهرة ١٩٤٥ م .
  - الغزّالي فقيها وفيلسوفاً ومتصوّفاً ، تأليف حسن أمين ، بغداد (مطبعة الارشاد ) ١٩٦٣ م .
  - الغزّالي ، تأليف كارا دفو (نقله عادل زعيتر) ، القاهرة (البابي) 1909 م.
  - ــ تفكير الغُزّالي الفلسفي ، تأليف عبد الدائم أبي العطا البقري ، مصر ١٩٥٠ م .
  - ثورة الفكر أو مشكلة المعرفة عند الغزّالي ، تأليف علي البلهوان ، القاهرة (منشورات المباحث ) بلا تاريخ .
  - الحقيقة في نظر الغزالي ، تأليف سليمان دنيا ، القاهرة (احياء الكتب العربية) ١٩٤٨ م .
    - الدراسات النفسية عند المسلمين والغزالي بوجه خاص ،
       القاهرة (مكتبة وهبة) ١٩٦٣ م .
  - الغزالي والتصوّف الاسلامي ، تأليف أحمد الشرباصي ، القاهرة
     ( دار الهلال ) بلا تاريخ .
  - مع الغزالي في المنقذ ، تأليف أبي بكر عبد الرازق ، مصر ١٩٤٩ م. اعترافات الغزالي أو كيف أرّخ الغزالي لنفسه ، تأليف عبد الدائم البقري ، مصر ١٩٤٣ م .
- الاخلاق عند الغزالي ، تأليف زكي مبارك ، مصر (المطبعة الرحمانية ) ١٩٢٤ م .

## التصوف المتطرّف

من خصائص التصوّف المتطرّف الشطحُ ، وهو المجيء بألفاظ يخالف ظاهرُه ظاهر الشرع كقول البسطامي : «أنا الحق ! »، ومنها التساهل في العبادات وسائر أوامر الشرع ، والتظاهر أحياناً بالمعاصي . ومنها تطلّب التأويلات الفلسفية والباطنية للعقائد وللعبادات أيضاً . ومنها الاتتجاهات السياسية المضرّة بالجماعة الاسلامية . ومنها القيام بالشعبذات .

ولقد مرّ بنا طَرَفٌ من ذلك عند الكلام على ذي النون المصري وأبي يزيد البسطامي وأبي منصور الحلاّج.

فمن المتطرّفين في التصوّف أبو سعيد بن أبي الخير الخراساني (ت ٤٤٠ه = ١٠٤٩ م) الذي أوغل في القول بوحدة الوجود، ثم لم يكن كبير الاحتفال بالاديان: لا بالاسلام منها ولا بغير الاسلام.

ومنهم عبدالقادر الجيلاني البغداديُّ الدارِ (ت ٥٦١هـ = ١١٦٧م)، واليه تُنسَبُ الطريقة القادرية .

كان الجيلاني فقيهاً كبيراً وزاهداً مشهوراً ذا شخصية واضحة بارزة مترفعاً عن أهل الدنيا تُنسب اليه الكرامات الحارقة: زعموا أنه كان يسير في الهواء وعلى رووس الناس، وأنه كان يخاطب الجن ويهديهم، ومن أقواله: «متى ذكرت الله) فأنت محبّ، ومتى سمعت بذكره فأنت محبوب. وما دمت نرى الحلق فلا ترى نفسك، وما دمت ترى نفسك فلا ترى وبلك ».

ورَوَوْا عن الشيخ أبي محمد ماجد الكردي العراقي (ت ٥٦١هـ) أنه

كان اذا تحرّك فيه الاشتياق (الانتجاه نحو الله) أضاء نور ما بين السماء والارض فيباهي به الله عز وجل ملائكته! وزعموا أن أحد الصوفية أراد الحج فأعطاه الشيخ ماجد ركوته (إناءه الذي كان يشرب فيه) فكان ذلك الصوفي ، منذ غادر العراق الى أن عاد اليه ، يتوضا من تلك الركوة ماء مالح ويشرب منها أيضاً لبناً وعسلا وسويقاً (ماء الشعير) أحلى من السكر .

وقال ابن طفيل (ت ٥٨١هـ) إن الانسان ذا الفطرة الفائقة يصل من طريق التصوّف العقلي الى معرفة الله والى حقائق الدين، وأنه يعرف ذلك كلّه خيراً مما يعرفه المتديّن الذي يتلقى علومه عن نبي مرسل.

ومن المتطرّفين جداً شهاب الدين بن حبّسَ السُهروردي المعروف بالمقتول أو بالحكيم المقتول ، كان صوفياً وفيلسوفاً مشّاء مّعَ تأثّر واضح بالمذهب الاسكندراني وبرسائل اخوان الصفا . وهو من القائلين بالاشراق ، وله أتباع اسمهم الاشراقيون وطريقة اسمها نور بخشية .

وللسهروردي من الكتب كهياكل النور ، كحكمة الاشراق ثم رسالة الغربة الغريبة. ويقول السهروردي في هياكل النور (ص ١٧-٢٧، ٣٩): « ان الله نور ، بل هو نور الأنوار ». كما نلمح في هذا الكتاب قولاً بالهين اثنين : نور وظلمة ، وخير وشر ، والّه كامل واله ناقص . ومنهم محيي الدين بن عربي وعمر بن الفارض . ومع أن ابن عربي أندلسي

ومنهم محيياللين بن عربي وعمر بن الفارص . ومع أن أبن عربي الدلسي الاصل ، فان آراءه وكتبه المهمة نتاج المشرق .

## للتوسع والمطالعة

- ــ هياكل النور لشهاب الدين أبي الفتوح يحيى بن حبش السهروردي ، مصر ١٣٣٥ هـ .
- عوارف المعارف لشهاب الدين أبي حفص عمر بن محمّد السهروردي (على هامش احياء علوم الدين للغزّالي) .

- ــ تلبيس ابليس لابن الجوزي ، القاهرة ١٣٦٨ ه .
- ــ مصرع التصوّف لبرهان الدين البقاعي (تحقيق عبد الرحمن الوكيل) القاهرة ١٣٧٢ هـ ١٩٥٣ م .
- الباعث على انكار البدع والحوادث لعبدالرحمن بن اسماعيل أبي شامة (نشره محمد فواد منقارة) ، القاهرة ١٣٧٤ هـ = ١٩٥٥ م .
- ــ الحبّ الآلهي في التصوّف الاسلامي ، تأليف محمد مصطفى حلمي ، القاهرة ١٩٦٠ م .
- ـــ التصوّف عند العرب ، تأليف جبور عبد النور ، بيروت ١٩٣٨ م .
  - ــ التصوّف الاسلامي ، تأليف ألبير نادر ، بيروت ١٩٦٠ م .
  - ــ التصوّف المقارن ، تأليف محمّد غلاب ، القاهرة ١٩٥٦ م .
- ــ الفقه والتصوّف ، تأليف عبد الحميد الزهراوي ، القاهرة ١٣١٩ هـ = ١٩٠١ م .
- التصوّف في نظر الاسلام ، تأليف أحمد صبري شومان ، القاهرة ١٣٦٤ هـ .
- ـــ الانسان الكامل في الاسلام ، تأليف عبد الرحمن بدوي ، القاهرة ١٩٥٠ م .
- ـ من تاريخ الالحاد (ترجمة عبد الرحمن بدوي) القاهرة (مكتبة النهضة المصرية) ١٩٤٥ م .
- ــ شخصيات قلقة في الاسلام ، تأليف عبد الرحمن بدوي ، القاهرة ( مكتبة النهضة المصرية ) ١٩٤٦ م .
- ــ شطحات صوفية ، دراسة ونشر لعبد الرحمن بدوي ، القاهرة ۱۹۶۹ م .
- ـــ الملامتية والصوفية وأهل الفتوّة ، تأليف أبي العلا عفيفي ، القاهرة ١٣٦٥ هـ = ١٩٤٦ م .
- ــ هذه هي الصوفية ، تأليف عبد الرحمن الوكيل ، القاهرة ١٣٧٥ هـ - ١٩٥٧ م .

## عُمَرُ بنِ الفارضُ

وُلِدَ عَمرُ بنُ الفارض في القاهرة (٥٧٦ه هـ ١١٨١م) في أسرة غير فقيرة. وبدأ حياته الصوفية بالاعتكاف والتعبّد في جبل المقطّم، شرق القاهرة، وكان كثير العبادة يصوم الايام الطوال. ثم رَحَلَ إلى الحجاز حيث مكث نحو خمس عشرة سنة. فلما عاد الى القاهرة ازداد مكانة عند العامة والحاصة، فكان اذا مشى في المدينة ازدحم الناس عليه يلتمسون منه البركة والدعاء.

كان عمرُ معندل القامة ، وجهه جميل مُشرَّب بحمرة ظاهرة . وكان اذا تواجد وغلبت عليه الحال ازداد جمالاً ونوراً وتحدّر العرق من جسده . وتُوفي ابن الفارض بالقاهرة سنة ٦٣٢ هـ (١٢٣٥ م).

غيبته ونظمه الشعر — كان ابن الفارض في غالب أوقاته دَهِشا شاخص البصر لا يسمع من يكلمه ولا يراه. وقد يكون — وهو على هذه الحال واقفاً أو قاعداً او مضّجعاً او مستلقياً كالميث لا يأكل ولا يشرب ولا يتكلم ولا يتحرك. وربما مر عليه في هذه الحال ايام ، قيل كانت تبلغ اربعين يوماً احياناً. وبقي مرة واحداً وخمسين يوماً صائماً.

اما الشعر فكان ينظمه في اثناء تلك الغيبات : يُفيق في اثناء غيبته مرة بعد مرة فيملي ثلاثين بيتاً او اربعين او خمسين مرة واحدة.

#### ديوانه وخصائصه

ديوان ابن الفارض صغير الحجم ومقصور على الشعر الصوفي : في الحب والحمر . وفيه معظم تعابير الصوفية ، وخصوصاً في التائية الكيرى التي تبلغ سبعمائة وستين بيتاً. وابن الفارض هو الشاعر الصوفي الثاني بعد جلالالدين الرومي.

ومع أن شعر ابن الفارض ينوء بضعف كثير من التكرار والغموض والتخلخل، ومن الاسراف في الصناعة المعنوية والصناعة اللفظية، فانه شعر عذب أنيق في أكثر الاحيان. والرمز فيه غاية في البراعة وحسن الاشارة.

وتدور أغراض ابن الفارض على الحبّ الإلهي الذي يقوم على الاتتحاد، أي الاعتقاد بأن جميع مظاهر الوجود متساوية في الشرف والقيمة لأنها في الحقيقة تمثل جوانب من الألوهية: ان البحر والجبل والانسان والطير والمسجد والكنيسة وبيت الاصنام والنار كلتها تمثل الالوهية في جانب دون جانب. فشارب الحمر في الحانة والمتعبد في بيت عبادته يفعلان فعلاً واحداً يمثل حقيقة واحدة في مظهرين مختلفين.

والله يتبدّى لكلّ محبّ في محبوبه: فان مجنون ليلى قد أحب الله في صورة ليلى ، كما أن ليلى قد أحبّت الله في صورة قيس . وبما أن قيساً لم يحب الا الله لمّا أحب ليلى ، وكما أن ليلى لم تحب الا الله لما أحبّت قيساً ، فان قيساً قد أحب في الحقيقة نفسه ....

#### شرح ديوانه :

لديوان ابن الفارض شرحان مشهوران: شرح لبدرالدين الحسن بن محمد الدمشقي الصفوريّ المشهور بالبوريني (ت ١٠٢٤هـ ١٠٢٤م) يقوم على اللغة والنحو والبلاغة، ثم يتخطئى الى المعاني الصوفية. والبوريني لم يشرح التائية الكبرى. وقد كان البوريني نفسه صوفياً معتدلاً.

ثم هنالك شرح للشيخ عبد الغنيّ النابلسي ( المتوفي في دمشق سنة ١١٤٣ هـ = ١٧٣١ م ) . علّق النابلسي على شرح البوريني ثم أكدّ المعاني الصوفية وأوغل في التفسير والتأويل . ولا غرو فلقد كان النابلسي متصوّفاً مُستغرِقاً .

ــ سائق الأظعان ... : قصيدة غزلية ذات معان صوفية معتدلة ، وهي مبنية على التغزُّل بالحجاز وأهله ، منها :

سائق الاظعان ، يطوي البيد طي ، مُنعماً عَرَّجٌ على كُثبان طيّ . قال : ما لي حيلة في ذا الهُويِّ(١١ ! وضع الآسي بصدري كفُّـــه، حُكمُ دين الحبِّ دينُ الحب كَيْ (١٠). أوْعِدُونِي ، أو عِدُونِي ، وامطُّلُوا ، كُلُّ شَيءٍ حسنٌ منكم لديّ. لا ولا مُستخسنٌ من بعد مَيْ. بل أسيئوا في الهـــوي أو أحسنوا ؛ لم يرُق لي منزل بعد النقا، وكمثلي بك صبـــــًا لم تُرُيُّ. مَا رأت مثلك عيني حسناً، نسب اقرب في شرع الهوى، ليت شعري هل كفي ما قد جرى ،

 هو الحب .... : قصيدة غزلية فيها إيغال وشيء من الوصول ومبدأ الاتحاد ، منها:

هو الحب، فاسلم ْ بالحشا، ما الهوى سهل فما اختاره مُضَى ّ بـــه وله عقل ْ (٣٠٠ . وعش خالياً ، فالحب راحته عناً ، نصحتك علماً بالهوى ، والذي ارى ، أحبِيَّايَ انتم، أحسنَ الدهرُ أم أسا، وتعذيبكم عذب لديّ وجَوركـــم اخذتم فوادي وهو بعضي، فما الذي اذا انعمت نُعم على بنظرة

واوله سُقم وآخـــره قتل. مخالفتي ، فاختر لنفسك ما يحلواً . فكونوا كما شئتم انا ذلك الخُـلُ. على"، بما يقضي الهوى لكم ، عدل . يضر "كُم لو كان عندكم الكل ؟ فلااسْعُدت سُعدي ولا اجملت جُمل (٥).

<sup>(</sup>١) الآسى: الطبهب . الهُويّ : المحب الصنير .

<sup>(</sup>٧) أوعدُّوني : فعل أمر من أوعد : هدد . هدوني : فعل أمر من وهد . اللَّذِين : العادة -من عادة الحب ان يحكم بأن ديون الحب تمطل و لا يوفي بها .

<sup>(</sup>٣) المضى : المريض الذي ينتكس مرة بعد مرة .

<sup>(</sup>٤) نصحتك ( بأن تمتنع من الحب )، وأري لك ( ان تحب ) ، فاختر من هذين ما تشاه.

<sup>(</sup>٥) اذا اولتني نعم (كنَّاية عن الألوهية ) نظرة واحدة فلا أبالي بعدها بسعدي ولا بجـــل (كناية عن النساء ) ولا بغيرها .

- الفائية: قلبي يحدثني: قصيدة غزلية ظاهرها بعيد جداً عن المعاني الصوفية قريب من الغزل المادي الصريح:

قلبي أيحد تني بأنك مُتلفى. روحي فِداك ، عُرَفت ام لم تَعرِف ِ. يا أَهلَ وُدِّي \_ أَنْمُ أَملِي ، ومَّن ناداكُمُ : يا أهلَ ودي، فلا كُفِّي ـــ عودوا لما كنتم عليه من الوفسا قد ما ، فإنى ذلك الحيل الوفى . وحياتيكم وحياتيكم قسماً ، وفي عُمْري بغير حياتكم لم أحلف، لِلْبُشْرِي بِقُدُومِكُمْ لَمْ أَنْصَيف. لو أن" روحى في يدي ووهبتُها لا تحسَبوني في الهـــوى مُتصنَّعاً ؛ كَلَفَي بكم مُحُلُق مُ بغْدِيرٌ تكلفَ (١١). ولقد أقول ُ لمن تحرّش بالهـــوى : عر ضت نفسك للبلا فاستهدف(١٢)، انتَ القتيلُ بأيٌّ مَن أحببتَه، فاختر لنفسك في الهوى من تصطفى (٣). قل للعَـذُول: ﴿ أَطَلُّـنَّ لُومَى طَامَعًا ﴾ ليس الملام عن الهــوى مُستوقفي . دع عنك تعنيفي وذُنُق ْ طعم َ الهوي ، فإذا عشقت فبعد ذلك عنف ، . برّح الحفاء بحبُّ من لو في الدُّجي سفر اللثام لقلت : يابدر ، اختف الم وإنَّ اكتفى غيري بطيُّف خِيَاله فأنا السذي بوصاله لا أكتفي. قسماً أكاد أجِلُّه كالمصحف (١٠٠) \_ وهوآهُ – وهنُوَ أَلْبِيِّنِي ، وكفى به لوَقَفَتُ مُمُتثلًا ولم اتَّوقف(٦) ، لو قال تبها : « قِفْ على جمر الغَضي لوضَّعْتُهُ ارضاً وَلَمْ أَستنكف. او كان من يرضى بخدّي موطئاً

- شربنا على ذكر الحبيب: خمرية معانيها صوفية: شربنا على ذكر الحبيب مُدامة "سكرنا بها من قبل ان يُخلق الكرم (٧٠).

<sup>(</sup>١) الكلف: الحب الشديد.

<sup>(</sup>٢) أستهدف ( فعل أمر ) : استعد بأن تجعل نفسك هدفاً للبلاه .

<sup>(</sup>٣) ان كل من تحبه سيكون حبه سببًا في قتلك ، فأحبب من يستحق ان تكونَ قتيلَ حبه .

<sup>(</sup>١) سغر : كشت .

<sup>(</sup>٠) الألية: اليمين، القسم.

<sup>(</sup>٦) الغضى : نوع من الشجر تكون ناره شديدة جداً .

<sup>(</sup>٧) الكرم : شجر العنب .

لها البدر كأس ، وهي شمس يُديرها ولولا شَذاها ما اهتديت ليحانيها ، يقولون لي : صفيها ، فانت بوصفها صفاء ولا ماء ، ولطف ولا هوا ، تقد م كل الكائنسات حديثها فخمر ولا كرم وآدم لي اب باطفة تابع وقد وقع التفريق والكل واحد : وقالوا : « شربت الإثم ! » كلا ، وإنما هنيئاً لأهل الدير كم سكروا بها ، فدونكها في الحان واست شليها بها فدونكها في الحان واست شليها بها عليك يها صرفاً ، وأن شئت مزجها فما سكنت والهم يوماً بموضع ، فما سكنت والهم يوماً بموضع ، فلا عيش في الدنيا لمن عاش صاحياً ،

هيلال ، وكم يبدو إذا مرزجت نجم (١١) ولولا سناها ما تصورها الوهم (١٠) خبير . أجل ، عندي بأوصافها علم . ونور ولا نسار ، وروح ولا جسم . قديماً ، ولا شكل هناك ولا رسم . وكرم ولا خمر ولي أمها ام (١٠) ، للطف المعاني ، والمعاني بها تنمو (١٠) . فأر واحنا خمر وأشباحنا كرم . شربت التي في تركيها عندي الاثم (١٠) وما شربوا منها ولكنهم هموا (١٠) . على نغم الألحان فهي بها غمم فعد لك عن ظلم الحبيب هوالظلم (١٠) . فعد لك عن ظلم الحبيب هوالظلم (١٠) .

- التائية الكبرى ( لظم السلوك ) : قصيدة غزلية تتضمن اصطلاحات الصوفية ، وفيها آراء ابن الفارض في الاتحاد ، منها :

<sup>(</sup>١) إذا مزجت بالماء يكثر الحبب ( الفقاقيع البيض ) على سطحها .

<sup>(</sup>٢) الشلا : الرائحة الطيبة . حان : جمع حانة : مكان بيع الحمر . السي : النور .

<sup>(</sup>٣) وهذا بيت غامض أيضاً . فحواه ؛ كنت « انا » موجوداً قبل الخلق ، مع ان آدم ابي الحال الخبر ) . وكذلك (كما ان الخبر موجودة قبل كرمها – شجر العنب – مع ان الكرم أصل الخبر ) . وكذلك كنت موجوداً مع الكرم قبل ان توجد الخبر ، لأن أم الخبر وأمي واحدة (هي أصل الوجود) . (٤) والمفروض ان الألفاظ تنتقى لتوافق المماني ؛ مع ان المماني الواحدة تبسدو في ظلال غيلفة عند التمير عنها بألفاظ ( اوان ) محتلفة .

<sup>(</sup>ه) قالوا : شربت الخسر التي يعد شربها ذنباً . قلت : شربت الخسر التي يعد ترك شربها ذنيساً .

 <sup>(</sup>٦) هُمُ<sup>٣</sup>: عزم ولكن لم يفعل .

<sup>(</sup>٧) المدل : الميل ، الترك : الظلم ( بفتح الظاء ) : الريق .

سفت ي حُمينا الحبّ راحة مُقلني ، فأوهمت صحبي ان شرب شرابهم أممت أمامي في الحقيقة ، فالورى يراها أمامي في صلاتي ناظري ، ولا غرو أن صلى الإمام إلي أن لها صلواتي بالمقام أقيمها كلانا مُصل واحد ساجد الى وما كان لي صلى سواي ، ولم تكن فوصفي التي أحببتها لا محالة ، فوصفي ان لم تُدع باثنين وصفها فإن دُعيت كنت المجيب ، وان أكن فوما ذاك إلا أن بكت بمظاهر ، وما ذاك إلا أن بكت بمظاهر ، وأخرى بُشينة ، وفي مرة لُبني ، وأخرى بُشينة ،

وكأسي مُحيّا من عن الحبّ جلّت (۱) به سر سري في انتشائي بنظرة . ورائي وكانت حيث وجهي (۱) . ويشهدني قلبي إمام أثمتي (۱) . وويشهد فيها أنها رليّ صلّت (۱) . وأشهد فيها أنها رليّ صلّت (۱) . حقيقته بالجمع في كلّ سجدة (۱) . صلاتي لغيري في أدا كلّ رّكعة (۱) . وهيئتها إذ واحد نعن مميلي مميلي وكانت لها نفسي علي مميلي وكانت لها نفسي علي مميلي وكانت لها واحد نعن هيئي ولبت المحدون ليلي او كئيس عسنة والبت المحدون ليلي او كئيس عسنة عسنة واونة تُدعى بعزة ، عسرت (۱) المحلة واونة تُدعى بعرة ، عسرت (۱) المحلة والمحلة والمحل

<sup>( &#</sup>x27; ) شربت خمر الحب من يد حيني ، وكانت كأسي وجه التي هي أسمى من أن يطمع أحد ني حبها ( سكرت من النظر الى تجلي الله في مظاهر هذا الوجود ) .

<sup>(</sup>٣و٣) إذا صليت وراء إمام ما فأنا في الحقيقة إمامه . ( إن الإمام يصلي قد ، وما دام الله موجوداً في أنا ، فالإمام والناس كلهم يتوجهون إلي ) . ثم إن الله يوجد حيث أوجه أنا وجهي. وهكذا أكون أنا في الظاهر متوجهاً إلى الله ، أما في الحقيقة فان جميع الناس يتوجهون إلي أنا .

<sup>(</sup>٤) ولا عجب إذا توجه الإمام بصلاته نحوي ، فان الله موجود في قلبي .

 <sup>(</sup>٥) أتظاهر وأنا في المقام ( مكة ) أنني أصلي لها ، ولكن الحقيقة أنهـا هي التي تصلي لي
 ( فيها : في صلواتي ) .

<sup>(</sup>٦و٧) ليس هنائك في الحقيقة مُصلِّلُ ومصلَّل له ، بل إن كل واحد منا يصلي لنفسه . والحقيقة العارية أنه لم يصلّ لي أحد سواي ولا أنا صليت لأحد آخرَ ( إنني صليت لنفسي ) . يقصد ابن الفارض أنه ليس في العالم إلا الله ، وكل أشخاص الناس وأعيان الوجود في الحقيقــة مظاهر لوجود واحد ، هو اقد .

<sup>(</sup>٨) لبني محبوبة قيس بن ذَريح . ُبينة محبوبة جميل بن مَعْمَرٍ ، مزة محبوبة كثير .

وما إن لها في حسنها من شريكة. ولَسُنَّ سواها، لا ولا كُنَّ غيرَها ، كما لي بدت في غيرها ونزيت، كذاك بحكم الاتحاد بحسنها، بأيّ بديع حسنُه وبأيّـة. عليّ ، ليسبنُّ في الليـالي القديمة (١٠ . بد وت لحسا في كل صب مُتيم ، وليسوا بغيري في الهـــوى لتقدّم ظهرتُ لهم النَّبس في كل هيئة (١٦). وما القوم غيري في هواها ، وانما وآونــة أبدو جميــل بُثينــة. ففی مرة قیساً ، واخری كُنْيَيْراً ، وماً زِلْتُ إِيَّاها،وايَّاي لم تَزَلُ . وكُلُّ الذي شاهدتَّه فعـــلُ واحد بمفرده لكن بحُبجب الأكنيّة (٣). إذا ما ازال السر لم تسر غيره ولم يبق بالأشكال إشكال ريبة. ولي حانة الحمّار عين طليعة (١٤). في مجلس الأذكار سمع مُطالع ، وان حُلُ بالإقرار بي فهني حلّت (٥). .. وما عقد الزُّنَّارَ حُكماً سوى بدي ؟ فما بار بالانجيل هيكل بيعة. وان نارَ بالتنزيل محرابُ مسجد يناجي بهـــا الاحبارَ في كلُّ ليلة . وأسفار تسوراة الكليم لقومــة وان خرّ للأحجار في البُـد عاكف ف لا وجه للإنكار بالعصبية .

<sup>(</sup>١) إن اللين تقدموني ليسوا في الحقيقة أحداً سواي ، وإن فصل الزمن بيني وبينهم .

 <sup>(</sup>۲) وهؤلاء اللين تقدموني ليسوا أحداً غيري ، وإن كان أمرهُمُ النبس على الناس لظهورهم
 في هيئات مختلفة .

 <sup>(</sup>٣) كل ما في هذا العالم من جليل وقليل في غتلف صوره عمل الله الواحد ، ولكن الله يغمله وهو يتجل مججب مختلفة ( ينظم الشعر في حجاب شاعر ، ويعتني بالمريدين في حجاب شيخ ، ويبني الهياكل في حجاب البناء ، الخ ) .

<sup>(؛)</sup> جميع أهمال البشر (حتى ما تناقض منها) مظهر لقدرة الله وإرادتـــه ، فالإنـــان في عالم العبادة وذكر الله يتدّم جزمًا من إرادة الله فيه ، وفي شرب الحمر (حقيقة أو مجازًاً) يتمم الجزء الباقي من إرادة الله أيضًا .

<sup>(</sup>ه) ويري ابن الغارض أن جميع أشكال العبادة يُقصَد بها الله ، وإن كان أهل كل دين لا يعرفون إلا ه إلمّهم يه المائل أمام ميونهم : الصنم ، النار ، الشمس ، النع. والله سبحانه وتعالم هو الذي عقد الزنار (أراد أن يكون في العالم نصاري ويهود). وكذلك تلاوة القرآن وترتيل الإنجيسل وقراءة التوراة والسجود البد (الصنم) وعبادة النار لا يقصد بها إلا عبادة الله الواحسه ، وإن كان الذين يغطون هذه الأشهاء المختلفة لا يشعرون انهم يعملون عملا واحداً في جوهره.

وإن عبد النارَ المجوسُ – وما انطفت كما جاء في الاخبار في ألف حِجّة – فما قصدوا غيري ، وان كان قصد مم سيواي ، وان لم يُظهروا عَقَد نية (٥٠). ولو أنني وَحَدتُ ألحدت وانسلخ تُمن آيجمعي مُشركاً بيصنيعتي (١٠).

## للتوسع والمطالعة

- ــ ديوان ابن الفارض ، القاهرة ١٣٢٢ هـ؛ ١٣٧٥ هـــ ١٩٥٦ م ،
- ــ شرّح ديوان ابن الفارض لحسن البوريني وعبد الغني النابلسي ، مرسليا (مطبعة أرنود) ١٨٥٣ م ؛ القاهرة (المطبعة المصريسة) PAYI A.
  - ــ التاثية (يوسف همتر) فينًا ١٨٥٤م.
- ــ منتهى المدارك (شرح التائية ) لسعد الدين الفرغاني ، مصر (مكتب الصنائع ) ١٢٩٣ ه.
- ــ ابن الفارض سلطان العاشقين ، تأليف محمد مصطفى حلمى ، القاهرة (وزارة الثقافة والارشاد القومي) ١٩٦٣ م.
- ــ ابن الفارض والحبّ الآلهي ، تأليف محمد مصطفى حلمي ، مصر ( لجنة التأليف والترجمة والنشر ) ١٣٦٤ هـ= ١٩٤٥ م .
- ـ عمر بن الفارض من خلال شعره ، تأليف ميشال فريد غريب ، بيروت (دار الحياة) ١٩٦٥م.

<sup>(</sup>١) ولو انني اعتقدت ان « لله » شكلا واحسداً لكنت ملحداً ( إذ كنت منكراً للأشكال الأخري التي يتجل الله بها ، فأنكر الله نفسه حينتذ) : إذا اعتقدت ان الله وأحد ( متميز من كل شيء ) أكون قد أثبت العالم وجوداً مستقلا بجانب وجود الله المستقل ، فكأني جعلت خلق الله شريكاً لله في الوجود . لاحظ ان ابن الفارض يتكلم هنا بلسان الله لأنه يمتقد بالاتحاد ( بأنه مع الله واحد في العدد - لا في الحقيقة ) .

## مُعِي لِدِّين بْنُعَرَفِي

هو أبو بكر محمد بنُ علي بن محمد بن أحمد بن عبد الله الطائي الحاتمي المعروف بابن عربي (من غير لام التعريف) ، كان مولده في مدينة مُرسِية من جنوبي شرقي الاندلس ، سنة ٥٦٠ه ( ١١٦٥ م ) في بيت ثروة وحسب وتُقي . ولما بلغ الثامنة من عمره انتقل أهله الى اشبيلية فبدأ هو تعلمه في اشبيلية . بعدئذ درس علوم القرآن والحديث والفقه في قرطبة على بعض أتباع ابن حزم . ويبدو أنه في ذلك الحين مال الى المذهب الظاهري . وفي قُرطبة أيضاً لقي ابن عربي ( ٧٩٥ ه = ١١٨٣ م ) ابن رشد قاضي قرطبة ومذاك .

كُثُرَّ تَطُوافُ ابن عربي في الاندلس ثَمَّ في المغرب ( ٥٩٠ – ٥٩٠ هـ) ، وترد د مراراً بينهما . ثمّ انتقل الى المشرق وتطوّف في الحجاز واليمن وآسيمة الصُّغرى والشام والعراق . ثمّ انه استقرّ في د مَشْق ( ٦٢٠ هـ = ١٢٢٣ م) الى أن تُوفِقي فيها ( ٦٣٠ هـ - ١٢٤٠ م) مقتولاً .

## عناصر شخصيته

ابن عربي متعدّد نواحي الشخصية ، فهو شاعر وصوفي وفيلسوف . ثم هو ذو مسلكين في الحياة : رصين تقيّ أمام الناس ، مَرِحٌ متساهل أمام أنداده . من أجل ذلك عدّه قوم في الاولياء وعدّه آخرون في الملاحدة . وشطبّح ابن عربي أمام العامة فقال : « أنمّ وما تعبُّدون تحت قدمي هذه ! » وفهم العامة جملته على ظاهرها فقتلوه . وباطن الجملة أن الناس يعبدون المال .

#### آثاره وخصالصه

لابن عربي كتب كثيرة مشهورة منها:

ـــ الفتوحات المكية وهو أعظم كتبه واشهرها واوسعها ، جمع فيه علوم الصوفية ، او علوم الدين كلها معالجة من ناحيتها الصوفية ، وفيه شيء كثير من حوادث حياته .

- فصوص الحكم ، وفيه خلاصة مذهب ابن عربي ، وفي نظرية الاتحاد (وحدة الوجود) خاصة .

- ترجُمان الاشواق وهو مجموع قصائد نظمها في ابنة الشيخ مكين الدين الاصفهاني نزيل مكة .

ـــ الذخائر والاعلاق في شرح ترجمان الاشواق ، وهو شرح صـــوفي لترجمان الاشواق .

كتاب الاخلاق ، وهو مزيج من السياسة المدنية والاخلاق الاجتماعية . الما الناحية الصوفية فيه فمغمورة .

ـ ديوان ابن عربي او الديوان الأكبر.

#### مقامه في التصوف

بلغ ابن عربي بنثره خاصة ذروة التفكير الصوفي ، وهو أعظم متصوّفي الاسلام بعد جلال الدين الرومي (١) . ومزج ابن عربي التصوّف بفلسفة المسّائين والمذهب الاسكندراني وبالعلوم الباطنة ومذهب الاشراق . وكان له ولكتبه أثر بالغ جدا في العرب أنفسهم وفي الفرس وفي الافرنج . وخيالات ابن عربي (في الفتوحات المكيّة ) كانت عنصراً أساسياً في بناء الكوميديا الالهية لشاعر ابطالبة العظيم دانتي .

<sup>(</sup>١) مولانا جلال الدين الرومي (ت ٥٧٢هـ ١٢٨٣ م) فارسي الأصل، ولكنه سكن في بلاد الروم (آسية الصغري) فعرف بالرومي . ولجلال الدين ديوان اسمه «مثنوي» طواه هسل أسرار الصوفية واصطلاحات الصوفيين وتعابيرهم .

ومن ألقاب ابن عربي الشيخُ الأكبر والكبريت الاحمر وابن أفلاطون والبحر الزاخر في المعارف الالمية .

#### آراؤه

ابن عربي ظاهريّ المذهب في العبادة (يعمل بظاهر الاوامر الدينية) باطني النظر في الاعتقادات. ويبدو أنه أراد أن يمزج المذهب الاشعري بالمذهب الاسكندراني. انه أراد أن يجعل من التصوّف شبه نظام فلسفي مبني على التخيير (الاخذ من مذاهب فلسفية متعدّدة). فمن آرائه:

(أ) التصوّف خُلُق يتشيّه به الانسان بخالقه.

(ب) الاتتحاد أو الشُمول أو نظرية وَحَدة الوجود: خيال يقوم على ان هذا العالم المختلف في أشكاله ليس سوى مظاهر متعددة لحقيقة واحدة هي الوجود الالمَي. ومن هذه النظرية تفرّعت جميع آراء ابن عربيّ وخيالاته ، لأنها في الحقيقة عقدة نظامه الصوفي.

يرى ابن عربي ان الوجود في جوهره واحد ، وان «وجــود» الاشياء جميعها انما هو الله ، ليس ثمة شيء غيره : ان كل الاشياء وَحُدة في جوهرها ، حتى ان كل جزء من العالم انما هو العالم كله .

(ج) الحلول: نزول الله في شخص من الاشخاص مرة بعد مرة. وابن عربي يبرّىء نفسه من القول بالحلول، ولكن في آثاره أدليّة كثيرة على أنه كان يقول بذلك.

## (د) الوجود = الله + العالم :

اذا نظرنا الى الوجود من حيث هو مادّة ومظاهر متعدّدة (أجسام)، فذلك هو العالم. واذا نحن نظرنا الى الوجود من حيث أنه صورة جامعة (بكل ما فيها من مظاهر وقوّة) فذلك ، عند ابن عربي ، هو الله.

وبما أن الله أراد ان يرى عينه (نفسه ، جوده وفضله) فانه جعل العالم مرآة له ثم نظر فيه فظهر آدم فسميّاه انساناً وخليفة . وآدم هذا ، عند ابن عربي ، ليس آدم الترابي أبا البشر ولكنه النوع الانساني . (ه) وأفراد النوع الانساني يتفاضلون فيما بينهم. والانسان الكامل يتمثّل في أسمى مظاهره بمحمد رسول الله.

(و) الحبّ الالَّمي. الحب نوعان : مادّيّ وروحي.

والحب الروّحي نوعان : حب انساني ( إعجّاب واحترام ومودّة خالصة ) وحب المّي .

والحب الالمِّي قسماًن : حبَّنا لله وحبِّ الله لنا .

وَحبِّ الله لنا قسمان : أنْ يُحبِّنا الله لنا (حبًّا بنا ولمصلحتنا) أو أن يحبّنا له (أن نعرفه وندرك حقيقته قدّر الطاقة).

وكذلك حبنا نحن لله ينقسم قسمين: فمنا من نظر الى العالم كما يبدو لعينه فرأى فيه أشياء جميلة وأشياء غير جميلة (كما تراءى له) فأحب بعض مظاهر العالم دون بعض ، فهو يعبد الله في بعض آثاره في هذا العالم ، ومنا من أدرك حقيقة الله شائعة في هذا العالم فأحب كل شيء في هذا العالم ، لأن كل مظهر في هذا العالم يدل على الله . ومن أحب جمال العالم فكأنها أحب الله .

## \_ مظاهر الوجود تمثل العزة الآلهية :

كلّما أذكُره من طلل او ربوع او مغان ، كلما(١).... وكذا السُحْب اذا قلت : «بكت» وكذا الزهر اذا ما ابتسما ، او بروق او رعود او صبّاً او رياح او جنوب او شما(٢)، او نساء كاعبات نُه لله طالعات او شموس او دُمى(٣)، صِفَدَ تُكسية عُلُوبة أعلمت أنّ لمشلى قند مَاله.

<sup>(</sup>١) كلها : كل ما ، كل الذي .

<sup>(</sup>٢) شا : شال ، ربح شالية .

<sup>(</sup>r) الدمية : التمثال الجميل ، المرأة الجميلة .

<sup>(؛)</sup> ان لمثلي قدماً : ان لي سيراً كثيراً في طريق التصوف ، مكانة ، معرفة صحيحة .

واطلُب الباطن حــنى تعلمــا. فاصرف الحاطر عن ظاهرها

## - غزل في العزة الآلهية :

سلام على سلمي ومن حل بالحيمي ، وحَتَى لللي ، رقَّةً ، ان يُسلَّما . وماذًا عليهـــاً لو تــرد تعية علينا ، ولكن لا أحتكام على الدُّمي . سَرَوْا وظلامُ الليل أرخى سُدولَه فقلتُ له: «صبًّا غريباً متيَّما أحاطت به الاشواق شوقاً، وأرصدت له راشقاتُ اللحظ أيَّانَ يمَّما » (١). فأبدت ثنايــاها وأومض بارق"، فلم أدر من شق الحنادس منهما، وقالت : « اما يكفيه أني بقلبه يُشاهدني في كل وقت ؟ أما ، اما ! »

جوانب من الاعمان الواحد:

الا يا حمامات الأراكــة والبان، ترفقن : لا تُظُّهرن بالنَّوْح والبُكا أَطَارِحُهَا عند الأَصِيلِ وفي الضُّحى بحنَّة مشتاق وأنَّــة هَـيمان (٣٠). تطوف بقلى ساعة بعد ساعة، كما طاف خيرُ الحلق بالكعبة ــ التي يقول ً دليلُ العقل فيها بنقصان ــ وقبتل احجاراً بهــا وهو ناطق. وكم عَهدَتْ ألا تحول ، وأقسمت. وليس لمخضوب وفساء " بأيمًان (٤) . ومن اعجب الاشياء ظبئي مبرقع يشير بُعناب ويُسومي بأجفان. لقد صار قلى قابـــلا كل صورة إ: فمرعى لغزلان وديــر لرهبان،

ترَفقن لاتُضعفن بالشجواشجاني(٢) خَفِيٌّ صباباتي ومكنــونَ احزاني . لوجد وتبريح ، وتلثيم أركاني ، واين مقائم البيت من قَـــدر انسان !

<sup>(</sup>١) أيان بما : كيف توجه .

<sup>(</sup>٢) اضمف : ضاعف (جمل الثيء ضعفين) . الشجو : البكاء .

<sup>(</sup>٣) الهيان: المحب المتلوب عل أمره.

<sup>(</sup>٤) وليس لمخضوب وفاء بايمان ؛ ليس النساء ( وهن الواتي يخضين أيديهن بالحناء ) وفاء بالمهورد .

وبيتُ الأوثسانِ وكعبة طائسف وألواحُ توارة ومصحفُ قسرآن. أدينُ بدين الحب أنسى توجهتْ ركائبه ، فالحبّ ديسي وإيماني! قصيدة غزلية ظاهرها بعيد عن المعاني الصوفية:

مرضى من مريضة الاجفان، علىلاني بنركسرها عللاني. هَفَتِ الوُّرق بالرياض وناحت شجوَ هذا الحَـمام ممـــا شجاني·····. بابي طَفَلَــة" لَعوب تهــادى من بنات الحدور بــين الغواني (٢٠). طلعت في العيسان شمساً فلما افلت اشرقت بأفنق جسناني. يا طـــلالاً برامة دارسـات ــكم رأت من كواعب وحسان ــ بأبي ، ثم بي ، غـزال وبيب يرتعي بين أضلعي في امـان . ما عليهما من نارها فهو نور ، هكذا النسور مُنخَمد النسيران! يا خليلي ، عرّجا بِعنِاني لأرى رسم دارِها بِعياني . فاذا مــا بلغتما الدار حُطّا ؛ وبهــا ، صاحبي ، فَلْتَبْكَدِياني . وقفا بي عـــلى الطلول قـــليلاً نتباكى ، بل أبك مما دهاني (٣٠ . الهوى راشقي بغــير سهام، الهوى قاتلي بغــير سنان. عرَّف إني أَذَا بكيت لديها ، تُسعداني على البكا تسعداني (١٤). وَاذْكُرَا لِي حَدَيْثُ هِنَارٍ وَلُبْنَى وَسُلْيَمَى وَزَيْنِي وَعِيْانَ ؛ ثم زيدا عـن حاجـر وزود خبراً عن مراتـع الغزلان. طال شـوقي لطفلة ذات. نـثر ونظـام ومينبر وبَيـان،

<sup>(</sup>١) الورق جم ورقاء : الحامة . شجو هذا الحام : غناؤه الحزين .

<sup>(</sup>٢) الطفلة ( بالفتج ) : المرأة الشابة الينة .

 <sup>(</sup>٣) أبك « كذا في الأصل والوزن » : بل أبكى مل نفسي .

<sup>(</sup>٤) ... - إذا بكيبًا معي فهل تنفعاني ؟ أسعده : ساعده في البكاء ، بكى معه . أسعده : بمله سعيدًا .

<sup>(</sup>ه) ليل حبيبة قيس , ومية حبيبة غيلان ( ذي الرمة الشاعر الأموي ) .

من بنات الملوك من دار فرس : من أجل البسلاد من إصبهان ، من بنات العراق ، بنت إمامي ، وانا ضدُها سليل مسليل مساني ١١٠ . هل رأيتم ، يا سادتي ، او سمعتم أن ضدين قسط يجتمعان ؟ لو ترانا بسرامة نتعاطى أخوساً المهوى بغير بَنسان ، والهوى بيننا يسوق حديثا طيباً ممطربا بغير لسان ، لرأيتم ما يذهب العقل فيه : يمن والعراق معتنقان ! كذب الشاعر ٢١ الذي قال قبلي ، وبأحجار عقله قد رماني : «ايتها المنكح الثريسا سهيلا ؛ عمرك الله ، كيف يلتقيان ؟ هي شامية ماذا ما استقل ، يمساني ! »

## ــ موشحة في الوجد والفناء :

سرائر الاعيان · للناظرين ، لاحت على الأكوان والعاشق الغيرانْ يبدى الانين. من ذاك في حرَّوان (٣) يقول ، والوجدُ أضناه ، والبعد قد حيّره: ه لما دنا البُعدُ مَن غيره . لم ادر من بَعد ُ وهُمُيتُم العبد (١٤) ، قد خسره والواحد الفرد في البُوح والكِتمانُ في العالمن : والسم والاعلان يا عابد الاوثان (٥)؟ اما هو الديان انت الضنين! ،

<sup>(</sup>١) سليل يمان : من نسل رجل يمني .

<sup>(</sup>٢) هو عمر ابن ابي وبيعة ، قال هذين البيتين لما تُزوج سهيل بن عبد العزيز بن مروان الثريا بنت علي بن عبداقة بن الحارث ، وكان عمر يتغزل بها (غ ١ : ٣٣١ – ٣٣٤) . وفي البيت تورية ( إشارة الى ان النجم « سهيلا » مطلمه جنوبي . وان عنقود النجوم « الثريا » مطلمها شالي ) .

<sup>(</sup>٣) حران : مطشان • كان يجب عل الشاعر أن يقول : والقلب حران ي .

<sup>(</sup>٤) هيم العبد : حدث ما جعل الانسان يهيم عشقاً في الله .

<sup>(</sup>ه) عابه الأوثان : الناظر في الوجود الى أعيان الموجودات الماثلة وهو غافل من حقيقتها • أنها جوانب من الألوهية الواحدة » .

فَنيِت بالله عما تراه العين من كونيه ، في موقف الجـاه وصحت : « اين الاين في بينه ؟ » فقال : « يا ساهي ، عاينت قط عين بعينه ؟ اما ترى عيلان وقيس (١) او من كان في الغابرين ، قالوا : الهوى سلطان إن حل بالانسان افناه ، دين ! »(٢)

 « انا الذي اهوى ،
 من هو انا ؟

 ولا ارى شكوى ،
 الا الفنا .

 عن الذي يهوى
 بعد الجنا (٣) ،

 هذا هو البهتان
 للحارفين (٤) .

 عن حضرة الرحمن
 اللآفكين (٥) » .

## ـ مقطوعات صوفية مبنية على الصناعة اللفظية :

كم مرة قالا:

فلا اری حالا ،

لست كمن مالا

ودان بالسلوان،

سلوهم ً ما كان

بين التذلُّل والتدلُّل نقطة "فيها يَتيهُ العالم النِّحريسرُ. هي نقطة الاكوان، إن جاورتَها كنتَ الحكيمَ وعلملُك الاكسير (٦) - يا دُرّة "بيضاء لاهوتية "قد رُكتبت صَدَفاً من الناسوت،

<sup>(</sup>١) عيلان وقيس : قبائل عربية قديمة عظيمة .

<sup>(</sup>۲) دین : عادة . إذا حل الهوی بانسان شفله عن نفسه وشغله بمحبوبه .

<sup>(</sup>٣) المحب لا يميل عن محبوبه والو تجنى محبوبه عليه ﴿ أَسَاءَ إِلَيْهِ ﴾ .

<sup>ُ (</sup>٥) الآفك: الكاذب . إن الذين بقولون ان العارفين ُيُّهُوُون الله حيناً ويسلُونه ( ينسُوَّنه: ينغُلون عنه ) حيناً آخر لم يصلوا الى قلك المرتبة بعد ، فاسألوهم عما رأوا في حضرة الله حتى تعلموا كذبهم .

<sup>(</sup>٦) يتيه : يضيع ، يَفولَ . الإكسير : مادة تعطي الإنسان خلوداً . الحكيم : الذي يعرف الإكسير . إن جميع الوجود يدور حول هذه النقطة التي تفرق بين التذلل ( موقف العبد الجاهل، العادي ) و بين التذلل ( موقف الصوفي الكبير الذي يعرف مكانته عند الله ) .

جهل البسيطة ُ قدرَهـــا لشقائهم وتنافسوا في الدرّ والياقوت<sup>(۱)</sup>. ـــقال ذات يوم:

يا من يراني ولا أراه ، كم ذا أراه ولا يسراني ؟ فقيل له :كيف تقول إنه لا يراك وانت تعلم أنه يراك ؟ فأنشد مرتجلاً : يا من يراني مجرماً ، ولا أراه آخسذاً ، كم ذا أراه منعماً ولا يراني لائذاً (٢) ؟

## ــ آدم والملائكة :

... فاقتضى الامر (الالمّي) جلاء مرآة العالم فكان آدم عين جلاء تلك المرآة وكان روح تلك الصورة ، وكانت الملائكة من بعض قوى تلك الصورة التي هي صورة العالم المعبّر عنه باصطلاح القوم بالانسان الكبير . فكانت الملائكة له كالقوى الروحانية والحسية التي في النشأة الانسانية ، وكل قوة منها محجوبة بنفسها لا ترى افضل من ذاتها ، وان فيها ، فيما تزغم ، الاهلية لكل منصبوعال ومنزلة رفيعة عند الله لما عندها من الجمعية الالمية دائراً بين ما يَرجع من ذلك الى الجناب الالمّي والى جناب حقيقة الحقائق ... فسمتي هذا المذكور انساناً وخليفة ، فاما إنسانيته فلعموم نشأته وحصره الحقائق كلها . وهو للحق بمنزلة انسان العين من العين الذي يكون به النظر وهو المعبر عنه بالبصر فلهذا شمّي انساناً فإن به نظر الحق الى تحلقه فرحمهم فهو الانسان الحادث الأزلي والنشء الدائم الابدي والكلمة الفاصلة الجامعة فم العالم كله بوجوده فهو من العالم كقص الحاتم من الحاتم ...

## - الكشف والاطلاع

... (هنالك صنف من البشر واقفون على) سر القدر، وهم على قسمين : منهم من يعلم ذلك يُجمّلاً ومنهم من يعلمه مُفصّلاً. والذي يعلمه

<sup>(</sup>١) الدرة البيضاء : النفس . لاهوتية : روحانية ، مفارقة المادة . الناسوت : مادة الجمم

<sup>(</sup>٢) آخذاً : معاقباً ؛ منتقماً . لاثذاً : راجعاً ، تائباً .

(مفصلاً) اعلى واتم من الذي يعلمه مجملاً، فانه يعلم ما في علم الله فيه إما بإعلام الله إياه بما أعطاه عينه من العلم به واما بأن يكشف له عن عينه الثابتة وانتقالات الاحوال عليها الى ما لا يتناهى وهو اعلى فانه يكون في علمه بنفسه بمنزلة علم الله به لأن الاخذ من معدن واحد، الا انه من جهة العبد عناية من الله سبقت له هي من جملة احوال عينه يعرفها صاحب هذا الكشف اذا اطلعه الله على ذلك، فانه ليس في وسع المخلوق اذا اطلعه الله على عينه الثابتة التي تقع صورة الوجود عليها ان يطلع في هذه الحال على اطلاع الحق على هذه الاعيان الثابتة في حال عدمها لانها نيسب ذاتية لا صورة لها.

## للتوستع والمطالعة

- ــ الفتوحات المكنيّة ، بولاق ١٩٢٣ هـ ، القاهرة ١٣٢٩ هـ .
- تفسير الشيخ الأكبر ... بولاق ١٢٨٣ ه؛ القاهرة (المطبعـة المينية) ١٣١٧ ه.
- رد معاني الآيات المتشابهات الى معاني الآيات المحكمات ، بيروت ( نادى الكتب الادبية ) ١٣٢٨ هـ .
- ــ رسائل ابن عربي ، حيدراباد (دائرة المعارف العثمانية) ١٣٦٧ هـ = ١٩٤٨ م .
- ــ مواقع النجوم ومطالع أهلّة الاسرار والعلوم (تصحيح بدر الدين النعساني ) ، القاهرة ١٣٢٥ ه .
- فصوص الحكم ، مصر (دار احياء الكتب العربية) ١٩٤٦ م . - محاضرة الابرار ومسامرة الاخيار ... مصر (مطبعة السعادة)
- ــ محاضرة الابرار ومسامرة الاخيار ... مصر (مطبعه السعادة) 1907 م .
  - ــ مجموع الرسائل الالهية ، القاهرة (مطبعة السعادة) ١٣٢٥ ه.
- انشاء الدوائر ، ويليه عقلة المستوفز ، ويليه التدبيرات الالهية في اصلاح المملكة الانسانية (نيبرغ) ، ليدن (ابريل) ١٣٣٦ هـ .
  - ــ الإسفار عن رسالة الانوار ...، دمشق ١٣٢٩ هـ.

- ــ ديوان ابن عربي بولاق ١٨٥٥ م ؛ القاهرة ١٢٧١ هـ.
- ــ ترجمان الاشواق (نكلسن)، لندن (الجمعية الآسيوية الملكية) ١٩١١ م؛ بيروت (دار صادر) ١٩٦١م.
- ـ ذخائر الاعلاق في شرح ترجمان الاشواق ، بيروت (المطبعــة الانسية ) ١٣١٢ ه.
- التعريفات للجرجاني ــ ويليه اصطلاحـــات الصوفية الواردة في الفتوحات المكيّة (فلوغل) ، ليبزغ ١٨٤٥ م .
- شرح جواهر النصوص في حل كلمات الفصوص لعبد الغني النابلسي القاهرة (مطبعة الزمان) ١٣٢٣ ه.
- مناقب ابن عربي لأبي الحسن علي ّ بن ابراهيم بن عبد الله (تحرير صلاح الدين المنجـّد)، بيروت (مؤسسّسة النراث العربي)١٩٥٩م.
- فصوص الحكم والتعلقات عليه ، تأليف أبي العلا عفيفي ، القاهرة
   ١٣٦٥ هـ ١٩٤٦ م .
- الانسان الكامل في الاسلام ، تأليف عبد الرحمن بدوي ، القاهرة (مكتبة النهضة المصرية ) ١٩٥٠ م .
- محيي الدين بن عربي ، تأليف طه عبد الباقي سرور ، القاهرة ( مكتبة الانجلو المصرية ) ١٩٥٥ م .

# أعْقابُ الحركة الفِكُرِيّة في عَهْدِ السَّلاجِيَّة

كان السلاجقة دول عاشت متداخلةً في أعمارها ثلاثة قرون الا ربع قرن. ولما ظهرت جموع الإفرنج الصليبين عند أنطاكية ، في شمالي الشام ، سنة عمر الهرت جموع الإفرنج الصلاجقة يحكمون ما بين تخوم الصين وشواطىء البحر الاسود ، قبل أن يَملِكوا العراق وكردستان ويزدادوا قوة على قوة . وبينما كان السلاجقة يحكمون الجانب الشرقي الشمالي من العالم الاسلامي ، كان الايتوبيتون يتنشطون في الجانب الجنوبي والغربي من العالم العربي فاستواتوا بين ١٩٣٥ ه (١٢٣٣ م ) على مصر واليمن والشام بين ١٩٥٤ ه (١٢٣٣ م ) على مصر واليمن والشام وعلى قسم من شمالي العراق . ولم يصطدم الايتوبيون بالسلاجقة ، فان الاولين حلوا على الفاطميين والاتابكة ، بينما الآخرون ورثوا البويهيين والدويلات التي عاصرت البويهيين في المشرق . على أن الايتوبيين والسلاجقة كانوا يقاتلون الافرنج الصليبيين في المشرق . على أن الايتوبيين والسلاجقة كانوا يقاتلون الافرنج الصليبيين كأنهم أصحاب دولة واحدة .

## الخصائص الفكرية

رق الشعر في هذه الحقبة وفقد شيئاً من متانته ، وكثر في معظمه التقليد لشعراء بُلاط سيف الدولة . وكثر الشعر الديني في التصوّف والبديعيّات (مدح الرسول) وبرز الفن التعليمي في الحيكم وفي نظم فنون العلم . أما النثر فكثر فيه التكلّف ، وخصوصاً في الصناعة اللفظية .

وقل الابتكار في هذا العصر وكثرت الموستعاتُ في اللغة والنحو والبلاغة والشروحُ على الشعر خاصة وعلى النثر أيضاً. واتسع التأليف في الجغرافية والتاريخ ، وخصوصاً في طبقات رجال الادب والدين والطب والرياضيات والفلسفة. وقد انقسم المفكرون في هذه الحقبة فريقين : الادباء والمؤرّخين .

فمن الادباء الخطيب التبريزي (ت ٥٠٢هـ ١١٠٩م) تلميذُ أبي العلاء المعري والعالمُ البارع في اللغة والنحو والادب والحديث ، له من الكتب : الملخص في اعراب القرآن ، شرح المعلّقات ، شرح ديوان الحماسة لأبي تمام ، شرح ديوان أبي تمام ، شرح ستَقْط الزّنْد للمعرّي .

ومنهم ابن الهبارية البغدادي (ت ٥٠٥هـ) الشاعر، وله كالصادح والباغم (وهو أراجيز على أسلوب كليلة ودمنة). ومنهم الطنغرائي (ت ١١٤ه هـ ١١٢١م) الشاعر الحكيم، وكان من المشتغلين بصناعة الكيمياء. ومنهم الحريري (ت ٥١٦ه هـ ١١٢٢م) صاحب المقامات التي قلد فيها بديع الزمان الهدمذاني (ت ٣٩٨ هـ ١٠٠٧م) ولكنة أغرق فيها في الصناعة المعنوية والصناعة اللفظية خاصة، ثم كانت النموذج الذي قلده جميع أصحاب المقامات بعده. ومنهم المديداني النيسابوري (ت ١١٨٥ه هـ ١١٢٤م) صاحب و مجمع الامثال » وهو مجموع يضم أمثال العرب وحكاية الحال التي قبل كل مثل فيها.

ومن هولاء أيضاً كمال الدين الأنباري (ت ٧٧٥ ه= ١١٨١ م)، وله نزهة الالبيّاء في طبقات الادباء، وكتاب الانصاف في مسائل الخلاف (بين الكوفيين والبصريين من النحاة). ومنهم المنشىء عبد الرحيم بن علي العسقلاني المعزوف بالقاضي الفاضل (ت ٩٦٥ ه= ١٢٠٠ م) وعلى يديه بلغت صناعة الانشاء ذروة التكلّف في الموضوع والاسلوب. ومنهم أيضاً عماد الدين الاصفهاني (ت ٩٥٥ ه)، وله خريدة القصر وجريدة أهل العصر (وفيها تراجم وغتارات للشعراء المعاصرين له في الشام والعراق ومصر، على طبقاتهم). وله أيضاً كالفيح القسي في الفتح القدسي (وصف فتح

صلاح الدين الايوبي للقدس). ومنهم ابن سناء المُلك (ت ٢٠٨ه)، وهو أول من فصّل الكلام على أصول نظم الموشحات وعلى صلة ذلك بالموسيقى. ومنهم أبو البقاء العُكْبري البغدادي (ت ٦١٦هـ ١٢١٩م)، وكان المغالب عليه علم النحو، له التبيان (شرح ديوان المتنبي)، والتبيان في اعراب القرآن، شرح المفصّل للزنخشري، شرح مقامات الحريري.

وقد رأينا شيئاً من التصوّف والشعر الصوفي (راجع فوق ، فصل التصوف). ثم يأتي الأديب الناقد ضياء الدين بن الاثير (ت ٥٣٧ه هـ ١٢٣٩م) صاحب كتاب المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر (في البلاغة والنقد) ، وفيه أن الأدب الجيد هو الذي يُسلك فيه المذهب القويم في تركيب الالفاظ على المعاني من غير أن يزيد بعضها على بعض ؛ ولا يشترط في الادب الجيد على المعاني من غير أن يزيد بعضها على بعض ؛ ولا يشترط في الادب الجيد أن يستحسنه العامة أو أن يفهموه . ومنهم الاديب الشاعر ابن أبي الحديد (ت محد المعامة على المعامة على المتطرادات مفيدة في التاريخ والفِقة خاصة .

ونعود الى العلماء ونبدأ بذكر جار الله الزمخشري ، وهو ابو القاسم محمود ابن عمر ، ولد في بلدة زمت ششر من خوارزم جنوب بحيرة آرال ، سنة ٤٦٧ ه ( ١٠٧٥ م ) . ثم كثرت أسفاره . وقد تضررت رجل له بالبرد في أثناء أسفاره فقطعت . بعد ذلك جاء الى بغداد . ثم جاور مدة (سكن مكة ) ولذلك سمتي جار الله . وكان هو يسمتي نفسه أبا القاسم المعتزلي أيضاً . وتوفي الزمخشري في الجرجانية (كركانج) من خوارزم في أول ١٩١٥ ه ( ١١١٩ م ) .

وكان الزنخشري امام عصره: أديباً شاعراً مترسلاً لغوياً ، كما كان فقيها أصولياً متكلماً عارفاً بالتفسير والحديث ، له من الكتب: الكشاف عن حقائق التنزيل (في تفسير القرآن). وهو أول من أدخل قواعد البلاغة في التفسير . والكشاف من أحسن التفاسير ، الا أن الزنخشري يأتي في الحيجاج فيه على مذهب المعتزلة ، ولذلك أنحرف عنه أهل السنة (المقدمة ١٨٨٨ فيه على مذهب المعتزلة ، ولذلك أنحرف عنه أهل السنة (المقدمة ١٨٨٨

و ١٠٦٨). وله الفائق (في تفسير الحديث) والمفصّل في النحو وقد اقتصر فيه على ما ينفع المتعلّمين (المقدمة ١٠٥٨)؛ والرائض في علم الفرائض (الارث)، والمنهاج في الاصول، وشافي العييّ من كلام الشافعي، وأساس البلاغة (وهو قاموس موجز ذكر فيه المعاني الحقيقية والمجازية للكلمات). وله أيضاً مقامات.

ومنهم هبة الله أبو القاسم بن الحسين المعروف بالبديع الاسطرلابي ، كان من أهل أصفهان ، وكان موجوداً فيها سنة ٥١٠ ه (١١١٦ م) . ثم انه سكن بغداد . والبديع الاسطرلابي أديب شاعر ومنجم وعالم طبيعي ، وغلب عليه أيضاً علم الكلام والفلسفة . غير أنه شهر بعمل الاسطرلابات (آلات الرصد) ومن هنا جاء لقبه ، كما شهر بالطب . وقد كانت له أرصاد جمعها في زيج (من هنا جاء لقبه ، كما شهر بالطب . وقد كانت له أرصاد جمعها في زيج (١١٤٠ م) . وكانت وفاته في بغداد سنة ٤٣٥ ه (١١٤٠ م) .

ومن العلماء أبو الفتح محمد بن عبد الكريم الشهر ستاني ، ولد سنة ٤٦٧ ه (١٠٨٣ م) في شهرستان بخراسان بين نيسابور وخوارز م ، ودخل بغداد سنة ١٥٠ ه (١١١٦ م) وسكنها ثلاث سنوات نال في أثنائها شهرة ، وخصوصاً عند العامة . وكانت وفاته في شهرستان أيضاً سنة ٥٤٨ ه (أواخر ١١٥٣ م) . وكان الشهرستاني فقيها متكلماً على مذهب الاشعري ؛ وله من الكتب كالملل والنيحل ، وقد استعرض فيه المذاهب الفلسفية والدينية قبل الاسلام ، كما استعرض آراء الفرق الاسلامية (الحوارج والشيعة والمرجئة والمعتزلية) .

ومنهم الحافظ ابن عساكر (ت ٥٧١ه هـ ١٧٧٥م) محدّث الشام في وقته ومن أعيان الفقهاء الشافعية ، تطوّف في الشام والعراق والمشرق وصننف «التاريخ الكبير » لدمشق (تراجم رجالها) في ثمانين مجلّداً ، وقد فنُقد قسم كبير منه . ومنهم اسامة بن مُنقذ (ت ٥٨٤ه هـ ١١٨٨م) أمير حصن شيّدر (قرب حماة في الشام) والفارس البطل في الحروب الصليبية ، لسه كالاعتبار (وفيه حوادث حياته وطرف من أخبار الافرنج الطريفة في زمانه) . وله أيضاً ديوان شعر وكالبديع .

رمنهم أيضاً أبو الفرج بن الجوزي (ت ٥٩٧هـ) الحنبلي ، ولد في واسط (العراق) واشتهر بالحديث والوعظ وبالتأليف في التاريخ خاصة ، له : المنتظم في تاريخ الامم (حتى سنة ٥٧٥ه= ١١٨٠م) ، زاد المسير في علم التفسير ، جامع المسانيد والالقاب (حديث) ، مناقب عمر بن الحطاب ، مناقب عمر ابن عبد العزيز ، مناقب أحمد بن حنبل ، منهاج القاصدين (شرح إحياء علوم الدين للغزالي ) .

# فخر الدين الرازي

هو فخر الدين أبو عبد الله بن محمد بن عمر الرازي المعروف بابن خطيب الريّ ، لأن والده كان يخطب في الري وكان من البارعين في علم الحلاف والاصول. وقد ولد فخر الدين في الريّ ، سنة ٥٤٣ه ( ١١٤٩ م ) ، وبدأ تحصيل علم الكلام على والده ، ثم قرأ الحكمة في مرّاغة على مجد الدين الجيلي أحد الافاضل من ذوي التصانيف الجليلة (طبقات ٢ : ٢٣) .

وقضى فخر الدين الرازي مطلع حياته فقيراً جداً (القفطي ٢٩١) ثم عظمت ثروته اتتفاقاً ، وكان كثير التطوّف في البلاد من قبل ومن بعد. وكانت وفاته في هراة يوم الفطر من سنة ٢٠٦ (١٢١٠م).

ولفخر الدين الرازي من الكتب مفاتيخ الغيب أو تفسير القرآن الكبير ، اثنا عشر مجلداً سوى الفاتحة فقد فسرها في مجلد مستقل ، كما فسر سورة البقرة في مجلد مستقل على طريق النقل (طبقات ٢ ؛ ٢٩). البقرة في مجلد مستقل على طريق العقل لا على طريق النقل (طبقات ٢ ؛ ٢٩). وله أيضاً : المحصول من علم الاصول ، المحصل (محصل أفكار المتقديمين والمتأخرين من العلماء والحكماء والمتكلمين ) ، تأسيس التقديس ، إبطال القياس ، القضاء والقدر ، شرح عيون الحكمة ، المباحث المشرقية ، مباحث الوجود والعدم ، رسالة في النفس ، شرح مصادرات اقليدس (القفطي الوجود والعدم ، رسالة في النفس ، شرح مصادرات اقليدس (القفطي مناقب الامام الاعظم الشافعي ، الجامع الكبير الملكي في الطب ، المحصل في شرح المفصل للزمخشري .

كان الفخر الرازي واعظاً كبيراً ومن فقهاء أهل السنة ينحو نحو الغزّالي في كثير من آرائه ، ولكن العامة كانوا يظنّون فيه الانحلال في العقيدة (القفطي كثير من آرائه ، وكان واسع العلم حسن التلخيص لآراء الفلاسفة مقتدراً في التمييز بين أقوال الفرق . ثم هو متكلّم شديد الجدل عنيف على مناظريه ، بارع في الرد على الفلاسفة . وهو أول من جعل المنطق علماً مقصوداً لذاته فتوسع فيه وتبحر ، ولم يُبقه علماً آلياً مجهّداً لفهم علوم أخر . وكذلك جعل مسائل الطبيعيات والالمهيات فنناً واحداً (المقدمة ١٩١٣ ، ١٩٢٩) . ولم يكن الفخر الرازي يؤمن بالتنجيم ، ولكنة اعتقد بصحة صنعة الكيمياء وأضاع عليها جانباً كبيراً من وقته ومالسه . وكان يجيز أن يكلّف الله عباده ما لا يطبقون .

- ••• مفاتيح الغيب المشتهر بالتفسير الكبير ؛ القاهرة (المطبعة الحيرية) ١٣٠٧ - ١٣٠٩ ه.
- محصّل أفكار المتقدّمين والمتأخّرين من العلماء والحكماء والمفكّرين القاهرة (جمالي وخانجي) ١٣٢٣ هـ= ١٩٠٥ م.
- نهاية الايجاز ودراية الاعجاز في علوم البلاغة وبيان اعجاز القرآن الشريف ، القاهرة (مطبعة الآداب) ١٣١٧ ه.
- المباحث المشرقية في علم الآلهيات والطبيعيات ، حيدراباد (داثرة المعارف العثمانية ) ١٣٤٣ ه.
  - ـ رسائل الرازي ، القاهرة ١٩٣٩ م .
  - ــ معالم أصول الدين (على هامش محصل أفكار المتقدمين).
- كتاب الاربعين في أصول الدين ، حيدراباد ( دائرة المعارف العثمانية ١٣٥٣ هـ ١٩٣٧ م .
  - ــ أساس التقديس ، مصر ١٣٢٨ هـ ١٩١٠ م .
- اعتقادات فرق المسلمين والمشركين ( بمراجعة علي سامي النشّار)، القاهرة ١٣٥٦ هـ= ١٩٣٨ م .

- -كتاب الفراسة ، باريس ١٩٣٩ م .
- مناقب الامام الشافعي ، مصر ١٢٧٩ ه.
- مناظرات جرت في بلاد ما وراء النهر في الحكمة والحلافة وغيرهما بين الامام فخر الدين الرازي وغيره ، حيدراباد ( دائرة المعارف العثمانية ) ١٣٥٥ هـ .
- فخر الدين بن عمر الرازي ، تأليف مصطفى عبد الرزاق ، القاهرة ( لجنة التأليف والترجمة والنشر ) ١٩٣٨م .

ومن علماء هذه الحِقبة أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله ، سبّي صغيراً في بلاد الروم فاشتراه رجل اسمه عسكر الحكموي ، ولذلك يعرف بياقوت الرومي وبياقوت الحموي (٤٧٥ - ٢٧٦ ه). ولياقوت المعجم البلدان » على ترتيب الحروف الهجائية وهو ينم عن علم بالجغرافية وعن احاطة واسعة بالتاريخ . وله المعجم الادباء » على الحروف الهجائية أيضاً ، وهو يدل على علم غزير وذوق مثقنف . واذا علمنا أن ياقوت كان مظلوماً بالرق ومشغولاً بالتجارة والاسفار قبل عتقه ( ٩٦٥ ه = ١٢٠٠ م ) وبعد عتقه ، كثير الاسفار المترامية والمصائب ، وأنه عاش نحو اثنتين وخمسين سنة فقط ، أدركنا مدى عبقريته في التأليف ومدى جكده .

# عبد اللطيف البغدادي

هو موفق الدين أبو محمد عبد اللطيف بن يوسف البغدادي المعروف بابن اللبياد ، بدأ بدرس الفقه والحديث والنحو ثم انقلب الى درس الطب والفلسفة فأصبح طبيباً معروفاً وترك تآليف في كثير من فنون المعرفة . وكان عبد اللطيف البغدادي متعجباً بابن سينا يفضله على الفارابي وعلى اليونانيين ، قال (طبقات ٢ : ٢٠٢) : « ولم يكن لي اعتقاد في هولاء (الفارابي والقدماء) لأني كنت أظن أن الحكمة كلها حازها أبن سينا وحشاها كتبه » . وكان يحتقر شهاب الدين الستهروردي ويرى أن شهرته دليل على جهل أهل الزمان (طبقات ٢ : ٢٠٤)

وتوفي عبد اللطيف البغدادي في بغداد سنة ٢٧٩ هـ (١٣٣١–١٢٣٢ م). ولعبد اللطيف البغدادي من الكتب: شرح كالفصول لابقراط، اختصار كالحيوان لأرسطو، كفي آلات التنفس وأفعالها، كتاب ديابيطس والادوية النافعة منه، كالكفاية في التشريح، كالحكمة العلائية (في العلم الالهي، ألقه لعلاء الدين داوود بن بهرام صاحب أرزنجان)، مقالتان في المدينة الفاضلة، مقالة في العلوم الضارة، مقالة في النهاية واللانهاية، رسالة في المعادن وإبطال الكيمياء، مقالة في الرد على ابن الهيم في المكان، الكتاب الجامع الكبير (في المنطق والعلم الطبيعي والعلم الالمي، نحو عشرين مجلداً ألفه في نيتف وعشرين سنة).

ومنهم أبو الحسن علي بن محمد عز الدين الجنزري، ولد في جزيرة ابن عمر (شمالي العراق) سنة ٥٥٥ ه ( ١١٦٠ م ) وتوفي في الموصل سنة ٦٣٠ ه ( ١٢٣٣ م ) ؛ وكان إماماً في الحديث حافظاً للتواريخ خبيراً بأنساب العرب وأخبارهم. وله من الكتب: الكامل في التاريخ هذاب فيه تاريخ الطبري (حذف أسانيده وجمع رواياته) ثم استمر فيه الى سنة ٢٢٨ ه ، وجعله ككتاب الطبري على السنين . وهو مصدر مهم للحروب الصليبية . وله أيضاً «أسد الغابة في معرفة الصحابة » ، جمع فيه تراجم لنحو سبعة آلاف وخمسمائة من صحابة رسول الله مرتبة على الحروف الهجائية ، الا أنسه استوفى أولا أسماء الرجال ، ثم جاء بأسماء النساء ، ثم بأسماء الذين يتعرفون بكناهم (أبو دجانة ، أبو هريرة الخ) .

ومنهم أيضاً جمال الدين أبو الحسن علي بن يوسف القفطي ، ولد في قفط (بصعيد مصر) سنة ٥٦٨ه ( ١١٧٧ م ) . وقد تولى القضاء في حلب في أيام الناصر الايتوبي (٥٨٦ – ٦١٣ه) . والعجيب أنه بدأ ترجمة ابن مقشر بقوله (القفطي ٤٣٨) : «هذا طبيب مصري كان يطب مولانا الحاكم » لا ينتظر أن يقوله الا الذين قبلوا الدعوة الدرزية ، فكيف يمكن أن يقول القفطي ذلك وهو قاض للأيتوبيين؟

ثم انه لم يكن في أيام الحاكم (ت ٤١١ هـ= ١٠٢١ م) حتى يقال إنه قالها تكسّباً أو تملّقاً !

وكانت وفاة القفطيّ سنة ٦٤٦ هـ (١٧٤٨ م).

وللقفطي عدد من الكتب، ولكنه شُهر بكتابه «إخبار العلماء بأخبار الحكماء»، ولكن المطبوع منه «مختصر» عمله محمد بن علي بن محمد الزوزني (ت ١٤٤٧هم) – وهو معجم تراجم للذين اشتغلوا بالعلوم الحكمية (الفلسفة والرياضيات والفلك خاصة) من المسلمين مضافاً اليهم نفر من اليونانيين ثم من السُريان الذين اشتغلوا بالنقل.

ومن ساقة المفكرين في العهد السلجوقي العبز ً بن عبد السلام ١١٠.

ولد أبو محمد عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام السُلَمي الدمشقي الشافعي في دمشق سنة ٧٧٥ هـ ( ١١٨١ م ) وبدأ تلقيّي العلم في دمشق ثم رحل الى بغداد ( ٧٩٥ هـ = ١٢٠١ م ) . واشتغل العزّ بن عبد السلام في دمشق بالتدريس والافتاء وتولى الحطابة في الجامع الاموي ( ٧٣٧ هـ = ١٢٣٩ م ) . غير أن صراحته وجرأته في محاربة البدع (كدق السيف على المنبر ولبس السواد في خطبة الجمعة وصوم نصف شعبان ) أحنق عليه رجال الدولة وأثار العامة ، فهاجر الى مصر سنة ١٣٩ ه وتولى فيها القضاء والتدريس مدة وجيزة ، إلا أن صراحته وجرأته اللتين كانتا وبالا عليه في دمشق كانتا وبالا عليه في القاهرة أيضاً . وتوفي العز بن عبد السلام سنة ١٦٠ ه ( ١٢٦٢ م ) .

وكان للعزّ بن عبد السلام كتب كثيرة في التفسير والحديث والاصول والفقه . والفقه عنده راجع الى اعتبار المصالح ودرء المفاسد . وتصوّفه معتدل قريب من تصوّف الغزّالي ، وان كان موْرخو الفقه مختلفين في حاله في التصوّف . ونحن نستطيع أن نرى في العزّ بن عبد السلام رائداً في الاصلاح الديني شاقاً للطريق الذي سلكه فيما بعد ابن تَيشبية .

# دُوَلُ الْمَالِيكِ وَالتَّتَرَ

كان للأيتوبيين مماليك يُسمَتَّوْن البحرية لأنهم كانوا يسكنون في جزيرة الروضة في بحر (نهر) النيل في القاهرة. فلما ضعنف الايوبيتون وتنازعوا أمرهم بينهم استبد مماليكهم بأمر الدولة وأقاموا سلطاناً منهم اسمه المعز عز الدين أينبك (٦٤٨هـ ١٢٥٠م).

في تلك الأثناء كان هولاكو حفيد جنكيز خان قد سقط بجحافله من التتر على خراسان وفارس وهدم المدن وأباد معظم سكانها ، ثم قاتل الباطنية وهدم حصونهم ( ٢٥٤ ه ) . وفي سنة ٢٥٦ ه ( ١٢٥٨ م ) دخل بغداد وأعمل فيها التدمير والحرق بعد أن قتل الحليفة المستعصم ورجال دولته . ثم اجتاح التتر شمالي الشام .

وكان للاجتياح التتري ثلاثُ نتائج بالغُهُ الأثرِ : القضاءُ على الدولة العباسية في بغداد ، تدمير معالم العمران والقضاء على مئات الالوف من البشر ، واتلاف المكتبات في العالم الاسلامي .

ومع أن هولاكو نفسه عاذ الى ما وراء النهر لما بلغه موت أخيه ، فان جحافله بقيت تنشر الهنول في كل مكان . وفي المحرم سنة ٢٥٩ (ايلول سبتمبر ١٢٦٠) استطاع الظاهر بيبرس البندقداري رابع سلاطين المحاليك البحرية ان يهزم التتر في معركة عين جالوت قر ب الناصرة (فلسطين) وأن يرد خطرهم نهائياً عن الشام .

وما أن استقرّ التر الوثنيون في بلاد الاسلام وأسسوا الايلخانات (الدول الترية ) حتى اعتنقوا الاسلام وقاموا بخدمة الثقافة الاسلامية مـَقاماً عظيماً ولكنه

لم يَمْعُ إساءتهم الاولى الى الاسلام والى الثقافة الاسلامية .

أما في مصر والشام فان المماليك البحرية ظلوا يقارعون الإفرنج الصليبيين حتى أُجلَوْهم نهائياً عن الساحل الشرقي للبحر الابيض المتوسطُّ سنة ٧٠٢هـ (١٣٠٢م).

وفي أواسط سنة (٧٤٩ه= خريف ١٣٤٨م) وصل وباء الطاعون الى الشرق وجرف مئات الألوف من الضحايا ، وهو مستمر في اتجاهه غرباً نحو أوروبة حيث عُرف بالموت الأسود . قيل أن هذا الطاعون طال في مصر سبع سنوات وجرف مَعَهُ مِليوناً إلا مائة ألف ؛ وكانت ضحايا حلب خمس مائة في اليوم الواحد ، وفقدت غزة اثنين وعشرين ألفاً في شهر واحد .

ولم يشذ المماليك البحرية عن سُنة مَنْ تقدمهم في شيء، فانهم لما استنب لهم الأمر وأرادوا التمتع بثمرات الملك اتخذوا مماليك جعلوهم جنوداً لهم وأسكنوهم في أبراج قلعة القاهرة، ومن هنا جاء اسم هو لاء: «المماليك البرجية». ثم ضعفت عصبية المماليك البحرية وقوي المماليك البرجية، واتخذ منطق التاريخ طريقة وحل المماليك البرجية محل المماليك البحرية في حكم مصر والشام (٧٨٤هـ ١٣٨٧م).

ولقد كانت سياسة المماليك البرجية عسراء: بدأوا بتتبع خصومهم بالقتل ، فثارت الشام حيناً ثم استقرت لما عاد المماليك البرجية الى حسن السياسة . بعدئذ تعرض حكم المماليك البرجية لهزّات عنيفة : سقط تيمورلنك (تيمور الاعرج) على الشام واجتاح مدنها تقتيلاً وتخريباً ثم حمل صُنناعها (أصحاب الصناعات)، من دمشق على الاخص (٨٠٤ه = ١٤٠١م) ، الى سَمَرْقَنَدُ وأقام بهم هناك حضارة مستأنفة غطّت مع الاينام على حضارة دمشق نفسها .

وفي غمرة الفتوضى الادارية التي تميز بها حكم المماليك البرجية انتهز الافرنج الفرصة وبدأوا غارات على سواحل الشام انتقاماً لطردهم منها، وكان مركزهم في جزيرة قبرس أليونانية . ولكن في سنة ( ٨٢٧ هـ= ١٤٢٤ م ) غزا الاشرف سيف الدين برسباي جزيرة قبرس غزوة كاسحة وحمل منها

عديداً من الاسرى فيهم الملك جانوس. فتوقفت بذلك غارات الافرنج على الشرق.

## الخصائص الفكرية

امتاز عهد المماليك البحرية بالعمران في مصر والشام، ببناء المساجد والمدارس وبالتفنن في بناء الدور والمساكن. وهم الذين خلقوا لنا البناء الابلق، أي بناء الجدران صفوفاً أفقية متعاقبة من الحجر الابيض والحجر الاسود (أو الاحمر)، كما نرى في حمص الى اليوم .وكثر في عهدهم تزيين البيوت من الداخل والحارج بالاشكال الهندسية والاغصان المتقاطعة وبالحشب المنقور تُجعل منه المنابر والابواب والنوافذ والسقوف، وتجعل منه الجدران الداخلية في الغرف أحياناً. وزخرفوا أبواب المساجد بالشبّه (النحاس الاصفر) وجعلوا منه القناديل ومناراتها (الشمعدانات).

أما في الجانب الآخر من العالم الاسلامي ، في الجانب المغولي ، فان العمران اتسع ، كما اتسع العمل الصحيح في الرياضيات والفلك والطب .

على أن العرب قد خسروا في هذه الحيقبة في المشرق كلّه سلطانَهُمُ السياسيُّ ، فلم يكن في المشرق كلّه آنذاك دولة عربية مذكورة . غير ان الأدب العربي والعلم كان لهما دولة مبسوطة الجناحين في كل مكان ، وان كان الشعراء العرب قد حرموا الحظوة في بلاطات السلاطين الذين كانوا يهتمون بالفقه والعلوم الرياضية والطبيعية والاجتماعية اكثر من اهتمامهم بالادب الوُجّدانيُّ .

# نَصِيرُ الدِّينِ الطُوسِيِّ

هو أبو جعفر محمد بن محمد بن الحسن ، ولد في طوس ( ٩٩٧ ه = ١٢٠١ م) وبدأ حياته منجماً للباطنية . ولما بدأ هولاكو غَزْوُهُ لَجِقَ به نصير الدين ونال عنده حَظوة فأصبح مستشاراً ، كما كان مستشار أباقا بن هولاكو . وجعل الشيعة الامامية في ايران نصير الدين رئيساً لهم لِلسعة علمه ولنفوذه السياسي . وشهد نصير الدين مع هولاكو اجتياح بغداد ؛ ثم توفي في بغداد سنة ٢٧٢ هـ ( ١٢٧٤ ) م ودفن في مشهد الكاظمية .

لنصير الدين الطوسي كتب كثيرة في عدد من فنون المعرفة بعضها تأليف وبعضها شروح أو اختصارات أو تحرير (تنقيح واصلاح)، منها: تجريد العقائد، قواعد العقائد، مشاكل الاشارة (شرح على الاشارات والتنبيهات لابن سينا)، تلخيص المحصل للفخر الرازي، أوصاف الاشراف، جواهر الفرائض (فقه)، بقاء النفس بعد بوار البدن. اثبات العقل الفعال. أما في علوم العدد خاصة فله المتوسطات بين الهندسة والهيئة، انعكاس الشعاعات، البارع (في الفلك). كتسطيح الكرة وتربيع الدائرة، كميساحة الاشكال البسيطة والكثرية، كالجبر والمقابلة، مقال في البرهنة على أن مجموع العددين المربعين (المضروب كل عدد منهسا في نفسه)، إذا كانا وُترين (١،٣، المربعين (المضروب كل عدد منهسا في نفسه)، إذا كانا وُترين (١،٣، الربعين (المضروب كل عدد منهسا في نفسه)، إذا كانا وُترين (١،٣، الربعين (المفروب كل عدد منهسا في نفسه)، إذا كانا وُترين (١،٣، المنبعين (المفروب كل عدد منهسا في نفسه)، إذا كانا وُترين (١،٣، الربعين (المفروب كل عدد منهسا في نفسه)، إذا كانا وُترين (١،٣، الربعين (مالة في معرفة التقويم، الرسالة الشافية عن الشك في الحطوط المتوازية.

<sup>(</sup>١) ٣ × ٣ + ه × ه لا يكون منها عدد مجذور (قابل للجذر) .

### مقامه وآراوه :

كان نصير الدين منجماً بارعاً بني له هولاكو المرصد العظيم في مراغسة (التركستان) سنة ٢٥٧ ه؛ كما كان فلكيماً ورياضياً وعالماً طبيعياً وفيلسوفاً. وهو أول من فصل المثلمات عن علم الفلك وجعل منها علماً قائماً بنفسه ، ثم فصل الكلام في المثلمات المسطمحة والكرية ، وقد اعتمد في ذلك جهود المتقد مين ثم أضاف البها أشياء من ابتكاره.

أ) استدرك الطوسي على أقليدس عدداً من البراهين النافعة في قضية المتوازيات (طوقان ٢٥١ ، راجع ٧٥) ؛ ويرى الاستاذ قدري طوقان أن هذه القضايا مهمة جداً . غير أى الرسم الذي صنعه الناشر للكتاب غير صحيح لأن واضع الرسم جعل المتوازيات العمودية بين خطين أُفْقِيْينِ متوازيَيْن في رأي العين . ثم ان عرض القضية كما جاء يمكن أن يكون واضحاً جداً عند المشتغلين بالرياضيات ، او لعل نفراً لا يفهمون ذلك العرض الا بعد كد الذهن . من أجل ذلك أجرَزْتُ لنفسي أن أضع القضية بلغتي : ليكن خط عليه أ ب ،

لنُـنز ل من نقطة ن خارج هذا الحط خطأ عمودياً على أ ب يلقاه في م ؛ وليمرّ في ن خط عليه ج د ، بحيث تكون الزاوية م ن د حادّة (١١).

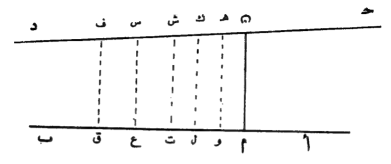
وليكن بين الحط أب والحط ج د خطوط عمودية على أب ( ه و – ك ل ــ س ع ــ الخ ) ،

فللطلوب أن نبرهن أن الخطوط العموديين بين أب وبين جد تقصر تدريجاً كلما كانت اكثر بعداً عن ن م في اتجاه ب.

والرسم يجب أن يكون هكذا:

<sup>(</sup>١) توفي قدري حافظ طوقان في شباط ( فبراير ) ١٩٧١ .

<sup>(</sup>٢) ليكن خط عليه أب ثم خط عليه ج د ، ولم نقل : خط أب ، خط ج د ، لأن المفروض في هذين الحطين أن يستمرا حتى يلتقيا .



ب ) بقاء النفس(١١) . قال نصير الدين الطوسي :

... وأيضاً لا يجوز أن يكون البدن ولا مِزاجَه شرطاً في بقاء النفس، لأن النفس هي الحافظة والمبقية للبدن ولمزاجه بتدبيرها وإيراد الغذاء عليه بدلاً عمّا يتحلّل منه. فان كان البدن أو المزاج (مزاج البدن) شرطاً في بقاء النفس لنزم الدور (۱۲). ولما فاضت النفوس عن مبدعها على البدن تعلّقت به على أي المذهبين كان (۱۳)، لم يبق للبدن ولا لشيء مما يتعلّق به تأثير عيليّته ولا تأثير شرطيّته في وجود النفس ولا في بقائها ؛ فلا يتضُرُّ النفس فقدان البدن أو قطع العلاقة بينه وبينها بوجه، وتبقى النفس موجودة دائمة بدوام مُبدعها ومُمفيضها لوجوب وجود المعلول مُع وجود علّته واستحالة انفكاكم عنه...

# للتوسع والمطالعة

- مجموع الرسائل ، حيدراباد (دائرة المعارف العثمانية ) ١٣٥٨ ه. - رسالة بقاء النفس بعد فناء الجسد وشرحها لأبي عبد الله الزنجاني ، القاهرة (مطبعة رعمسيس) ١٣٤٢ ه.

<sup>(</sup>١) من الرسالة المطبوعة باسم « بقاء النفس بعد فناء الجسد بشرح الشيخ أبي عبد الله الزنحاني ( مصر ١ ) من ١٣٤٢ هـ ) ص ٤٣ .

<sup>(</sup>٢) لزم أن يكون البدن سبب بقاء النفس وأن تكون النفس سبب بقاء البدن .

 <sup>(</sup>٣) يقول أفلاطون بفيض النفس على البدن حينًا يوجد البدن (أي بأن النفس أقدم من البدن ،
 كانت موجودة قبل وجود البدن ) . ويقول أرسطو بتملق النفس بالبدن ( محدوث النفس ،
 بوجود النفس بمد وجود البدن الصالح ) .

- كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد (الشرح لابن المطهس الحلي ) طهران (مكتبة المصطفوى) ١٣٧٧ ه.
- الاشارات والتنبيهات لابن سينا بشرح نصير الدين الطوسي (تحقيق سليمان دنيا) ، القاهرة (دار المعارف) ١٩٥٨ م .
- ــ أخلاق محتشمي (بالعربية والفارسية) (تصحيح محمد تقي دانش بزوة)، طهران ١٣٣٩ ه.
- نصير الدين الطوسي ، لسليمان الظاهر (مجلّة المجمع العلمي العربي نيسان – ابريل ١٩٦١ م ) .

# ا بُزُ النَّفِيسُ

وُلِدُ علاء الدين أبو الحسن عليّ بن أبي الحزم القرشيّ المعروف بابن النفيس(١) قرب مدينة دمشق سنة ٢٠٧ه ه (١٢١٠م) ونشأ في دمشق وتعلّم فيها على نفرٍ من الاطبّاء أقدمُهم الشيخ رضيّ الدين أبو الحجّاج يوسف بن حيدرة الرّحبيّ. ومن شيوخه (أساتذته) الحكيم مهذّب الدين أبو محمّد عبدالرحيم ابن علي الدخوار (ت ٢٢٨ه = ١٢٣١م)، وعيمران الاسرائيلي (ت ١٢٣٩ه = ١٢٣٩م).

كان ابن النفيس صديقاً ورفيق دراسة لموفق الدين أبي العباس أحمد ابن القاسم المعروف بابن أبي أُصَّيبعة وصاحب الكتاب المشهور «عيون الانباء في طبقات الاطباء»، درسا معاً في دمشق (وكانت أسرة ابن أبي أصيبعة أسرة أطباء)، ولعل ابن النفيس درس مع ابن أبي اصيبعة في القاهرة أيضاً.

ويبدو أن الصديقين هجرا دمشق الى القاهرة معاً واشتغلا في المستشفى الناصريّ ، فرقي ابن النفيس حتى اصبح رئيساً للمستشفى ، وصار ابن أبي أصيبعة يتولى التكحيل (مداواة العيون) فيه . وبعد مدة عاد ابن أبي أصيبعة الى الشام ، وبقي ابن النفيس في القاهرة حتى توفي فيها سنة ٦٨٦ ه ( ١٢٨٨م )؟ وقبل بعد ذلك بقليل .

<sup>(</sup>١) هذا الفصل مبنى في معظمه على كتاب :

Ibn an-Nafis et la découverte de la circulation pulmunaire, par Abdul Karim Chéhadé (Institut Français de Damas), Damas 1955. GAL I 649 f., Suppl. I 889 f. راجم أيضاً:

# مقامسه وآثاره

اشتغل ابن النفيس باللغة والفقه والفلسفة والكلام ، ولكن اهتمامه واشتهاره كانا في الطبّ. كان ابن النفيس طبيباً ماهراً عالماً بصناعة الطبّ من الناحيتين النظرية والعلمية . ومن معاصريه مُنْ ساواه بابن سينا ، ومنهم من رفعه فوق ابن سينا . وابن النفيس ينصح بممارسة التشريح والمقارنة في ذلك بين أجسام الحيوانات ، ولذلك فائدتان : أولاهما أن هذا التشريح المقارن يساعد على فهم جسم الانسان ، والثانية منهما أن التشريح عموماً يودّي الى فهم وظائف الاعضاء ، وهذا بدوره يؤدّي الى البراعة في شفاء المرضى . ولقد اهم ابن النفيس كثيراً بتشريح القلب وتشريح الخنجرة ، ليما كان يرى من الصلة بين التنفس وبين النبش ، أو بين التنفس وبين انتقال الدم من الرثة الى القلب ومن القلب المارسة المستمرة للتشريح توصل ابن النفيس الى الردة . ومن المارسة المستمرة للتشريح توصل ابن النفيس الى الكتشاف الدورة الجُلزئية (الصُغرى) للذم .

ولأبن النفيس كتب عديدة جداً ضاع معظمها . من هذه الكتب التي وضعها شرحاً أو تأليفاً : الكتاب الشامل في الطب المهذّب في الكحول (لمعالجة العيون) – المختار من الاغذية – شرح فصول أبقراط – شرح تقدمة المعرفة – شرح مسائل حنين بن اسحق – شرح الهداية في الطب (لابن سينا) – الموجز في الطب (مختصر كتاب القانون لابن سينا) شرح تشريح القانون – تفسير العلل وأسباب الامراض . ثم له كتب في موضوعات أخرى : الورقات (في المنطق) ، المختصر في علم أصول الحديث ، الخ.

# الكلام على الدورة النموية الجزئية (الصغرى)

في شرح تشريح القانون الذي صنعه ابن النفيس على قسم التشريح في كتاب القانون لابن سينا يهم " ابن النفيس بتشريح القلب واتصال العروق به ثم يتكلم على الدورة الصحيحة للدم من القلب الى الرثة ومن الرثة الى القلب . ويعتبر الدارسون أن الكلام على هذه الدورة الجزئية للدم جديد في تاريخ الطب بالإضافة الى عصر ابن النفيس وبالاضافة الى الاعصر التالية حتى أوائل القرن السابع عشر .

# نص من شرح تشريح القانون

الشريان الوريدي:

ان هذا العرق شبيه بالاوردة وشبيه بالشريان. أما شبهه بالاوردة فلأنه من طبقة واحدة وأن جرِمه سخيف وأنه على قِوام ينفُّذ فيه الدم لغذاء عضو . وأما شبهه بالشرايين فلأنه ينبض وينبت على قولهم من القلب وينفذ فيه هواء للتنفِّس . ولما كان نبض العروق من خواص َّ الشرايين ، لا جَرَم ، كان إلحاق هذا العرق بالشرايين أولى ، ولذلك يسمني شرياناً وريديًّا لا وريداً شريانياً . ونقول ان العروق التي تنبث (ينبت) في الرئة تخالف جميع عروق البدن ، وذلك لأن في جميع الاعضاء يكون للعرق الضارب طبقتان ؛ ولغير الضارب طبقة واحدة. والضارب مُستَحْصِفُ، وغير الضارب سخيف. وعروق الرثة بالعكس من هذا. واختلفوا في سبب ذلك ... والذي نقوله نحن ، والله أعلم ، إن القلب لما كان من أفعاله توليد الروح ، وهي انما تكون من دم رقيق جداً شديد المخالطة لجرِم هوائي ، فلا بدُّ وان يجعل (١١ في القلب دم رقيق جداً وهو التمكن (٢) أن يحدث الروح من الجرم المختلط منهما ، وذلك حيث تولد الروح وهو في التجويف الآيسر من تجويفي القلب. ولا بدُّ في قلب الانسان ونحوه مما له رثة من تجويف آخرُ يتلطُّف فيه الدم ليصلح لمخالطة الهواء ، فان الهواء لو خلط بالدم ، وهو على غيلظة ، لم يكن من جملتها جسم متشابه الاجواء . وهذا التجويف هو التجويف الايمن من تجويفي القلب. واذًا لطف الدم في هذا التجويف فلا بد من نفوذه الى التجويف الايسر حيث مولد الروح. ولكن ليس بينهما منفذ، فان جرم القلب هنالك مصمَّت ليس فيه منفذ ظاهر ، كما ظنَّه جماعة ، ولا منفذ غــير ظاهر يصلح ( ل ) نفوذ هذا الدم كما ظنه جالينوس ، فان مسام القلب هناك مستحصفة وجرمه غليظة (!) ، فلا بدّ وأن يكون هذا الدم اذا لطف نفذ في الوريد الشرياني الى الرئة لينبث في جرمها ويخالط الهواء ويتصفي ألطف ما فيه

<sup>(</sup>١)كلمة « يجمل » غامضة ؛ لعلها : يحصل . والمعني « يوجد » . (٢)كذا في الأصل .

وينفذ الى الشريان الوريدي لوصوله الى التجويف الايسر من تجويفي القلب وقد خالط الهواء وصلح لأن يتولّد منه الروح ، وما يبقى منه أقل لطافة تستعمله الرثة في غذائها . ولذلك جعل الوريد الشرياني شديد الاستحصاف ذا طبقتين ليكون ما ينفذ من مسامة شديد الرقة ، وجعل الشريان الوريدي سخيفاً ذا طبقة واحدة ليسهل قبوله لما يخرج من ذلك الوريد . ولذلك جعل بين هذين العرقين منافذ محسوسة .

وأما قوله (قول ابن سينا): وأول ما ينبث (ينبت) من التجويف الأيسر شريانان ...

المراد أن هذين الشريانين هما أول شرايين البدن كلّه ... وانما كان نبات هذين (الشريانين) من التجويف الأيسر لأن الشريان المطلق منهما ينفّذ فيه الروح الى الاعضاء كلّها ، وانما يمكن ذلك بأن يكون تجويفه مبتدئاً من التجويف الذي يتم فيه تكوّن الروح ، وذلك هو التجويف الايسر من تجويفي القلب .وأما الشريان الوريدي فلأنه عندهم لأجل نفوذ الروح الى الرئة وأخذ الهواء منها ، وعندنا أنه كذلك . ولكن الهواء الذي يأخذه من الرئة لا بد وأن يكون مخالطاً للدم مخالطة يصلُح معها لأن يكون منه الروح .

واعلم أن نبات هذين الشريانين ليس من التجويف الايسر ، بل من الجرم الذي بين بطني لحلقلب ، لكنتهما مع ذلك ماثلان الى التجويف الايسر حتى يكون تجويفهما متصلاً بذلك التجويف مُورَّباً . (لذلك) كان النافذ من ذلك التجويف منحرفاً الى اليمين قليلاً حتى يدخل في تجويفهما . ومعنى كونهما نابتين من هناك لا أنهما ينبتان من هناك كما ينبت النبات من الارض ، كما يقولون ، بل انهما متصلان بذلك الموضع كاتتصال النابت ... واتصال الدم الذي يغذو الرثة الى الرثة من القلب ، هذا هو الرأي المشهور ؛ وهو عندنا باطل ، فان غذاء الرثة لا يصل اليها من هذا الشريان لأنه لا يرتفع اليها من التجويف الأيسر من تجويفي القلب ، إذ الدم الذي في هذا التجويف إنما يأتي من الرثة ، لا أن الرثة تأخذه منه . وأما نفوذ الدم من القلب الى الرئات فهو في الوريد الشرياني ...

# أَعْقَابُ الْحَرَكَةِ الْفِكْرِيَّةِ فَالْفِكُرِيَّةِ فَالْمُعَالِيكِ وَالْتَتَرَ (المُعُولِ)

كان في عهد المماليك في مصر والشام وعهد التتر (المغول) في العراق وفي البلاد التي تقع شرق العراق حركة أدبية وحركة فكرية ناشطتان. الاأن الاضطراب السياسي حال دون استفادة العرب من النتاج الفكري الزاخر الذي امتلأ به ذلك العهد. ان النتاج الفكري ، في جوانبه النظرية وجوانبه العملة ، كان كثيراً ولكن أثره في المجتمع الاسلامي كان قليلاً جداً .

فمن المُخَضَرمين بين العهد السلجوفي والعهد المملوكي ابن أبي أَصَيبُعة (ت ٦٦٨ هـ ١٦٢٣ م) ، زميل ابن النفيس في الدراسة وفي الطبابة ، وصاحب كتاب عيون الانباء في طبقات الاطباء. هذا الكتاب مبني على العصور والأصقاع ، وقد بدأه مؤلفه بالاطباء اليونانيين لِقد مهم ، ثم نتى بأطباء الدولة العباسية ، ثم ذكر أطباء بلاد خراسان والمَند فأطباء بلاد المغرب ، ثم ذكر أطباء مصر والشام .

وبما أن الاطباء كانوا في كثير من الاحيان ، علماء في الرياضيات ، الفلك وأدباء وشعراء وذوي مشاركة في العلوم الفلسفية ، فان ابن أبي صبيعة قد أورد مع ترجماتهم شيئاً من جهودهم في كل ميدان جالوا فيه ، مع ذكر مؤلفاتهم في كل ميدان العلم الثمينة .

ومن اعلام تلك الحيقبة ابن خيلكان (ت ٦٨١ هـ= ١٢٨٢ م) وكان طبيباً غير بارع فيما يبدو ، ولكنه كان قديراً في الفقه حتى تولّى القضاء في مصر وفي الشام. ثم كان أديباً بارعاً ، وله كتاب وَفَيَات الأعيان وأنباء أبناء الزمان جمع فيه أكثر من ثمانمائة ترجمة للأدباء والفقهاء والعلماء. ولابن خلكان براعة في اختيار حوادث الترجمة مع الاشارة الى خصائص الاديب أو الفقيه أو العالم وذكر شيء من آرائه وكلامه أحياناً . وابن خلكان يكثر الاستطراد في ثنايا التراجم عادة . ومع أن ذلك مخالف للاسلوب العلمي ، فانه عندنا اليوم ذو نفع ظاهر ، فقد ترجم ابن خلكان في ثنايا عدد من الترجمات لنفر لم يفردهم في كتابه بتراجم خاصة . ثم ان في هذا الاستطراد لنا اليوم نفعاً آخر هو أنه حفظ لنا أخباراً تاريخية أو اجتماعية أو أدبية ضاعت أصولها التي اعتمد هو عليها .

ومن المفكّرين البارزين في هذه الجِقبة أبو يحيي زكريا بن محمّد القزويي (ت ٦٧٢ هـ ١٢٧٣ م)، وله كتابان : عجائب المخلوقات وغرائب الموجودات ثم عجائب البلدان (ويسمّى أيضاً : آثار البلاد وأخبار العباد).

القزويني دقيق الملاحظة عيق التفكير : وقف يتعجّب من اهتداء النحل الى عمل بيوته من الشمع على شكل يعجيز عن مثله المهندس بالمسطرة والبركار؛ كما أحسن تعليل خزن مياه الأمطار في باطن الأرض في الشتاء ثم خروجها من الينابيع . وكان يرى أن الأرض كروية وأنها تدور على نفسها ؛ وأن ما نشاهده من حركة الكواكب والنجوم في السماء ليس راجعاً الى دوران تلك الكواكب والنجوم على ما نرى بأعيننا ، بل الى دوران الأرض على محورها (ونحن عليها) فيخيل الينا أن الكواكب والنجوم تجري في السماء على ما ألفنا .

ومن الشعراء الذين مثلوا تطوّراً بارزاً في الانتجاه الديني البوصيريُّ (تِ ١٩٥٥هـ ١٢٩٥ م) ، وكان محدّثاً وزاهداً ورعاً وشاعراً بلغ فن البديعيّات (مدح الرسول) في شعره الغايـة.

اشتهر البوصيري بقصيدتين : « الهمزيّة النبوية » و « البُردة » أو البُرْءة ، وفيهـا :

فان فضل رسول الله ليس له حدّ فيعُرِبَ عنه نساطق بفم : لم يَمْتَحِنّا بما تعنيا العقول به حرْصاً علينا فلم نرْتَب ولم نهم (١) فمبلغ العلم في الأمني معنجزة في الجاهليّة والتأديب في البُتُم إ

ومن أعلام العهد المغولي أبو جعفر محمدٌ بن عليّ بن طباطبا المعروفُ بابن الطقطقي (ت ٧٠٩هـ ١٣٠٩م في الغالب)، وقد اشتهر بكتاب صغير الحَجم اسمه «الفخري في الآداب السلطانية والدول الاسلامية » كتبه لفخر الدين عيسى المغولي صاحب الموصل.

يبدأ كتاب والفخري » بمقدّمة في فضل العلم ومدح فخر الدين بحسن السياسة ورَجَحان العقل وبالكرم. ثم يصوّر ابن الطقطقي أهل زمانه تصويراً نعرفه في أهل كل زمان : حبّاً للمادة وانصرافاً عن معالي الامور وموافقة لصاحب الدولة القائمة ولو خالفوا في ذلك مبادئهم ومذاهبهم.

ثم يأتي في الفصل الاول كلام على أصل الملك وحقيقته وانقسامه رئاسات دينية ورئاسات دنيوية ، وهو فصل جامع ممتع وإن كان على خلاف النسق المنطقي. بعدئذ يتناول ابن الطقطقي التاريخ السياسي فيتكلم على خليفة خليفة من أبي بكر الصديق أول الحلفاء الراشدين الى المستعصم آخر الحلفاء العباسيين ، ويتناول الاحداث البارزة ثم يوشيها أحيانا بالكلمات الظريفة والاشعار الطريفة والأقوال اللطيفة التي توضح سير التاريخ وتنهض دليلا على صحة ما يتراءى لنا من أنه بعيد عن المعقول . ومع كل خليفة ذكر لوزرائه .

ومن أعلام عصر المماليك جمال الدين أبو الفضل محمّد بن مكرّم المعروف بابن منظور (ت ٧١١هـ= ١٣١١م)، وله كتب مختلفة في اللغة والادب والتاريخ وألعلم، ولكنّه شُهر بقاموسه «لسان العرب» وهو معجم واسع موثوق مقيّد بالشواهد من القرآن والحديث والشعر.

<sup>(</sup>١) ارتاب : شك . هام : ضل ، حار .

## ابن تيمية

ولد تقيّ الدين أبو العبّاس أحمد بن عبد الحليم الحرّاني الحنبلي المعروف بابن تيْميِّيَّة في حرّان (شُمالي العراق) ، سنة ٦٦١ ه (١٢٦٣ م) . ولمّا وصل سيل النّر الى حُرّانَ انتقل آلُ تيمية الى دمشق (٧٧٦ ه) . وفي دمشق درس ابن تيمية العلوم العربية والدينية ، ثم اتسعت مداركه بمطالعته الحاصة . ثم انه جلس للتدريس والفُتيا وهو في العشرين من عمره .

كان ابن تيمية سلفياً يعتمد القرآن والحديث وسيرة السلف من أهل السنة والجماعة . ثم ان اعتناقه للمذهب الحنبلي أكسبه صراحة وتشدداً في ماكان يعتقد أنه الحق حتى ناله أذَّى كبير من رجال الدولة ومن العامة . وهاجم ابن تيمية أصحاب البدع وأعداء الاسلام ومخالفي أهل السنة من الباطنية والمتكلّمين والفلاسفة والصوفية. وستُجن ابن تيمية مراراً في القاهرة ودمشق ، ثم توفي في دمشق سنة ٧٢٨ ه ( ١٣٢٩ م ) .

# مكانته وآراوًه :

ابن تيمية من المجتهدين المصلحين نقد آهل عصره بنظر «العقل الذي لا يخالف الشرع ». ولقد حمل على الاشعرية أيضاً في الناحية التي جانبوا فيها مذهب السلف واستعاضوا عنه بالجدل الفلسفي في نصرة الدين.

ونظم ابن تيمية المذهب الحنبلي ؛ وكان يرى أن الامام أحمد ين حنبل قد يخطى - في آرائه ولكنه لا يخطى - في روايته للحديث . ولم يكن ابن تيمية مُشبّها ، كما زعم خصومه ، غير أنه كان في قوله بصفات الله لا يبعد كثيراً عن رأي الاشعرية : ان الله عنده يستوي على العرش – لأن الله تعالى قد ذكر ذلك عن نفسه – ولكننا لا نعرف كيفية استوائه ، ولا نحن نشبة استواءه باستواء البشر على ما يستوون أو يجلسون عليه .

ووجه الاجتهاد عند ابن تيمية أن الالفاظ الواردة في القرآن والدالمة على صفات الله وأفعاله يجب أن تفهم الفهم المخصوص بها مع إجراء

معانيها على نهج يليق بالله تعالى. واذا نحن وجدنا في القرآن أو الحديث لفظاً محتاجاً الى التأويل فإننا لا نتأوّله برأينا ، بل نتطلب تفسيره بالقرآن الموجودة في القرآن والحديث ، اذ لا بد من أن يكون هذا اللفظ قد ورد في آية ما أو حديث ما دالاً بوضوح على المعنى الذي ظَنّنا أنه محتاج الى تأويل (١٠).

ولعلُّ جانباً كبيراً مِنَ آتَّجاه ابن تيمية يتَّضح لنا اذا استعرضنا عدداً من كتبه : جمع كلمة المسلمين ـ عقيدة أهل السنة والفرق الناجية ـ الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ــ اقتضاءُ الصراطِ المستقيم مخالفة َ أهل الجحيم ــ الرسالة المدنية في المجاز والحقيقة في صفات الله تعالى ــ عرش الرحمٰن وما ورد فيه من الآيات والأحاديث ــ النبوّات ــ المعجزات والكرامات – الجواب الصحيح لمن بدُّل دين المسيح – الوصية الجامعة لخير الدنيا والآخرة ـ وإيضاح الدلالة في عموم الرسالة ـ الصارم المسلول على شاتم الرسول ـ قصيدة في مسألة القضاء والقدر ـ معارج الوصول الى معرفة الاصول - موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول - نقض المنطق ــ الرد على المنطقيين ـ نصيحة أهل الايمان في الرد على منطق اليونان ــ بغية المرتاد في الرد على المتفلسفة والقرامطة والباطنية ــ منهاج السنَّة النبوية في نقض كلام الشيعة والباطنية ــ حقيقة مذهب الاتحاديين أو وحدة الوجود وبطلانه بالبراهين النقلية والعقلية ــ رفع الملام عن الائميّة الاعلام – القياس في الشرع الاسلامي واثبات أنه لم يرد في الاسلام نص يخالف القياس الصحيح (بالاشتراك مع ابن قيّم الجوزية) – الواسطة بين الخلق والحق ــ قاعدة جليلة في التوسُّل والوسيلة ــ ... استحبابُ زيارة خير البرية الزيارة الشرعية ـ السياسة الشرعية في اصلاح الراعي والرعيّة ـ الحسبة في الاسلام.

ومن أعلام الأدباء في عهد المماليك شهاب الدين أبو العبيّاس أحمد بن

<sup>(</sup>١) راجع موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول ١٠:١٠.

عبدالوهاب المعروف بالنويري (ت ٧٣٧ه= ١٣٣٢م) والذي اشتهر بكتابه «نهاية الارب في فنون العرب»، وهو في الحقيقة كتاب فلك وجغرافية وطبيعيّات وتاريخ واجتماع وآداب وسياسة. ولم يقصد النويري أن يعالج هذه الموضوعات معالجة علمية بقدر ما أراد أن ينسقها تنسيقاً يُستهلُ الرجوع اليها على الادباء. والكتاب ضخم، وفيه معارف جليلة وفيرة في حياة العرب وعاداتهم خاصة.

ومن أعلام المؤرّخين اسماعيل بن عليّ المعروف بالملك المؤيّد أبي الفداء . كان أبوالفداء من أعقاب الايتوبيين ، دخل في خدمة المماليك ثم استطاع أن ينال عندهم حظوة وجاهاً وأن يتوليّى حكم مدينة حماة (٧١٠ه= ١٣٣١م). وكانت وفاته سنة ٧٣٧ه (١٣٣١م).

وكان أبوالفداء أديباً مؤرخاً ومن الذين يشجّعون العلم والأدب. وله كتب أشهرها «المختصر في أخبار البشر» اختصر فيه تاريخ ابن الاثير ثم استمر فيه الى سنة ٧٢٩ ه وطواه على كمُحَاتٍ من الحياة الاجتماعية والادبية والعلمية.

ومن المؤرّخين لرجال الاسلام في الدين والعلم الإمامُ الحافظُ شمسُ الدين عمد بن أحمد الذهبيّ (ت ٧٤٨هـ ١٣٤٧م)، له من الكتب: تاريخ الاسلام وطبقات مشاهير الاعلام – دول الاسلام (تاريخ عام للدول الاسلامية) – ميزان الاعتدال في نقد الرجال (رواة الحديث) – العيبر في أخبار البشر ممن غبر – تاريخ سير أعلام النبلاء.

ومن الموُّلفين الذين تناولوا موضوعات متنوَّعة شهابالدين أبو العباس أحمد بن فضل الله العُمري (ت ٧٤٨هـ) وان كانت شُهرته قائمة على كمسالك الابصار في ممالك الامصار، وهو كتاب مقصودة به الجغرافية وان كان يجمع تاريخاً وأدباً واجتماعاً وجوانب من العلوم الطبيعية.

ومن المجتهدين المصلحين في هذه الحيقبة أبو عبدالله محمد بن أبي بكر بن

أيوب الزرعي (١٠ الدمشقي (٦٩١ ــ ٧٥١ هـ) المعروف بابن القيتم أو بابن قيتم الجُوزية لأن أباه كان قيتماً على الجوزية ، وهي مدرسة كانت في دمشق منسوبة" الى محيي الدين بن حافظ بن الجوزي. وكان ابن القيسم تلميذاً لابن تيمية ، وقد عُنْنِيَ ابن تيمية به عناية خاصة فنشأ مثله سلفيًّا مقاوماً للبدع فناله من الاضطهاد والاعتقال مثل ما كان قد نال شيخه ابن تيمية. ولقد رأى ابن القيتم أن الاصلاح الحقيقي للمسلمين هو توحيد آرائهم في الشرع بنبذ الحلافات المذهبية . ثم انه رأى أن ذلك ممكن اذا تركَّنا تُقليد الآباء وذوي الجاه منا في أمورنا واعتمدنا ما ورد في القرآن وفي الحديث النبوي ثم تركنا التلاعب بأحكام الدين جرّاً لمنافع الدنيا بشيء سمَّاه الفقهاء « الحيل الشرعية » . والحيلة الشرعية في الاصلّ هي التحيُّل على قلب طريقة مشروعة وضعت لأمر معيّن واستعمالها في حالة أخرى توصَّلا الى اثبات حتى أو دفعاً لمظلمة أو تيسيراً لعمل تدعو اليه الحاجة ، على شرط ألا تهدم الحيلة الشرعية مصلحة شرعية (٧). فمن الحيل الشرعية المحرمة عند الجميع أن يُقرَض رجل ماثة دينار مثلاً ويشترط المقرض عليه أن يرد له المائة ديناراً وأن ﴿ يَهُبُهُ ﴾ فوقها ديناراً أو خمسة دنانير أو أكثر . ان استعمال كلمة « يهبه » هنا حيلة شرعية ، ولكنها محرّمة لأن العمل (أخذ خمسةٍ فوق المائة المقترضة) رباً صريح. أما الحيل المباحة فانها اذا تُومّلت لم تكن حيلاً « بل تطبيقاً جانبياً للأحكام » . ولكن يبدو أن الفقهاء كانوا في أيام ابن القيتم كثيري اللجوء الى الحيل الشرعية فتشدّد ابن القيتم في اجازتها مَا لم تكن ظَاهرة الاباحة حتى تيستويّ فيها التحييّل والجواز . وكذلك قبل ابن القيتم القياس ، ثم أنكر من التصوّف ماكان متطرَّفاً أو مخالفاً للشرع .

<sup>(</sup>١) زرع قرية في حوران .

 <sup>(</sup>۲) راجع فلسفة التشريسع الاسلامي لصبحي المحمصاني ( الطبعة الثانيسة ، بيروت ۱۳۷۱ هـ ۲۱۹۸ م ) ۱۹۸۷ .

ولابن القيتم عدد من الكتب بعضُها مُشابه جداً لكتب شيخه ابن تيمية: شفاء الغليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل – أعلام الموقعين عن رب العالمين – الطرق الحكمية في السياسة الشرعية – هداية الحيارى من المسلمين والنصارى – القصيدة النونية (الكافية الشافعية في الانتصار للفرقة الناجية) – القياس في الشرع (راجع كتب ابن تيمية) – زاد المعاد في هدى خير العباد – التبيان في أقسام القرآن.

ومما يجب أن يشار اليهم في هذه الجِقبة من علماء الرياضيات شهاب الدين ابن الهائم الفرَضي المَقْدسي المتوفي في القدس سنة ٨١٥ه (١٤١٢م)، وكان على شيء من البراعة في الحساب والجبر وفي الفرائض (تقسيم المواريث) ولذلك يلقب بالفرضي . ولابن الهائم من الكتب رسالة اللمع (في الحساب الذهني الذي لا نستعمل فيه الورق والقلم) — الوسيلة (في الحساب، مثل اللمع) — مرشد الطالب الى أسنى المطالب (في الحساب).

ومنهم غياث الدين جمشيد بن مسعود المعروف بالكاشي (ت نحو ٨٤٠ ه = ١٤٣٦ م) لأنه من أهل كاشان . ثم انه انتقل الى سمرقند وعمل مع علاء الدين بن أولوغ بك بن شاه ورخ أمير بلاد ما وراء النهر (٨٥٠ ــ ٨٥٣ ه) في مرصد سمرقند .

# المُغــُوبُ

# ﴿ إِفْرِيقِيتَهُ وَالْمُغْرِبُ وَالْأَنْدَلُسُ ﴾

بدأ العرب الفتح في إفريقية وراء مِصْرُ غرباً مع جيء عثمان بن عفان الى الحلاقة ، سنة ٢٣ هـ ( ١٤٤ م ) ، ولكن لم يستقر الفتح العربي في ما بين مصر وتونس إلا نحو سنة ٥٠ هـ ( ١٧٠ م ) . وكان ذلك راجعاً الى سببين ، أولهما أن الروم البيز نطيين أصروا على الاحتفاظ بالجزء الغربي من أمبر اطوريتهم أطول مدة محكنة بعد أن أجلا هم المسلمون عن الجزء الشرقي منها في مدة قصيرة جداً ؛ وكان الفرنجة النازلون في غربي أوروبة يساعدون الروم في ذلك صداً للموجة العربية الزاحفة نحو الغرب . وكان الروم والفرنجة يسيطرون على جميع شواطيء المغرب . ثم ان جانباً غير قليل من البربر ، سكان افريقية غرب مصر ، كانوا على الوثنية وكان في طبيعة رؤسائهم ومصلحتهم أن غرب مصر ، كانوا على الوثنية وكان في طبيعة رؤسائهم ومصلحتهم أن

وفي مدى جيل من الدهر دخل البربر في دين الله وأصبحوا جنود الفتح تحت رايته. ومع أن القيادة العليا لفتح الاندلس كانت لموسى بن نصير ، وهو عربي ، فان القيادة العملية كانت لطارق بن زياد وهو من البربر . ثم ان الجنود العرب كانوا قيلة صثيلة بالاضافة الى البربر الذين كانوا يتلاحقون موجاتٍ متتالية من قلب المغرب .

وفتّح المسلمون الاندلس في مدى عامين اثنين بين سنة ٩٢ و ٩٤ هـ (٧١٧–٧١٣م)، والاندلس تزيد في مساحتها علىستماثة ألف كيلومتر مربع.

والذي ساعد المسلمين على فتح الاندلس بسرعة نُهُمْرَةٌ أهل الاندلس الوطنيين من الظلم الاجتماعي (الديني والسياسي) الذي كان حكّامهم القوط والروم يُمنز لونه بهم .

لقد كان فتح الاندلس باسم دولة بني أمية ، ولكن بُعد عاصمة الامويين عن الاندلس واضطراب الامور على الامويين في الشام وخراسان شعَلا الامويين عن الاندلس الا قليلا . من أجل ذلك كثرت الاضطرابات في الاندلس في عصر الولاة ، منذ الفتح الى أن أستبد بالاندلس عبد الرحمن الداخل سنة ١٣٨ ه (٧٥٦ م) وأسس فيها دولة مروانية ١١٠ .

# بنو أمية في قرطبة

وقف عبد الرحمن الداخل على الحياد في كلّ شأن لا يتنصل به مباشرة ، كما فعل معاوية لمنّا أسسّ الدولة الاموية في الشام . ولم يتنخذ عبد الرحمن لقب « خليفة » – مع أن حُجنّته في الاستيلاء على الاندلس أنه كان يريد أن يعيد دولة الخلفاء الاموينّين – بل اكتفى بلقب « أمير » كيلا يثير العبناسيين في الاندلس نفسها .

وكذلك قطع عبد الرحمن صلته بالمغرب كي يتفرّغ للاندلس وحدّها . في ذلك الحين نبتت الدولة الرُسْتَميّة في تاهرت (القطر الجزائري) ، سنة الدولة الرُسْتَميّة ليخوارج الإباضية أسّسها عبد الرحمن بن رُسْتَمَ المنتسبُ الى القائد الفارسيّ رُسْتَمَ الذي قتله العرب في معركة القادسية .

ولم يحالف عبد الرحمن الروم على العباسيين ؛ ولا قاتل الروم والفرنجة . ولما ظن شارلمان المشهور أن مسالمة عبد الرحمن قد تكون ضعفاً ثم هاجم الاندلس (١٦١ هـ ٧٧٨ م) ، تصدى له عبد الرحمن وهزمه هزيمة منكرة تحدث بها التاريخ والأدب فنشأت على حواشيها أغنية رولان المشهورة في تاريخ الادب الفرنسي .

<sup>(</sup>۱) راجع فوق ، ص ۱۹۷ .

وكان عبد الرحمن نافذ البصيرة في العُمران ، وقد وستع جامع قرطبة وهندس فيه نظاماً من الأعمدة جعلته مثل غابة من النخيل ، ولكن ظلّ كل مُصَلّ حيث كان من المسجد يرى الامام على المنبر وفي المحراب. وقبل أن يُتوفتى عبد الرحمن سنة ١٧٢ه ( ٧٨٨م ) ، ضمن بقاء الحكم في عقبيه .

وجاء بعد عبد الرحمن ابنه هشام الرضي ، وفي أيامه انتقل المذهب المالكي الى الاندلس، وكان أهل الاندلس من قبل على مذهب الامام الاوزاعي. ولقدر استقر المذهب المالكي في الاندلس لأسباب منها أن رحلة أهل المغرب والاندلس كانت إلى الحجاز فاحتك فقهاؤهم بالامام مالك نفسه ثم نشروا مذهبه في صقعهم . ويرى ابن خلدون أيضاً أن حال أهل المغرب من البداوة كانت كحال أهل الحجاز . فكان المذهب المالكي أقرب الى بيئتهم وتفكيرهم . ويتحسن ألا نسى أن الدولة المروانية في الاندلس لم تشأ تشجيع المذهب الحنفي الذي كان يتسع في العالم الاسلامي يومذاك لأنه في الواقع كان مذهب المدولة المباسية .

وفي أيام هشام الرضيّ أيضاً نشأت الدولة الإدريسية ١٠٠.

وبعد هشام الرَّضيَّ جَاء ابنه الحَكَمُ الرَبَضيِّ ، سنة ١٨٠ ه ( ٧٩٦ م ) ، ولم يكن قديراً كجدّه ولا ثقيبًا كأبيه ؛ ثم استكثر من الجنود العلوج والمستعربين (٢٠ . واستغل الدعاة العباسيون والفقهاء حال الحَكَم هذه وأثاروا عليه أهل الربض ( الجانب الجنوبي من قدُ طبة ) فكانت هيئجة الربض الاولى والثانية سنة ١٨٩ و ٢٠٢ ه ( ٥٠٥ و ٨١٨ م ) فقتُل من أهل الربض خلَّق كثيرون ، ثم اجلى الحكم ستين ألفاً منهم عن الاندلس . وبين الهيجتين في قرطبة كانت وقعة الحُفْرة في طليطلة ، سنة ١٩١ ه ( ١٠٨ م) حيث دبر الحكم مع قائده عمروس بن يوسف مقتل سبعمائة من رؤساء

<sup>(</sup>۱) راجع فوق ، ص ۲۳۷ – ۲۳۸ .

<sup>(</sup>٢) العلوج: الفرنجة . المستعربون: الفرنجة الذين تعلموا اللغة العربية ولكن لم يدخلوا في الاسلام .

المولّدين (١٠) الذين كانوا يكثرون الثورة عليه . على أن العصبية العربية ضعفت كثيراً في أيام الحكم لكثرة اختلاط العرب بالمولدين من طريق الزواج ، كما كان قد حدث في المشرق لماكثر الاختلاط بالزواج أيضاً بين العرب والموالي .

وخلف عبد ُ الرحمن الاوسط (١٦ أباه في الحكم ، سنة ٢٠٦ه ( ٨٢٢ م ) ، وفي أيامه أثارت البابوية بمعونة الفرنجة في فرنسة حركة الاستخفاف في وجه الدولة العربية ، وذلك بأن يقوم مستعرب قرب جامع قرطبة فيستخف بالرسول (يشتمه مثلاً). وكان الجمهور من المسلمين يثور بالمستخف ويقتله . وبعد قليل يقوم مستخف يفعل فعل صاحبه فيكول ُ به ما حل بصاحبه . ثم تمادت الفتنة وأدركت الدولة الخطر من بقاء الأمر في يد العامة من الطرفين ، فأصبح الشرطة يتقبيضون على المستخف ويحملونه الى القاضي . فكان القاضي يحاكمه على الاخلال بالامن ثم يأمر بقتله .

عند ذاك اجتمع رجال الدين والزعماء من المستعربين وأصدروا منشورا يأمرون فيه العامّة منهم بالتوقّف عن هذه الحركة الرعناء التي باتت تهدّد المصالح السياسية والاقتصادية ؛ وكان نفر كثيرون من المستعربين في مناصب الدولة العادية والعالية . واستجاب العامة من المستعربين لروسائهم . ولم تشأ البابوية أن تَقِف هذه الحركة فبرز الرهبان بأنفسهم لمتابعة حركة الاستخفاف . ولكن سياسة الدولة لم تتبدّل .

عندئذ لجأت البابوية والفرنجة الى تنظيم ثورات مسلحة واختاروا لها رؤساء يتظاهرون بالإسلام استدراجاً لعوّام المسلمين. واشتهر من هذه الثورات ثورة عمر بن حفصون التي تمادت واتسعت ثم استولى القائمون بها على قِلاع منيعة وبقاع وسيعة وهددوا قرطبة نفسها.

بدأت هذه الثورة سنة ٢٥٦ هـ ( ٨٧٩ م ) ، في أيام الامير محمد بن عبد الرحمن . ولقد عَسَجَزَ الامراء الامويون عن القضاء عليها لأنها كانت تُنغذتي

<sup>(</sup>١) المولدون في الاندلس هم المسلمون الذين كانوا ينتمون الى أصل فرنجي .

<sup>(</sup>٢) سماه المؤرخون الاوسط لأنه جاء بعد عبد الرحمن الداخل وقبل عبد الرحمن الناصر .

من الخارج تغذية وافية منظمة . وكثيراً ما كانت قرطبة تجرّد جيشاً على الثائرين فيقتل منهم عشرات الألوف ثم يُغنم منهم من الاسلحة والدروع ما لا يحصى ، وعليها كلّها شاراتُ البلاد التي صنعت فيها ، في جميع أنحاء أوروبة خارج الاندلس . وكاد الحكم الاموي أن ينقرض بتنازع الامراء وبممالئة نفر من الامراء للثائرين أحياناً .

كان ذلك في امارة عبد الله بن محمد بن عبد الرحمن الأوسط الذي حكم من سنة ٢٧٥ الى سنة ٣٠٠ هر ٨٨٨ – ٩١٢ م) . وخطر لعبد الله أن ينقذ الحكم العربي من محنته فقتل نفراً من اخوته وأبنائه : قتل ابنه محمداً غيلة ثم اتسهم ابناً آخر له بقتله فقتله جَهّرة ". بعدئذ رتب الأمور على شكل يحول بين اخوته وأبنائه الباقين وبين الحكم ، وعمل على أن يُخلِفُه حفيد و عبد الرحمن بن محمد المقتول . وكان نظر عبد الله صائباً في حفيد و الشاب . وجاء عبد الرحمن الى الحكم والمشاكل كثيرة : فوضى الادارة ، واستبداد آل الحجاج وآل خلدون بمديني اشبيلية وقرمونة وما حولهما ، وثورة عمر بن حفصون .

وعكف عبد الرحمن على اصلاح الادارة وعلى التغلّب على آل خلدون وآل الحجاج وعلى القضاء على ثورة ابن حفصون في وقت واحد. ففي سنة ٣٠١ ه استطاع أن يتغلّب على الاسرتين المستبدتين وأن يعيد اشبيلية وقرمونة الى سلطان قرطبة.

أما ثورة ابن حفصون فتمادت . ولما مات ابن حفصون ، سنة ٣٠٥ هـ ( ٩١٧ م ) خَلَفه أبناوُه في الثورة ثم تتابعوا واحداً إِثْرَ واحدٍ في مدى عشر سنوات . وقد دامت تلك الثورة خمسين سنة .

واقتضت الاحوال أن يتلقّب عبد الرحمن بن محمد بالحلافة .

كان الفاطميون في المغرب يقاومون الدولة الاموية في الاندلس باسم الامامة الدينية ؛ وكانت البابوية تحرّك المستعربين في الاندلس باسم السلطة الروحية . ولم يكن بامكان عبد الرحمن بن محمد أن يجابه هاتين القوتين الدينيتين الا بقوة من جنسهما . ثم ان الحلافة العبّاسية كانت قد فقدت سلطانها ـ ونحن

الآن في أيام المقتدر العبّاسي ، ومؤنس الخادم يتحفّز للاستيلاء على الحكم ليتلقب بلقب أمير الأمراء. وكان الفارابي في ذروة ننُضْجه ، والمتني في الثالثة عشرة من عمره – وكان عبد الرحمن بن محمد قد حقّق في الاندلس اصلاحات داخلية وتغلّب على الثورات وجعل للاندلس مَهابة في قلوب أعدائها .

ففي يوم الجمعة مستهل ذي الحيجة من سنة ٣١٦ (أوائل ٩٢٩م) تلقّب بالخلافة وتسمّى باسم عبد الرّحمن الناصر . وكان من حسن حظ الاندلس أن عاش عبد الرحمن في الحكم خمسين سنة از دهرت فيها الاندلس في الحضارة والثقافة وحلّت قرطبة في الميدان الدولي محل بغداد .

وبعد عبد الرحمن الناصر جاء ابنه الحكم المستنصر عالم الامويين في الاندلس، فقد كان يرعى العلم والعلماء ويبعث الحبراء الى أطراف العالم يجمعون له الكتب حتى بنى مكتبة جمعت فيما قيل أربعيائة ألف مجلد.

وكان الحكتم قد جاء الى الحكثم صغيراً فاتسع بذلك المجال أمام شاب ناشىء لأن يتدرج حتى يصل الى منصب حاجب (رئيس للوزراء)، ذلك هو محمدٌ بن أبي عامر الذي أقام الحكم في الحلاقة وحارب الاعداء في خمسين غزوةً ما هُزم في وأحدة منها . وتوفي المنصور بن أبي عسامر (٣٩٢ه ١٠٠٢ م) فتردت الاندلس في فتنة بين العرب والبربر على تنصيب الحلفاء دامت جيلاً من الدهر ثم انقرض فيها ملك الامويين في الاندلس سنة ١٠٣٨ه (١٠٣٧ م) ، قبل أن يُتوفّى ابن سينا في المشرق ببضعة شهور .

### ملوك الطوائف

ومنذ بدأت الحلافة المروانية بالضعف بدأت الدويلات تنبت فيها ، كل دويلة تتألّف من مدينة أو مدينتين وعدد من القرى حولهما . كان أصحاب هذه الدويلات يُستمتّون ملوك الطوائف . واشتهر من أصحاب هذه الدويلات بنو هود في سَرَقُسطة ، وبنو ذي النون في طلكيطلكة ، وبنو الافطس في بَطلَيْوس . وبنو عبّاد في إشبيلية ، وكانت دولتهم أوسع دويلات الطوائف رقعة وأعظمها جاهاً وثروة . ولكن لم يكن لجميع هذه

الدويلات قيمة سياسية ولا قوة تدفع بها عن نفسها. من أجل ذلك خضع جميع أصحاب هذه الدول لملوك الاسبان الذين كانوا ينبتون وينشأون شيئاً فشيئاً. ومع أن ملوك الطوائف كانوا يدفعون جزية لملوك الإسبان في سبيل حماية وهمية ، فان ملوك الاسبان كانوا يتقر ضون هذه الدويلات من أطرافها كليما وجدوا سبيلاً الى ذلك.

## المرابطون

في مطلع القرن الخامس للهجرة (الحادي عَشَرَ للميلاد) بني ابو محمد واجاج اللمطي المصمودي في بلدة نفيس في السوس الاقصى (المغرب) داراً للعلم وقراءة القرآن سمّاها «دار المرابطين». وفي سنة ٤٣٠ه « (١٠٣٩ م) ارسل واجاج اللمطي رجلاً من اتباعه اسمه عبد الله بن ياسين الجزولي لتثقيف قبيلة صنهاجة أكبر قبائل المغرب وأقواها.

وفي مدى أربع أعوام لم يجتمع حول عبد الله بن ياسين سوى بضعة آلاف سمّاهم «المرابطين» فأدرك أن الدعوة الصالحة وحدّها لا تنجح فبدأ يغزو القبائل ليحملها على العلم وعلى الحق: غزا قبيلة كدّالة ولمتونة ومسوفة، فسارعت سائر قبائل صنهاجة عندئذ الى مبايعته.

وتوالى على قيادة هذه الحركة نفر من القادة المخلصين الاشداء حتى نهض شاب اسمه على قيادة بن تاشفين فأقام دولة وبنى مدينة مراكس ( ٤٥٤ هـ – ١٠٦٢ م) . وقد امتد ملك يوسف بن تاشفين حتى عم المغرب كله او كاد.

# معركة الزلاقة (٧٩٪ هـ ١٠٨٦ م):

ألح الإسبان على المدن الاندلسية يأخذونها واحدة واحدة ، فاستنجد ملوك الطوائف بيوسف بن تاشفين فجاز يوسف الى الاندلس وواقع الاسبان في معركة الزلاقة ، قرب بُطلَيُوس ، في منتصف الحدود بين اسبانيا والبرتغال اليوم . وهزمهم هزيمة منكرة ورد أذاهم عن الأندلس . ولكن ملوك الطوائف سرعان ما عادوا سيرتهم الاولى من التنازع فاستأنف ملوك الاسبان اعتداءهم .

وخاف يوسف بن تاشفين أن تذهب الأندلس كلّها ثم يمتدّ خطر الاسبان الى المغرب ، فجاز الى الاندلس وقضى على ملوك الطوائف ( ٤٨٣ – ٤٩٣ ه ) ووحد الاندلس وحارب الاسبان . فمدّ عمله هذا في عمر العرب في الاندلس مائةً عام .

واختلف المؤرخون في موقفهم من يوسف بن تاشفين واستيلائه على الاندلس: منهم من مدحه لأنه حفظ الاندلس من الضياع وشيكاً باختلاف ملوك الطوائف ومنازعاتهم ؛ ومنهم من ذمه ونسبه الى الطمع بالأراضي الاندلسية. أما الذين ذموه فهم نفر من المؤرخين والشعراء الذين كانوا يتكسبون من بلاطات ملوك الطوائف المتعددة. ولا ريب في أن يوسف بن تاشفين قد أحسن صنعاً بالاستيلاء على البلاد من يد ملوك الطوائف وحال دون أن تقع وشيكاً في يد الاسبان.

وتعاقب على عرش المرابطين بعد يوسف بن تاشفين أربعة ملوك لم يكن في أيامهم ما يذكر . أما ولاة المرابطين في الأندلس فانغمسوا بعد أمد في الترف . ثم عاد أهل الاندلس الى التنازع والاستنجاد بالاسبان .

#### الموحدون

وفي أو اخر القرن الحامس للهجرة ضعف المرابطون ودب الفساد في دولتهم فنهض في المغرب رجل اسمه أمغار (١) بن تومرت من قبيلة هَرْغَةَ احله بطون مصمودة من أهل السوس يدعو الى الاصلاح بالرجوع الى الدين . وبعد أن تلقي ابن تومرت العلم في قرطبة رحل الى المشرق فحج ثم زار بغداد سنة تلقي ابن تومرت العلم في قرطبة رحل الى المشرق فحج ثم زار بغداد سنة المغرب (١١٥٥ه = ١١٢١م) في أيام علي بن يوسف بن تاشفين ، بدأ يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر ويأمر أتباعه بأن يغيروا المنكرات بأيديهم فيريقوا بالمعروف وينهى عن المنكر ويأمر أتباعه بأن يغيروا المنكرات بأيديهم فيريقوا وقاق الحمر ويكسروا آلات اللهو (كما كان يفعل الحنابلة في بغداد) ، وكان يقول : اذا لم يحمل السلطان رعيته على أمور الشرع بالقوة كان شريكاً لهم في الأثم .

<sup>(</sup>١)كلمة ﴿ أمغار ﴾ في البربرية تعني الشيخ .

وبعد مناظرات جرت بين ابن تومرت وبين فقهاء المرابطين في حضر على بن يوسف بن تاشفين ادرك ابنُ تومرت ، كما كان عبد الله بن ياسين قد أدرك من قبل ، أنَّ لا بد من الجهاد حتى تنجح الدعوة الصالحة . فغادر مدينة مراكش الى قرية حصينة موغلة في جبال الأطلس تدعى تينميل وبنى فيها مسجداً جعله مركزاً لدعوته ثم عكف على وضع الاسس لبناء دولة .

واختار ابن تومرت عشرة من أشد أصحابه له إخلاصاً منهم عبد المؤمن ابن علي وأبو حفص عمر بن يحيى الهنتاني وابراهيم بن اسماعيل الخزرجي وأبو محمد عبد الواحد الحضرمي ، وسماهم « المهاجرين الأولين » أو مجلس العشرة أو الجسمة ثم جعل تحتهم جماعة تتألف من خمسين شخصاً سماهم آيسة الخمسين ؛ ثم جعل تحت هؤلاء طبقات تتسع اتساعاً هرمياً وتستغرق جميع أتباعه . وفي هذا الدور تسمى ابن تومرت بالمهدي وذكر أنه إمام معصوم أينضفي على دعوته وجاهة ويجعل فيها وازعاً دينياً قوياً . ثم سمى أتباعه الموحدين .

وفي ٥١٧ه ه (١١٢٣ م) أرسل المهدي بن تومرت جيشاً بقيادة عبد المؤمن ابن على لقتال المرابطين ، ولكن هذا الجيش انهزم هزيمة منكرة فأعلن المهدي أن قتلى تلك المعركة شهداء ليثبت بذلك نفوس أتباعه .

وتوفي المهدي بن تومرت فجأة ( ٥٢٢ هـ ١١٢٨ م ) فكم اصحابه موتة حتى اتفقوا على من يَخلِفُه ، فان كل قبيلة قوية كانت تطمع في أن يكون رئيس الموحدين منها . وكان ممن تتجه الانظار اليهم الشيخ ابو خفص عمر بن بحيى الهينتاني لمكانة قبيلته ولمقامه هو في دعوة الموحدين . وتنازل ابو حفص باسم فبيلته عن حقة وقد م لرئاسة الموحدين عبد المؤمن بن على (١١) . وكان عبد

<sup>(</sup>١)كما كان عبد الرحمن بن عوف قد فعل في الشورى التي عينها عمر بن الحطاب لاختيار خليفة بعده ، فان عبد الرحمن كان يملك صوتين في تلك الشورى ؛ كان اصحاب الشورى ستة نفر ، وكان عمر قد قال لهم : إذا انقستم ثلاثة وثلاثة فكونوا مسع الذين فيهم عبد الرحمن . ولما تعقدت الامور في الشورى قال عبد الرحمن ان الذي يتنازل عن حقه في الحلافة يحق الله ان يختار الحليفة المقبل . فلم يرض احد ان يتنازل عن حقه . فتنازل هو عن حقه ع

المؤمن من قبيلة كومية الصغيرة ومن اتباع المهدي المرموقين . وبايع الموحدون عبد المؤمن في مسجد تينمِل ( ٢٦٥ هـ= ١١٣٢ م ) .

وتابع عبد المؤمن قتال المرابطين. وفي معركة وهران (رمضان ٣٩٥ = أوائل ١١٤٥ م) سقط تاشفين (بن علي بن يوسف بن تاشفين) قتيلاً . ثم استولى الموحدون على فاس (٥٤٠ هـ) وعلى مراكش (٥٤١ هـ) فزالت بذلك دولة المرابطين.

وثار محمد بن هود بن عبد الله السلاوي على الموحدين وتمادت ثورته فأرسل الموحدون اليه جيشاً بقيادة أبي حفص الهنتاني فتغلب أبو حفص عليه وقتله (٥٤٢هـ) فلقبه الموحدون «سيف الله» تشبيها بخالد بن الوليد.

وأبى بنو مَرينَ الحضوع للموحّدين فنتَجَوّا الى الصحراء. واستولى الموحدون على مِكناس (٥٤٣هـ)، ثم طهروا سواحل المغرب كله من الافرنج النورمنديين اصحاب جزيرة صقلية.

ولماً توفي عبد المرَّمن (٥٥٨ هـ = ١١٦٣ م) خلفه ابنه ابو يعقوب يوسف. وبعد ابي يعقوب تولى ابنه أبو يوسف يعقوب (٥٨٠ هـ = ١١٨٤ م) وهو المعروف بالمنصور الموحدي صاحب الفتوح المظفرة في الاندلس والذي اشتهر برعاية العلم والفلسفة.

هجرة العرب (البدو) الى المغرب: بنو هيلال وبنو سُليم:

في أواسط القرن الحامس الهجري (أواسط الثاني عَشَرَ للميلاد) هاجر عدد من القبائل العربية من شبه جزيرة العرب الى مصر . فلما انتقل الفاطميون الى مصر وترك المعزّ بن باديس الصنهاجي دعوتهم ، أرادوا أن يُعيظوا أهل المغرب فسرّحوا اليهم بني هيلالي وبني سليم الذين انتشروا «في أقطار افريقية (تونس) مثل الجراد لا يمرون بشيء الا أتَوْا عليه » . والى هولاء يشير ابن خلدون حينما يتكلّم على العرب ويقول إنهم أبعد الناس عن سياسة الملك

وأراد ان يقدم علياً فأبى على ان يُنزلُ على شرطه باتباع سياسة أبي بكرٍ وعمر ، فقدم المخلافة عثمان .

وإنهم اذا تغلّبوا على بلاد أسرع اليها الحراب (المقدمة ٢٦٣ – ٢٦٩). وابن خلدون يعني بالعرب هنا «بدو العرب » في مقابل «بدو البربر ».

معركة الأرك (٥٩١هـ ١١٩٥):

كان بين أهل الأندلس والاسبان هدنة مدتها خمس سنوات. فلما انتهت الهدنة قام ألفونس الثامن ملك قشتالة بهجمات على المدن الاندلسية يستولي على بعضها ويخرب بعضها. وكانت حشود عظيمة من الافرنج الصليبين القادمين الى بلاد الشام تنزل على شواطىء اسبانية وتحارب المسلمين الى جانب الاسبان. فجاز المنصور الموحدي الى الاندلس للجهاد ولقي الإسبان على مقربة من قلعة الأرك، شمال قُرطبة، فسقط من الاسبان والافرنج ثلاثون ألف قتيل (فيما قيل) وعاد الى أهل الاندلس شيء من الثقة بالنفس ومن الشعور بالقوة.

استيلاء الموحدين على الاندلس:

في الوقت الذي كان عبد المؤمن بن علي يخضع المغرب كان أيضاً يحاول الاستيلاء على الاندلس. وكان بنو غانية ، أنصار المرابطين وأقاربهم ، يتولكون قسماً كبيراً من الأندلس ولاة المرابطين. وأمسك بنو غانية الحبل من طرفيه : انضم بدران بن محمد المسوفي الى الموحدين فوجتهه عبد المؤمن الى الفتح في الاندلس ؛ اما يحيى بن علي المسوفي فحارب الموحدين حيناً ثم اضطر الى ان يستسلم اليهم. ولما قاتل يحيى المسوفي الموحدين استنجد بملك تشتالة على حصون يؤديها اليه. فاستولى الطاغية على عدد من قواعد الاندلس مثل إشبونة وماردة وشنترين وشنتمرية ثم طلب المزيد أو يتركه وشأنه. فقرر يحيى المسوفي عندئذ أن يستسلم للموحدين. وفي سنة ٤٥١ه ( ١١٥١ م ). جاز أبو حفص الهنتاني الى الاندلس واسترد عدداً من مدنها من يد الاسبان. وبعد عشر سنوات جاز عبد المؤمن بنفسه الى الاندلس ، واسترد مدناً كثيرة ووطد الحكم الموحدي فيها.

الدولة الحفصية في تونس:

ثم قوي امر يحيى بن اسحق المسوفي المعروف بابن غانية ، وكان من اعقاب

المرابطين ، فاستولى على شرقي القطر التونسي وعلى طرابلس الغرب . ولكن السلطان الناصر بن المنصور تغلب عليه واستولى على مدينة المهدية (٢٠٢ه = ١٠٠٦م) وجعل عبد الواحد بن ابي حفص الهنتاني والياً عليها وأميراً اعترافاً بفضل ابي حفص الهنتاني على الموحدين . وهكذا نبعت الدولة الحفصية في تونس (٣٠٣ه) .

غزوة العيقاب ( ٢٠٩ هـ= ١٢١٢ م) في الاندلس:

اشتدت وطأة الاسبان على أهل الاندلس فجاز الناصر للجهاد وواقع الاسبان في موضع يعرف بحصن العقبان. ولكن المسلمين انهزموا ودلت هزيمتهم على ذهاب قوتهم في الاندلس ، كما دلت على ضعف عصبيتهم في المغرب.

المرينيون في المغرب الاقصى :

بنو مرّين من قبيلة زِنانة ، وكانوا بدواً أشداء كثيري العدد ينزلون في جنوبي المغرب الاقصى . فلما انهزم الناصر في معركة العقاب بالاندلس تحركوا تشمالاً وجعلوا يقاتلون الموحدين بقيادة رئيسهم عبد الحق بن محيو .

في هذه الآثناء جعل الحفصيون ايضاً يقاتلون الموحدين وينازعون المرينيين .

بنو عبد الواد في المغرب الاوسط (القطر الجزائري):

كان بنو عبد الواد ولاة الموحدين على المغرب الاوسط. فلما ضعف الموحدون أسس جابر بن يوسف (٦٢٧ه = ١٢٣٠م) دولة بني عبد الواد. وفي سنة ٦٣٣ه ه استقل يَغْمُراسن بن زيّان بالمغرب الاوسط واتخذ رَتِلْمُسان عاصمة. وكانت الحرب سِجالا بين بني عبد الواد وبين الحفصيين أصحاب تونس والمرينيين. وفي ٧٣٧ه (١٣٣٦م) استولى بنو مرين على تلمسان وزالت دولة بني عبد الواد.

المرينيون والحفصيون :

وعاش المرينيون والحفصيون في المغرب جنباً الى جنب: المرينيون في

المغرب الاقصى والحفصيون في المغرب الادنى (القطر التونسي) يتنازعون ويتسالمون. وقد كان لهم كلّهم جهاد في الاندلس؛ ولكن المرينيين كانوا في ذلك أبعد أثراً.

## دولة بني الأحمر (أو بني نصر ) في عَرِناطة (الأندلس)

في مطلع القرن السابع للهجرة (الثالث عَشَرَ للميلاد) كان لا يزال في الاندلس، الى جانب الحكم الموحدي، ظلُّ من الحكم المحليّ : كان لا يزال لبني غانية سلطان في الجزائر الشرقية (جزائر البليار : ميورقة ومنورقة ويابسة) ؛ ولبني مرادنيش ( وأصلهم من الفرنجة) عصبية ووجاهة في بلنسية ومُرْسية وشاطبة وغيرها.

ولما اشتد ضعف الموحدين ، في أيام الناصر الموحدي ، وأخذوا يتنازعون على الملك في المغرب وعلى الولاية في الاندلس ثم جعل كل وال منهم يستظهر بالطاغية على منافسيه ويتنازل في سبيل ذلك عن الحصون والمدن الاندلسية ، يئس أهل الأندلس من حكم الموجدين ورَجوُ التخلص منه . وقد تصدي للثورة على الموحدين محمد بن يوسف بن هود (من أعقاب بني هود ملوك الطوائف في سرقسطة ) : ثار في الصُخيرات من منطقة مرسية ثم دخل مرسية نفسها سنة ١٢٥ه ه (١٢٢٨ م) وخطب للمستنصر العباسي (والد المستعصم الحراخلفاء العباسيين ) وتسمى بأمير المسلمين . وامتد سلطان محمد بن يوسف ابن هود في جنوبي شرقي الاندلس ثم على سبتة في العدوة المغربية . وزال ملك الموحدين عن الاندلس .

وبعد بِشْع سنواتِ تصدى لمنافسة محمد بن يوسف بن هود على حكم بقايا الاندلس رجل اسمه محمد بن يوسف بن نصر ، وكان من أرْجونة أحـــــ حصون قرطبة ، ثم بايع ( ١٢٩ هـ ) لأبي زكريا يحيى الحفصي ( لأن ابن هود كان قد بايع للمستنصر العباسي ) . ثم عاد ابن نصر فبايع لابن هود لما وصل بالى ابن هود خطاب المستنصر العباسي .

واشتد ت المنافسة بين ابن هود وبين أبي عبد الله محمد بن الاحمر ( ٦٢٩ هـ ) وجعلا يتباريان في استرضاء الطاغية ملك قشتالة وفي تسليمه الحصون الاسلامية لينصر بعضهما على بعض. وقد تنازل ابن هود عن ثلاثين حصناً للطاغية على ان يساغده على انتزاع قرطبة من يد ابن الاحمر ، فأخذ الطاغية الحصون الثلاثين ثم استولى هو نفسه على قرطبة سنة ٦٣٣ ه ( ١٢٣٦ م ) . وفي ٦٣٥ هـ استولى ابن الاحمر على غرناطة .

دفاع المرينين عن الاندلس:

غير ان بني الاحمر ظلّوا ينازعون خصومهم ، وظل الاسبان ينتهزون الفرص ويستولون على المدن الاندلسية واحدة بعد واحدة . عندثذ جاز يعقوب المنصور المريني الى الاندلس مرات كثيرة وحارب الاسبان وهزمهم في كل مرة : ثم انتزع ( ١٤٨ هـ ١٢٥٨ م ) من شانجة الرابع معاهدة فيها الشروط التالية :

يوالي الاسبان بحميع المسلمين سواء أكانوا من رعايا المنصور أم من غير رعاياه — يوالي الاسبان الملوك الذين يواليهم المنصور ويعادون من يعاديهم المنصور — يبيع الاسبان التجارة في بلادهم لجميع المسلمين ويعفونهم مسن المكوس والجبايات — يتوقف الاسبان عن التدخل في أمور المسلمين وأمور ملوكهم في الاندلس.

وبعد عقد الصلح حضر شانجة الرابع بنفسه وقابل المنصور على مقربة من وادي لكنه وهو يريد أن يقدم له هدية . فطلب المنصور منه «كتب الاسلام التي كان الاسبان قد استولوا عليها عند استيلائهم على المدن الاسلامية . فبعث شانجة الى المنصور من تلك الكتب قدراً عظيماً في مختلف العلوم وعدداً مهما من المصاحف الكريمة . فنقل المنصور هذه الكتب والمصاحف الى مدينة فاس ووقفها على طلبة العلم » .

وعاش بنو الاحمر حقبة طويلة في الاندلس يتنازعون فيما بينهم ويعادون بني مرين ويواطئون عليهم الاسبان. والاسبان في أثناء ذلك ينتزعون مسن

الاندلسيين مدينة بعد مدينة . اما الذي جعل بني الاحمر يعيشون هذه الحِقبة الطويلة ، الى أواخر القرن الخامس عشر للميلاد ) فهو اختلاف الامراء الاسبان فيما بينهم أيضاً .

### للتوسع والمطالعة

- دليل مؤرّخ المغرب الاقصى ، تأليف عبد السلام سودة ، تطوان ( المطبعة الحسينية ) ١٩٥٠ م .
- قائمة بالكتب والمراجع عن المغرب ، القاهرة (دار الكتب المصرية) ١٩٦١ م .
- ــ أهم مصادر التاريخ والترجمة في المغرب ، تطوان ( المطبعة المهدية) ١٩٦٣ م .
- صفة جزيرة الا ندلس (منتخب من كتاب الروض المعطار في خبر الاقطار) ، لأبي عبد الله محمد بن عبد المنعم الحميري (عني بنشره لافي بروفنصال) ، القاهرة (لجنة التأليف والترجمة والنشر) ١٩٣٧م.
- تاريخ افتتاح الاندلس لابن القوطية ، مجريط ١٨٦٧ م ؛ مصـــر (مطبعة التوفيق) بلا تاريخ .
- اخبار مجموعة في فتح الاندلس (نشرها لافواني ألكانترا)،
   مدريد ۱۸۹۷م.
- تاریخ فتوح مصر والاندلس لابن عبد الحکم (نشره جونز)، لندن ۱۸۵۸ م.
- البيان المغرب في أخبار المغرب لأبي عبد الله محمد بن عذارى، جزءان (نشرهما كولان وليفي بروفنسال)، ليدن (بريل) 19٤٨ 19٥١ م؛ ببروت (مكتبة صادر) ١٩٥٠ م؛ الجزء الثالث (اعتني بنشره لافي بروفنسال)، باريز ١٩٣٠ م.

- المعجب في تلخيص أخبار المغرب (دوزي)، ليدن (بريل)
   ١٨٨١ م : (ضبطه محمد سعيد العريان ومحمد العربي العلمي)،
   القاهرة (مطبعة الاستقامة) ١٩٤٩ م .
- تاريخ المن بالامامة على المستضعفين ... لعبد الملك بن صاحب الصلاة (استخرجه عبد الهادي التازي) بيروت (دار الاندلس) ١٩٦٥ م .
  - ــ تاريخ ابن خلدون .
- الحلّة السيراء لابن الابّار (حقّقه عبد الله أنيس الطبّاع )، بيروت ( دار النشر للجامعيّين ) ١٩٦٢ م .
- نظم الجمان لترتيب ما سلف من أخبار الزمان لعلي" بن محمّد بن القطّان (تحقيق محمود علي مكتّي )، الرباط (جامعة محمد الحامس) بلا تاريخ .
- اخبار المهدي بن تومرت وابتداء دولة الموحدين نشره (ليفسي بروفنسال) ، باريز ۱۹۲۸ م .
- الاحاطة في أخبار غرناطة للسان الدين بن الخطيب (حقّقه عبد الله عنان) ، القاهرة (دار المعارف) ١٩٥٥ م .
- اللمحة البدرية في الدولة النصرية للسان الدين بن الحطيب (صحّحه عبّ الدين الحطيب) القاهرة (المطبعة السلفية) ١٣٤٧ ه.
- جذوة المقتبس في ذكر ولاة الاندلس لأبي عبد الله محمّد الحميدي (قام بتصحيحه محمد بن تاويت الطنجي) ، القاهرة (مكتب نشر الثقافة الاسلامية) ١٩٥٢ م .
- تاريخ اسبانيا الاسلامية أو أعمال الاعلام في من بويع قبل الاحتلام (تحقيق ليفي بروفنسال) ، بيروت (دار المكشوف) ١٩٥٥ م .
- الصلة في تاريخ أئمّة الاندلس لابن بشكوال (عني بنشره عزّت الحسيني )، القاهرة (مكتبة الحانجي) ١٩٥٠ م.

- التكملة لكتاب الصلة لابن الابـار (حرّره ألفرد بل وابن أبي شنب)
   الجزائر (المطبعة الشرقية) ١٩١١م.
- الذيل والتكملة لكتاب الموصول والصلة لأبي عبد الله محمد المراكشي (تحقيق احسان عبـّاس)، بيروت (دار الثقافة) ١٩٦٥م.
- بغية الملتمس في تاريخ رجال أهل الاندلس لابن عميرة الضبيّ (تحرير قداره وريباره) ، مجريط ( ١٨٨٤ م ) .
- أزهار الرياض في أخبار عياض (تحرير مصطفى السقا وابراهيم الابياريّ وعبد الحفيظ شلبي )، القاهرة (بيت المغرب) ١٩٣٩-- ١٩٣٧ م .
- ــ تاريخ العلماء والرواة للعلم في الاندلس لابن الفرضي ، القاهرة ١٩٥٤م.
- تاريخ قضاة الاندلس: كتاب المرقبة العليا في من استحق القضاء والفتيا لأبي الحسن علي بن محمد النباهي (نشره ليفي بروفنسال)، القاهرة (دار الكاتب المصرى) ١٩٤٨م.
- المغرب في حلى المغرب لأبي الحسن علي بن موسى بن سعيد ... (تحرير شوقي ضيف)، القاهرة ( دار المعارف )١٩٥٣–١٩٥٧م.
- الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة لأبي الحسن علي ّ بن بسّام ، القاهرة ( لجنة التأليف والترجمة والنشر ) ١٩٣٩ ١٩٤٥ م .
- مطمع الانفس ومسرح التأنّس في ملح أهل الاندلس، القسطنطينية (مطبعة الجوائب) ١٣٠٢ ه.
- العرب والاسلام في الحوض الغربي من البحر الابيض المتوسّط ، تأليف عمر فرّوخ ١٣٧٨ هـ= ١٩٥٩ م .
- المغرب عبر العصور : عرض أحداث المغرب وتطوّراته في الميادين السياسية والدينية والاجتماعية والعمرانية والفكرية منذ ما قبسل الاسلام الى العصر الحاضر ، تأليف ابراهيم حركات ، الدار البيضاء (دار السلمي ) ١٩٦٥ م .

- فجر الاندلس ، تأليف حسين مؤنس ، القاهرة (الشركة العربية للطباعة والنشر) 1909 م .
- الدولة الاموية في الاندلس، تأليف أنيس النصولي ، بغداد ( المطبعة العصرية ) ١٩٢٦ م .
- دولة الاسلام في الاندلس ، تأليف عبد الله عنان ، القاهرة (لجنة التأليف والترجمة والنشر) ١٩٤٣ ــ ١٩٦٠ م.
- ــ قصة العرب في الاندلس ، تأليف ستانلي لاين بول (ترجمة عــــلي الحارم ) ، القاهرة (مطبعة المعارف ومكتبتها ) ١٩٤٤ م .
- تاريخ الاندلس السياسي والعمراني والاجتماعي ، تأليف علي محمّد حمودة ، القاهرة (دار الكتاب العربي) ١٩٥٧ م .
- ملوك الطوائف ، تأليف رينهارت دوزي (مترجمة بقلم كامل كيلاني ) ، القاهرة (البابي ) ١٩٣٣ م .
- تاريخ بني عبّاد : أصول مختلفة (تحرير دوزي) ليدن (لشتمان) ١٨٤٦ م .
- بنو عبّاد باشبيلية ، تأليف عبد السلام الطود ، تطوان (معهـــد مولاي الحسن ) ١٩٤٦ م .
- المجمل في تاريخ الاندلس ، تأليف عبد الحميد العبادي ، القاهرة ( مكتبة النهضة المصرية ) ١٩٥٨ م .
- تاریخ المرابطین والموحدین ، تألیف یوسف أشباخ (ترجمة محمد عبد الله عنان) ، القاهرة (الخانجی) ۱۹۵۸ م .
- قيام دولة المرابطين ، تأليف حسن أحمد محمود ، القاهرة (مكتبة النهضة المصرية) ١٩٥٧ م .
- التعريف بالمغرب ، تأليف محمد الفاسي ، القاهرة (معهد الدراسات العالية ) ١٩٦١ م .
- محاضرات في المغرب الاقصى ، تأليف علال الفاسي ، القاهــرة ( مطبعة مصر ) ١٩٥٥ م .

- ــ وثبة المغرب ، تأليف عمر فرّوخ ؛ بيروت (دار الكتاب اللبناني) ١٣٨١ هـ= ١٩٦١ م .
- ــ تاريخ الجزائر العام ، تأليف عبد الرحمن بن محمّد الجيلالي ، الجزائر ( المطبعة العربية ) ١٣٧٣ــ١٣٧٥ هـ ١٩٥٤ ــ ١٩٥٥ م.
  - ـ العقد الفريد .
    - نفح الطيب
- ــ قلائد العقبان لأني نصر الفتح بن خاقان ، باريس ۱۸۹۰ ؛ بولاق ۱۸۶۷ م .
- طبقات الاطبيّاء والحكماء لابن جلجل (حقيّقه فوّاد سيد) ، القاهرة ( المعهد العلمي الفرنسي للآثار الشرقية ) .
- طبقات الامم لابن صاعد الاندلسي (نشره شيخو)، بيروت (المطبعة الكاثوليكية) ١٩١٢م.
  - ــ الامالي لابي على القالي ، بولاق ١٣٢٤ هـ ؛ القاهرة .
- الحلل السندسية في الأخبار والآثار الاندلسية، تأليف شكيب أرسلان القاهرة (المطبعة الرحمانية) ١٩٣٦ م.
- غابر الاندلس وحاضرها ، تأليف محمد كرد علي ، مصر (المطبعة الرحمانية ) ١٩٢٣ م .
- الاسلام في اسبانيا ، تأليف لطفي عبد البديع ، القاهرة (مكتبة النهضة المصرية) ١٩٥٨ م .
- الاسلام في المغرب والاندلس ، تأليف ليفي بروفنسال (ترجمة محمود عبد العزيز سالم ومحمد صلاح الدين حلمي ) ، القاهسر ة (مكتبة النهضة المضرية ) ١٩٥٦ م .
- ــ مدنية العرب في الاندلس ، تأليف جوزيف ما ككيب (ترجمة تقيّ الدين الهلالي ) ، بغداد (مطبعة العاني ) ، ١٩٥٠ م .
- ــ جامّعة القرويّين في ذكراها المائة بعد الألف( وزارة التربية الوطنية) ١٩٦٠ م .

- رحلة الى بلاد المجد المفقود ، تأليف مصطفى فرّوخ ، بيروت (مطبعة الكشّاف ) ١٩٣٣ م .
- تاريخ الفكر الاندلسي ، تأليف آنخل جنثالث بالنثيا (نقله حسين مؤنس) ، القاهرة (مكتبة النهضة المصرية) ١٩٥٥ م .
- حضارة العرب في الاندلس ، تأليف عبد الرحمن البرقوتي ، القاهرة ( المكتبة التجارية ) ) ١٩٢٣ م .
- ــ مدنية العرب في المغرب ، تأليف أحمد صقر ، تونس ١٩٥٩ م .
- ــ النبوغ المغربي ، تأليف عبد الله كنتّون ، بيروت (دار الكتـــاب اللبناني ) ١٩٦١ م .
- اظهار المكنون من الرسالة الجدّية لابن زيدون ، تأليف مصطفى عناني ، القاهرة (المطبعة الرحمانية) ١٩٢٧ م.
- مظاهر الحضارة المغربية ، تأليف عبد العزيز بنعبد الله، الدار البيضاء ( دار السلمي ) ١٩٥٧ م .
- تاريخ المسلمين وآثارهم في الاندلس ، تأليف عبد العزيز سالم ، بيروت (دار المعارف) ١٩٦٢ م .
  - ـــ مقدّمة ابن خلدون .

# الحياة الفِكُريّة في المَغرب

ان العرب الذين فتحوا المغرب (والاندلس) كانوا من الصحابة والتابعين وعلى مذهب السلف وأهل الحديث، قبل نشأة المذاهب في الاسلام. وقد انتشرت مذاهب الحوارج من الاباضية والصفرية والازارقة في المغرب، ولكن لم ينتقل منها شيء الى الاندلس. وكان لنصارى الاندلس تنظيم ديني يشرف عليه رجال الدين منهم، حتى في الناحية القضائية والاجتماعية. وكانت المذاهب النصرانية في الاندلس متعددة والاديرة كثيرة.

وحياة العرب في افريقية كانت بَدُويَةً في الأكثر ؛ أما في الاندلس فالحياة كانت حضرية خالصة . وغلبت الحياة العربية على جميع السكان ، حتى النصارى فانهم عاشوا عيشة عربية في كل شيء .

والآثار الادبية والفكرية التي وصلت الينا من الاندلس والمغرب، من القرنين الثاني والثالث للهجرة ، قليلة جداً . ويبدو أن لذلك تعليلين أولهما ضياع تلك الآثار بالفتن وبالزمن ، مما نعرفه في كلّ زمان ومكان ؛ وثاني التعليلين أن المغاربة كانوا كثيري الاعجاب بالمشارقة يستوردون كتبهم ثم يقلدونهم في كلّ شيء ، ولم يبدأ الإنتاج الاندلسي الصحيح الا بعد القرن الثالث الهجري (التاسع الميلادي) .

في أواخر أيام الامير هشام الرضي (ت ١٧٩هـ) دخل المذهب المالكي الى الاندلس وساد فيها وفي المغرب، فكان من نتائج هذا المذهب الواحد في المغرب كلّه التشدد في أمر الدين ثم السلطة المطلقة للفقهاء على العامّة والحاصّة.

على أن عدداً من المذاهب قد دخل الى الاندلس خاصة :

كان قاسم بن محمد بن سيَّار القرطبي (ت ٢٧٦ هـ) قد رحل الى المشرق

فلىرس على أتباع الشافعي ثم عاد الى الاندلس وأخذ بنشر المذهب الشافعي . وكذلك كان عبد الله بن محمد بن هلال (ت ٢٧٢ ه) قد رحل الى المشرق ودرس على داوود الاصفهاني صاحب المذهب الظاهري . فلما عاد عمل نجهدَهُ على نشر مذهب أهل الظاهر . ثم اشتغل نفر من الاندلسيين بعلم الكلام ومالوا الى الاعتزال منهم خليل بن عبد الرحمن المعروف بخليل الغقلة وتلميذه أبو بكر يحيى بن السمينة (ت ٣٥٥ هـ ٢٧٧ م) . ومع أن المذهب الظاهري قد عاش طويلاً في الاندلس وأحدث ضجّه كبيرة ، فان ههذه المذاهب لم يُكتب لها شيء من الحظوة في الدولة ولا الانتشار عند الجمهور .

ورافق ورودٌ هذه المذاهب الى الاندلس شيء من التأليف في اللغة والنحو والحديث والتفسير ؛ على أن هذه كلُّها كانت تجري على المنهاج الشرقي .

وبقي لنا ممّا ألّفه عبد الملك بن حبيب (ت ٢٣٨ هر) كتاب في التاريخ بدأه بالحليقة وقص فيه تاريخ الانبياء وتاريخ الحلفاء واحداً واحداً ، على المنهاج المشرقي . على أن أحمد بن محمد بن موسى الرازي (ت ٣٢٤ هـ ٩٣٦ م) قد اهم بتاريخ الاندلس حتى سُمِتي بالتاريخي . ومن كتبه أخبار ماوك الأندلس ... أنساب مشاهير أهل الأندلس — صفة قرطبة وخططها ومنازل الاعيان فيها . غير أن هذه الكتب قد ضاعت ولم يبق منها الا شيء قليل هنا وهنالك في المصادر المتأخرة ، والا قطعة من وصف الأندلس .

ولا بد من الاشارة هنا الى مُقدَّم بن مُعافى القَبَرْي (ت نحو ٢٩٩ هـ = ٩١٢ م)، ويقال إنه أول من نظم الموشحات ؛ ولكن لم يصل الينا من موشحاته شيء. غير أنه – إن صح ما قيل – قد جعل الشعر من ناحيي الاسلوب والاغراض ميداناً لاتتجاه فكري جديد.

وألنّف أبو عمر أحمد بن محمد بن عبد ربّه (ت ٣٢٨ هـ ٩٤٠ م) كتاب «العقد » (المطبوع باسم «العقد الفريد») فجمع فيه أوجه الادب المشرقي حتى قال فيه الصاحب ابن عبّاد لما رآه: «هذي بضاعتنا رُدّت إلينا». على أن فيه تاريخاً للأمراء المتوارثين في الأندلس هو أقدم ما وصل الينا.

ولعل أول المفكرين العقليين في الاندلس محمد بن عبد الله بن مسرة (ت ٣١٨ هـ ٣١٨ م) ، وكان ميالا الى آراء الباطنية يمزجها بالآراء الاسكندرانية حيناً وبالآراء الطبيعية المتأخرة مما نسب الى أنبذقليس حيناً آخر . ويبدو أنه كان قد أخذ مذهب الاعترال عن أبيه . كما أن ظاهر حياته كان على المنهج الصوفي . وفي القرن الرابع الهجرة (القرن العاشر الميلاد) بدأت الدراسات الرياضية والطبيعية والفلكية تعطي أكليها . فاذا نحن تجاوزنا نفراً من العلماء الذين لم تعظم شهرتهم وجب أن نقف على أبي القاسم مسلمة بن محمد المعروف بالمجريطي أو المرحيطي (ت ٣٩٨ ه) «إمام الرياضيين بالاندلس في وقته وأعلم من كان قبله بعلم الافلاك وحركات النجوم . وكانت له عناية بأرصاد الكواكب . وله كتاب اختصر فيه تعديل الكواكب من زيج البتاني ، كما عني بزيج محمد بن موسى الحوارزمي وصرف تاريخه الفارسي الى التاريخ العربي (١) وزاد فيسه موسى الحوارزمي وصرف تاريخه الفارسي الى التاريخ العربي (١) وزاد فيسه جداول حسنة » (طبقات ٢ : ٣٩) .

ومن أفاضل الأطباء أبو جعفر أحمد بن ابراهيم القيرواني (ت ٤٠٠ه العروف بابن الجزّار ، كان أبوه طبيباً وعمه طبيباً . وكان هو بارعاً في الطبابة أبي النفس حسن المعاشرة كريم الخلُلُق ؛ وبه بدأ تاريخ الصيدلة : «كان قد وضع على باب داره سقيفة أقعد فيها غلاماً له اسمه رشيق ، وأعد بين يديه جميع المعجونات والاشربة والادوية . نكان اذا رأى القوارير (قناني البول) بالغداة أمر المرّضي (أو رسل المرضى) بالجواز الى الغلام وأخذ الادوية منه نزاهة بنفسه أن يأخذ من أحد شيئاً » (طبقات ٢ : ٣٨).

وكان أبو القاسم خلف الزهراوي (ت ٤٠٣ ه = ١٠١٣ م) من مدينسة الزهراء ، قرب قرطبة ، وهو أشهر الجراحين المسلمين . وكان له « التعريف لمن عجز عن التأليف » ، وهو كتاب عام في الطب يقع في ثلاثين جزءاً . ولقد عالج الزهراوي الجراحة على أنها فن قائم بنفسه مستقل عن المداواة ومتصل

<sup>(</sup>١)كانت السنوات في زيج الخوارزمي حسب التقويم الفارسي ، فجعلها المجريطي حسب التاريخ العربي ( الهجري ) .

بالتشريح . وفي هذا الكتاب بحوث في التعقيم وفي التوليد وفي مداواة العين والاذن والاسنان .

ومن تلاميذ المجريطي أبو القاسم أصبغُ بن محمّد بن السَّمْح المهندس الغَر ناطي (ت ٤٣٦ هـ ١٠٣٥ م) جمع الى البراعة في الرياضيات والفلك المعرفة بالطب . له كالمُدخِل الى الهندسة في تفسير كتاب اقليدس - ثمار العدد المعروف بالمعاملات (الحساب التجاري) - كاطبيعة العدد - كالعمل بالاسطرلاب والتعريف بجوامع ثمرته - زيج .

ومن العلماء والمؤرّخين أبو القاسم صاعدٌ بن أحمد ... بن صاعد الاندلسي الطُلُيَطلي (ت ٤٦٢ هـ ١٠٦٩ م) ، وكان بارعاً في علم الفلك ولسه ك اصلاح حركات النجوم نبَّه فيه على اخطاء الخوارزمي في زيجه (صاعد ٤،  $^{\circ}$  ، وقد اشتهر صاعد بكتاب له صغير موجز اسمه  $^{\circ}$  طبقات الامم  $^{\circ}$ تكلُّم فيه على العلوم الرياضية والفلكية عند الأمم القديمة وعلى العلماء في هذين الفنّين من العرب. وفي مقدّمة هذا الكتاب كلام موجز مفيد في خصائص الأمم. ومن تلاميذ مسلمة المجريطي أيضاً أبو الحكم عمرو بن عبد الرحمن الكرماني (ت ٤٥٨ هـ ١٠٦٦ م) ، كان بارعاً جداً في الهندسة حسن المعرفة بالطب والجراحة . وكان له ميل الى العلوم الفلسفية ، ولكن لم يبلغ فيها مرتبة مذكورة . وأهم ما ينسباليه أنه كان أول من أدخل رسائل اخوان الصفا الى الاندلس . ومن البارعــين في الطب أبو المُطرّق عبد الرحمن بن محمد المعروف بابن وافلرِ اللَّخمي ( ت ٤٦٦ هـ ٤٧٩ م ) وكان له في الطب مَنْزُع لطيف ومذهب نبيل وذلك أنه لا يرى التداوي (المداواة) بالادوية ما امكن التداوي بالاغذية او ماكان قريباً منها . فاذا دعت الضرورة الى الادوية فلا يرى التداوي بمركّبها ما وصل الى التداوي بمفردها . فان اضْطُرُ الى المركّب لم يكثر التركيب ، بل اقتصر على أقل ما يمكن منه ، (صاعد ٨٤).

ومن أكابر الرياضيين أبو ابراهيم يحيى النقّاش القرطبي المعروف بالزرقالي (ت ٤٨٠ هـ= ١٠٨٧ م ) أو ولد الزرقيال ، وله الصفيحة المنسوبة اليــــه

« صغيحة الزرقيال (١) المشهورة في أيدي أهل هذا النوع والتي جمعت من علم الحركات الفلكية كل بديع مع اختصارها » (القفطي ٥٧). وهو أول من برهن بوضوح حركة (ميل؟) أوج الشمس بالاضافة الى النجوم فكانت عنده ١٢،٠٤ ثانية (والرقم الصحيح ١١،٨ ثانية).

أما القرن السادس الهجري (الثاني عشر للميلاد) فقد امتلأ بنفر من عباقرة العلم والفلسفة . من هولاء ابن باجّة وابن طفيل وابن رشد ؛ ومنهم من هم أقل رتبة وأقل شهرة .

## أبو الصلت بن عبد العزيز

ومن ذوي الشهرة في العلم والادب الشيخ الحكيم أبو الصلت أميّةُ بن عبد العزيز بن أبي الصلت . ولد أبو الصلت في دانية بشرق الاندلس نحو سنة ٤٥٩ هـ (١٠٦٧ م) ؛ ودرس اللغة والنحو على أبي الوليد الوقّشي (ت ٤٨٨ هـ ١٠٩٥ م) .

ومع أن أبا الصلت كان بارعاً في المنطق والفلسفة والرياضيات والفلك والموسيقى ، فان الادب كان أغلب عليه ، وكان يتكسب بالشعر أيضاً . فلما بدأ المرابطون في الاستيلاء على الاندلس (أواثل ٤٨٤ هـ ربيع ١٩٠١م). وزالت بلاطات ملوك الطوائف ، بين سنة ٤٨٤ وبين سنة ٤٩٣ للهجرة ، ولما تعسنر تكسب الشعراء بالشعر ، غادر أبو الصلت الاندلس الى مصر ( ٤٨٩ هـ ١٠٨٩ م ) .

ويبدو أن أبا الصلّ لم يستطع أن يتكسب بالشعر في مصر فحاول أن يتكسب بالعلم: وصل الى الاسكندرية مركب موسوق نتُحاساً فغرق على مقربة منها. وكانت الحاجة الى هذا النحاس مُلحة ، والزمن زمن الحروب الصليبية ، فتقدم أبو الصلت الى الأفضل صاحب الاسكندرية عارضاً عليه أن يرفع المركب من

<sup>(</sup>١)كالاعمال بالصفيحة الزيجية رسالة الزرقالي تبين استعمال الاسطرلاب على منهاج جديد مع دليل . لمعرفة ما يدرك بالرصد باسلوب سهل . ولعل سارطون (١: ٧٥٨) قد وهم حينما جعل الصفيحة نوعاً من الاسطرلابات .

قعر البحر . ووافق الافضل على ذلك وأعد لأبي الصلت كلَّ ما طلبه أبو الصلت بنى أبو الصلت مركباً عظيماً وجعله في البحر على موازاة المركب الغريق ، ثم ربط المركب الغارق بحبال من الإبريسم (الحرير) مبرومة وجعل أطراف تلك الحبال على دواليب (بكر) ، ثم أمر الرجال بادارة تلك الدواليب . وبدأ المركب يرتفع من قعر البحر شيئاً فشيئاً حتى حاذى سطح الماء . فلما تسابع ابو الصلت رفع المركب (الى ما فوق سطح الماء) انقطعت الحبال وغاص المركب ثانية . وغضب الافضل على أبي الصلت وحبسه .

ان في عمل أبي الصلت دلالة على ما كان علم الحيل واستعمال البكرات المتعددة في جر الاثقال قد وصلا اليه في ذلك الحين ، كما أن فيه دلالة على براعة أبي الصلت من الناحية النظرية والناحية العملية من هذا الفن . غير أن أبا الصلت قد غاب عنه قانون أرخميدس ، وهو أن الأجسام الغارقة في الماء تخسر من وزيها (الذي لها في الهواء) مقدار وزن الماء الذي تحل محله . ولقد كان الواجب على أبي الصلت أن يبدأ بتفريغ النحاس من المركب لما وصل المركب الى سطح الماء (وهذا أفضل) أو أن يزيد عدد الحبال حتى تقوى الحبال كلها على رفسع المركب فوق سطح الماء .

وشفع ناس بأبي الصلت فأخرج من السجن ونُفي عن مصر سنة ٥٠٥ هـ ( ١١١١ م ) ، فسافر الى المهدية (القطر التونسي ) في سنة ٥٠٥ نفسها وبدأ حياته بمدح أبي طاهر يحبي بن باديس ملك افريقية والمغرب الاوسط (القطر التونسي والقطر الجزائري ) . واذا صح ما ذكره ابن أبي أصيبعة (٢: ٥٣) من أن دخول أبي الصلت الى مصر كان في حدود سنة ٥١٥ هـ (١١١٩ م ) ، فيكون معنى ذلك أن أبا الصلت قد زار مصر ثانية بعد مقتل أبي طاهر يحبي بن باديس في ذي الججة من سنة ٥٠٥ .

وتوفي أبو الصلت في المهدية في أول المحرم سنة ٢٩ه (٢٢ ــ ١٠ ـــ ١١٣٤ م ) .

ولأبي الصلت ديوان شعر وكتب مختلفة (طبقات ٢ : ٦٢ ) : كَ حديقة

الادب - كالمُلكَع العصرية (من شعراء أهل الاندلس والطارئين عليها) - الرسالة المصرية (ذكر فيها ما رآه في مصر من هيئتها وآثارها ومَن اجتمع فيها من الاطباء والمنجّمين والشعراء ؛ وقد ألّف هذه الرسالة لأبي طاهريحيى ابن باديس ) - ك الأدوية المفردة - ك في الهندسة - رسالة في العمل بالاسطرلاب - ك تقويم منطق الذهن .

#### آل زُهر

امتلأ القرن السادس للهجرة (الثاني عشر للميلاد) بشهرة آل زُهر في الطب. كان أو لهم أبو مروان عبد الملك بن مروان ، وكان بارعاً في الطب . زار مصر وقضى فيها زمناً يطبب . ثم عاد الى الاندلس وسكن دانية في أيام مجاهسة العامري (٤٠٨ – ٤٣٢ هـ) . بعد ذلك انتقل الى اشبيلية وبقي فيها ان أن توفي نحو سنة ٤٧٠ هـ (١٠٧٧ م) .

ومنهم أبو العلاء زهر بن عبد الملك بن محمد (ت ٥٢٥ هـ ١١٣١ م)، برع في الطب ولما يتزَل في أول شبابه، وكان يرى المريض فيجس نبضه ويرى قارورة الماء ثم يخبره بما يحس به من غير أن يسأله شيئاً، ومع ذلك فقد كان بارعاً في المداواة وله فيها نوادر غريبة .

أما أشهر آل زهر فهو أبو مروان عبد الملك بن أبي العلاء (ت ٥٥٥ ه المام المام) وكان طبيباً بارعاً جداً لم يعمل الا في الطب، ثم كانت له عناية بالمداواة ورعاية للمرضى. وكان أبو مروان هذا مكيناً عند عبد المؤمن بن علي سلطان الموحدين. احتاج عبد المؤمن مرة الى مسهل، وكان يكره تنساول الادوية ؛ وعرف ابن زهر أن عبد المؤمن يحب العنب، واتفق أن الزمن زمن العنب. طلب ابن زهر هذا من عبد المؤمن ان يلازم الحيمية ثم جاء الى دالية عنده وسقاها مدة يسيرة بماء فيه دواء مسهل. ثم انه أخذ منها عنقوداً وذهب به الى عبد المؤمن وطلب منه أن يأكل من ذلك العنقود. ولما قدر ابن زهر أن ما تناوله عبد المؤمن من حبات العنب أصبح كافياً طلب منه أن يتوقف عسن الأكل. وفعلت حبّات العنب فعل الدواء المسهل.

ومنهم الحفيد أبو بكر بن زهر (ت ٥٩٦هـ= ١١٩٩ م)، وكان عالمًا أديبًا طبيبًا وشاعرًا، وله الموشّحة المشهورة:

أيها الساقي ، إليك المشتكى: قد دعوناكَ وإن لم تَسمَّع !

## للتوستع والمطالعة

راجع المصادر والمراجع ( في الصفحات ٥٨٠ ــ ٥٨٥ ) .

## ابزنكنزم

ولد أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزّم في قرطبة آخر يوم مسن رمضان سنة ١٩٨٤ (٧-١١-١٩٩٩م)، في بيت جاه وثروة وترف وسلطان . غير أنه لكقي عَنتاً كبيراً من جرّاء الفتنة في الاندلس ، ولأن أباه كان وزيراً للمنصور ابن أبي عامر الحاجب (رئيس الوزراء) الذي كان قد حجر على الحليفة هشام المؤيد واستبد بالحكم دونه . فلما توفي المنصور (٣٩٢ه = ١٠٠٢م) ثم استطاع هشام المؤيد أن يحكم بنفسه تتبع رجال دولة المنصور فلكحق آل حزم من ذلك نصيب وافر تشتتوا به في البلاد . ثم زال الحكم المرواني عن الاندلس وبويع علي بن حمود بالحلافة وتغلب على قرطبة فاتهم آل حزم بأنهم من أنصار المروانيين . ولقد أضاع آلُ حزم في أثناء ذلك كثيراً من أموالهم وقصورهم وكتبهم .

وبعد خراب قرطبة في فتنة البربر انتقل ابن حزم الى شاطبة ، وفيها ابتدأ تأليف كتابه طوق الحمامة . وكان في سنة ٤١٨ هـ (١٠٢٧ م ) يعيش فيها وفي سنة ٤٤٠ هـ (١٠٤٧ م ) كان موجوداً في جزيرة ميورقة لاجثاً فيها واتفق أن رُجّع الفقيه أبو الوليد الباجي من المشرق فناظره مناظرة أضرت به ولما كُثرُت عليه دسائسُ الفقهاء بسبب مذهبه الظاهريّ اعتكف في تُربة الله منت ليسَمْم حيث توفي سنة ٤٥٦ هـ (١٠٦٤ م) .

## مقامه وتآليفــه

كان ابن حزم قديراً في التفسير حافظاً للحديث ، وكان فقيهاً متكلماً و الله لغوياً ومؤرخاً بارعاً وأديباً بليغاً ومفكراً رصيناً ، واكن الشهرة بالأدب ضبت عليه .

وكتب ابن حزم كثيرة متنوعة ، غير أن كثيراً منها قد ضاع في النگبات ، في الفتن في قرطبة وفي غضبة العامة عليه ، تلك الغضبة التي أدت مراراً الى إتلاف كتبه بالحرق والتمزيق . فمن كتبه :

ــ التقريب لحدود المنطق.

- طوق الحمامة في الأُلفة والأُلا ف (يتناول هذا الكتاب أحوال العشاق وما يعتريهم من الحب والإذعان والسلو والطاعة والهجر وما تقتضيه حياتهم من السفير والمراسلة ، وما ينغس حياتهم كالواشي والرقيب وما يبهجهم كالوصل).

- \_رسائل في فضل أهل الاندلس.
- ــ نقط العروس في تواريخ الحلفاء.
- الفيصل في الميلكل والاهواء والنحك ، عرض فيه للأديان القديمة ومذاهب قدماء الفلاسفة وآراء اليهود والنصارى ومذاهب أهل الاسلام وهاجم خصومه. وفلسفة ابن حزم كلها منطوية في هذا الكتاب.
  - ــ الإحكام في أصول الأحكام.
    - الاتصال الى فهم الحصال.
- ــ الْمُحَلِّي بِالآثار في شرح المجلِّي بالاختصار (في الفِقه الظاهري):
  - \_إبطالُ القياسِ والرأي والاستحسان والتقليد والتعليل.
    - جمهرة الانساب (أنساب العرب).
    - النُّبَدَ الكافية في أصول أحكام الدين.
  - ــ التحقيق في نقض كتاب العلم الألمّي لمحمد بن زكريا الرازي.
    - ــكتاب الاخلاق والسييَر في مداواًة النفوس.

#### مذهبه

ابن حزم من أتباع المذهب الظاهري وإمامٌ هذا المذهب في أيامه . وهو يقبل كل ما نص عليه القرآن أو ورد في الاحاديث الموثوقة على ظاهر معناه ، إلا أن يكون هنالك ضرورة من عقل أو حِس تدعو الى صرف المعنى عن

ظاهره والى الأخذ بالتأويل. يقول ابن حزم في الملل والنحل: «بل الآيات حق على ظاهرها لا يُحِلِّ صرفُها عنه (٣: ١٥٢) ؛ وانما نتبع ما جاءت به النصوص (٣: ١٦٢). والنص لا يُحِلُّ خِلافُهُ (٤: ٨٥ س)، لأن الله تعالى ينص أحياناً نصاً لا يحتمل تأويلاً (٣: ١٤٤). وكذلك الاحاديث الموثوقة (٥: ١١٣).

وصَرُّفُ الآياتِ والأحاديثِ عن ظاهرها لا يجوزُ اللَّا ببرهان (٣: ٢٠٧، وصَرُّفُ الآياتِ والأحاديثِ عن ظاهرها لا يجوزُ اللَّا ببرهان (٣: ٢٠٧، ه: ٧٧) ، أو بنص من قرآن أو حديث أو باجماع متيقيَّن أو بضرورة من حسّ. وعندئذ تجب مخالفة الظاهر والعمل بالتأويل على مقتضى البلاغة العربية . وهو يقول بالاستدلال من القرآن والحديث ويرفض القياسُ والتقليد .

#### فلسفته

يبدو أن ابن حزم لم يشأ أن ينشىء فلسفة عقلية (لأن مثل تلك الفلسفة تخالف مذهبه الظاهري)، فلما عرف الفلسفة عرف الجانب العملي منها، أو السياسة المدنية على الاصح ، فقد قال (الملل والنحل ا: ٩٤): « الفلسفة على الحقيقة انما معناها وثمرتها والغرض المقصودُ نحوه بتعلمها ليس هو شيئاً غير إصلاح النفس بأن تستعمل في دنياها الفضائل وحسن السيرة المؤدية الى سلامتها في المتعاد ، وحسن السياسة للمنزل والرعية . وهذا نفسه لا غيره هو الغرض في الشريعة ».

غير أن ابن حزم قد جاء من غير أن يشعر بآراءٍ فلسفية صحيحة ، وأوجد نظاماً فلسفياً في نظرية المعرفة على الأخص ضاهى به أعظم ما عرفه فلاسفة م العصور الحديثة .

نظرية المعرفة :

العلم والمعرفة ، عند ابن حزم ، اسمان واقعانِ على معنى واحدٍ ، وهو اعتقاد الشيء على ما هو عليه وتيقيّنه به وارتفاع الشكوك عنه . وتمثيل المعرفة عند ابن حزم أربعة :

أ ــ النصوص من القرآن والأحاديث الموثوقة .

ب ــ ما أوجبته اللغة من المعاني التي تحملها الكلمات ، وما اتّـفق عليـــه العرب من الفهم لدى سماعهم هذه الكلمات .

جـ الاكتساب (بالاختبار) ونقل التواتر.

## د ـ الحس وبديهة العقل.

جعل ابن حزم المعرفة بالحس السليم (بالحواس السليمة) وبالبديهة شيئاً واحداً ، ذلك أن المعرفة بالبديهة (أو بأول العقل) تقوم في حقيقتها على الحس السليم . وهكذا تكون المعرفة عند ابن حرزم إما بشهادة الحواس" (بالحس الصحيح مباشرة) ، واما ببرهان راجع من قرب أو بُعند الى شهادة الحواس :

ان النفس تدرك المحسوساتِ (المادية) بالحواسِّ الحمس ، كعلمها (أي : كعلم النفس) أن الرائحة الطيبة مقبولة من طبعها ، وأن الرائحة الرديئة ممنافرة لطبعها ، وكعلمها أن الأحمرُ مخالفُ للأخضر والأصفر والابيض والاسود ، وكعلمها الفرق بين الخشين والأملس والحارِّ والبارد والحلوِّ والحاميض والصوت الحاد والغليظ والرقيق والمطرب والمفزع (الملل والنحل ١ : ٥ ، راجع الحاد والغليظ والرقيق والمطرب والمفزع (الملل والنحل ١ : ٥ ، راجع ) .

والحواس الحمس تدرك المحسوسات بالمقابلة والتفاضل ؛ أو أن يعظُم الفرق بسرعة ، أو يجتمع منه جملة يمكن أن تدركها الحواس . فالانسان لا يدرك تبدّل الظِل على الأرض الا بعد أن ينتقل ذلك الظِلُّ مسافة يستطيع العقل أن يقدّرها . وكذلك الشيبع والريّ وكثير من أغراض العالم (الملل والنحل ٥ : ١٠٨) .

ثم هنالك الحاسة السادسة وبها يكون علم النفس بالبديهيّات ، أي الأمور التي يدركها الانسان من غير أن يعرف دليلاً عليها ، من ذلك مثلاً حكما يقول ابن حزم (الملل والنحل ١ : ٥ - ٧) - علم النفس بأن الجزء أقل من الكلّ ، فإن الصبي في أول تمييزه اذا أعطيته تمرتين وبكى ثم زدّته ثالثة سُر . وهذا علم منه بأن الكلّ أكبر من الجزء (وأن الثلاثة أكثر من الاثنين )، وان كان لا ينتبه الى تحديد ما يعَرف . ومنها علمه بأنه لا يكون فعل الا

لفاعل ؛ فاذا رأى شيئاً قال : من عَـمـِل َ هذا ؟ ولا يقنع البتـّة بأنه انعمل بلا عامل ...

على أن هذه المعرفة التي نسميها بديهية ليست في حقيقتها بديهية . الهما بدأت في الحواس منذ زمن قديم ، في طفولتنا ، ثم نسينا نحن كيف اكتسبنا ذلك العلم ، ولكن بقينا الى اليوم نتذكر المعلوم (١).

والانسان يولد لا يعرف شيئاً ،كما يقول ابن حزم ، ويجعل مصداق ذلك قول الله تعالى (١٦: ٧٨ ، سورة النحل ) : «واللهُ أخرجكم من بطون أُمّهاتِكم لا تعلَمون شيئاً » .

فمن كل ما تقدم يبدو لنا أن مرد المعرفة انما هو الى الحواس . حتى العقل فانه لا يستطيع أن يميز الأمور تميزاً صحيحاً الا اذا كانت الحواس في جسم صاحبها سليمة . وهكذا يكون ابن حزم قد حل أعظم مشكلة في تاريخ نظرية المعرفة ، تلك المشكلة التي زعم مؤرّخو الفلسفة الاوروبية أن حلها كان نتاج عبقرية الفيلسوف الالماني كنط Kant (ت ١٨٠٤م) . لقد كان هم هذا الفيلسوف محاولة الحواب على هذه المشكلة الكبرى : «كيف تكون الاحكام المبنية على الاختبار الحسي ممكنة بالبديهة ؟ » ولقد حل ذلك بأن جعل المعرفة التي نعتقد أننا قد عرفناها ببديهة العقل Priori ه راجعة الى الحواس في زمن متقدم ، ثم سمتي ذلك Priori ه posteriori . على أن ابن خرم جاء قبل كنط بسبعة قرون ووقف أمام المشكلة نفسها ثم حلها حسلا ينقصه بسط القول وشكل المنطق اللذين امتاز بهما كنط ، ولكن لا تنقصه العبقرية والبصيرة .

<sup>(</sup>۱) حينما يسأل أحدنا عن مجموع ٢ + ٢ ويجيب ٤ بسرعة (جاداً أو هسازئاً بالسائل) ، يظن أنه عرف ذلك بديه أو بداهة . والواقع أنه تعلم ذلك في طفولته بالمد عل أصابعه ، وبعد جهد ايضاً ؟ ثم نسي أنه تعلمه وكيف تعلمه . ان عقلنا اليوم يقوم بعملية جمع ٢ + ٢ كما فعل ونحن اطفال ، ولكنه يقوم بها بسرعة فائقة وبغير جهد ظاهر حتى انه ليخيل الينا أننا نعرف اليوم أن ٢+٢ = ٤ بالبداهة .

#### الله تعسالي

يقول ابن حزم (١: ١٨): «وليس هو (أي الله تعالى) جيرماً ولا جوهراً ولا عَرَضاً ، ولا عدداً ولا جنساً ولا نوعاً ولا فصلاً و لا شخصاً ، ولا ساكناً ولا متحركاً ، وانما هو تعالى حق في ذاته موجود مطلق بمعنى أنه معلوم ، ولا الله غيره ، واحد لا واحد في العالم سواه ، مخترع للموجودات كلها دونه (١) ، لا يشبه شيئاً من خلقه بوجه من الوجوه ».

وابن حزم يوافق الاشعرية في أن لله صفات قديمة "إلا" أنه سميع بصير بذاته لا بسمع وبصر . أما قول الله تعالى في سورة الرَّحمن (٥٥: ٢٧) : «ويبقى وجه ربك ذي الجلال والاكرام » ، فالمقصود بوجه الله هنا « الله » . وكذلك الأمر في اليد والعين والجنب والقدم والتنزّل والعزة والرحمة والامر والنفس والذات والقوة والقدرة والاصابع ، مما ورد في القرآن أو في الحديث (الملل والنحل ٢ : ١٦٦) . والمؤمنون يَرَوْنَ الله يوم القيامة بغير القوة التي نرى جها الأشياء في الدنيا ، بل بقوّة يَهَبَهُما الله لنا يوم القيامة في عيوننا . والقرآن كلام الله على الحقيقة بلا مجاز .

#### العالم محدث متناه

والله خالق العالم ومخترعه . والعالم متناه ؛ وكذلك المكان والزمان متناهيان . ان جميع الاشياء التي تخرج الى الفعل (جميع الاجسام الموجودة فعلاً في عالمنا) متناهية ، وهذا واضح . وبما أن مجموع المتناهيات – مهما كانت كثيرةً – متناه ، فالعالم (الذي هو مجموع الموجودات) متناه . ومثله الزمان فإنه مؤلف من فتراتٍ متناهية ، فهو من أجل ذلك متناه .

والأرض عند ابن حزم كرة وهي في جوف كرة وهمية . والسماء من كل جانب فوق الأرض ، وليس تحت الأرض سماء ؛ ذلك لأن الجهات مك رك " نسبي ، والتحت المطلق في العالم هو مركز الأرض ، وكل نقطة تقابل مركز الأرض من أي جهة كانت فهي فوق (٢: ٩٧).

<sup>(</sup>١) ..... دونه : لم يوجد نفسه ! .

#### النفس والروح

عنده رِضا الله والفوز في الآخرة .

النفس والروح عند ابن حزم اسمان لمسميّى واحدٍ ؛ والنفس جسم ذو طول وعرض وعمق (الملل والنحل ٥ : ٧٤).

#### الأخلاق

ان كتاب ابن حزم « الاخلاق والسنن في مداواة النفوس ۽ أقلَّه معالجة منطقية وأكثره فصول (أقوال مفردة).

يرى ابن حزم أن الناس جميعتهم على اختلاف أسنانهم وطبقاتهم وعلى تباين أحوالهم وثقافاتهم يطلبون طركا الهم من أنفسهم بوسائل متعددة أكثرها مظنون لا حقيقة له كجمع المال (طلباً لطردهم الفقر) وكطلب الطعام والشراب واللعب واللبس (لطرد الهموم التي يسبتها فقدان هذه). غير أن كثيرين من الناس يخلقون لأنفسهم هموماً مستأنفة لسضيق صدورهم وتمنتي الشر للآخرين. والاخلاق عند ابن حزم من حيتز الدين والمجتمع، اذ الغاية من الأخلاق

والعلم وسيلة يقينية تَشغَل الانسان عن كثير من همومه. وأجل العلوم ما قرّب الانسان من رضا الله.

وأصول الفضائل أربعة : العدل والفهم والنجدة والجود ، ومنها تتركتب جميع الفضائل العملية . فالأمانة والعفّة نوعان من أنواع العدل والجود ؛ والخرد من والصبر يتركّب كل واحد منهما من النجدة والجود ؛ والحلم نوع مفرد من أنواع النجدة ؛ والقناعة مركّبة من الجود والعدل . والصدق يتركّب من العدل والنجدة ؛ والقناعة تتركّب من الجود والعدل ؛ والمداراة تتركّب من الحلم والصبر .

وكذلك أصول الرذائل أربعة هي أضداد الأصول الفضائل: الجور ضد العدل ، والجمهل ضد الفهم ، والجبن ضد النجدة ، والشح ضد الجود ، فالجرص متولّد من الطمع ، والطمع من الحسد ، والحسد من الرغبة ، والرغبة مسن

الجور والشح والجهل معاً . ويتولّد من الحرص أيضاً رذائل كثيرة منها الذّل والسّرِقة والغضب والقتل والعِشق والهم بالفقر . وهنالك فرق بين الحيرص والطمع . ان الحرص هو اظهار ما استكن في النفس من الطمع .

ثم قال ابن حزم (ص ٦٤ – ٦٥): «ولا شيء أقبح من الكذب. وما ظنتك بعيب يكون الكفر نوعاً من أنواعه ، فكُلُّ كفر كَذِبُ . فالكذب جنس ، والكفر نوع تحته . والكذب متولد من الجور والجبن والجهل . لأن الجبن يولد مهانة النفس . والكذاب مهين النفس بعيد عن عزاها المحمودة . »

#### للتوسع والمطالعة

- المحلي ، مصر (مطبعة النهضة) ١٣٤٧ ه.
- ــ الإحكام في أصول الاحكام ، مصر (مطبعة السعادة) ١٩٤٥ م .
- ــ الفيصَلُ في الملل والاهواء والنحل ، القاهرة (المطبعة الادبيـــة) ١٣١٧ هـ.
- مجموع الرسائل في أصول التفسير وأصول الفقه ، دمشق ( مطبعة الفيحاء ) ١٣٣١ ه .
- ــ النُسِدَ في اصول المذهب الظاهري ، القاهرة ١٣٦٠ هـ = . النُسِدَ في اصول المذهب الظاهري ، القاهرة ١٣٦٠ هـ
- ـــ رسائل ابن حزم الاندلسي (حقّقها احسان عبّاس)، القاهـــره (مكتبة الخانجي) ١٩٥٥م.
- ــ ملخّص إبطال القياس والرأي و الاستحسان والتقليد والتعليل ( نشره سعيد الافغاني ) ، دمشق ( مطبعة جامعة دمشق ) ١٩٦٠م .
- ــ مراتب الاجماع في العبادات والمعاملات والاعتقادات ؛ القاهرة (القدسي) ١٣٥٧ ه.
- ــ رسالة في المفاضلة بين الصحابة (سعيد الافغاني) ، دمشق (المطبعة الماشمية ) ١٩٤٠ م .

- الرد على ابن النغريلة ورسائل أخرى (تحرير احسان عبّاس) ،
   القاهرة (مكتبة دار العروبة) ١٩٦٠ م.
- ـــ رسالة في مداواة النفوس وتهذيب الاخلاق والزهد في الرذائل ، القاهرة (مطبعة النيل) ١٣٢٣هـ.
- الاخلاق والسير في مداواة النفوس (اعتنى بتصحيحه أحمد عمر المحمصاني) القاهرة (مطبعةالسعادة) بلا تاريخ؛ ثم بيروت ١٩٦٠ م.
  - ـ طوق الحمامة في الالفة والألاّف.
- سير النبلاء (جزء خاص بترجمة ابن حزم) (تحرير سعيد الافغاني) دمشق (مطبعة الترقتي) ١٩٤١م.
- ابن حزم: حياته وعصره وأخباره الفقهية، تأليف محمد أبي زهرة،
   القاهرة (دار الفكر العربي) ١٩٥٤م.
- ابن حزم ونظرية المعرفة للدكتور عمر فروخ ( مجلّة المجمع العلمي العربي في دمشق ٢٠١ ، نيسان ١٩٤٨ م ، ص ٢٠١ ٢١٨ ) .

# ابن السِّيدِ البَطَلْيوسِيّ

أبو محمد عبد الله بن السيد (١) أصله من شائب ، ومولده في بَطلَاْيوُسَى ، سنة \$٤٤ هـ ( ١٠٥٧ م ) ، ولذلك يعرف بابن السيد البَطلَاْيوُسِي . ويبدو أنه لم يغادر الاندلس ولكنه تنقل في عدد من مدنها فزار طليطلة وسترقسطة وسكن السهالة مدة حيث كان كاتبا لصاحبها (حاكمها) حسام الدولة أبي مروان عبد الملك بن هذيل ( ٤٩٧ ـ ٣٠٥ ه ) . ثم سكن بلنسية وجلس فيها للتدريس فكان الناس يجتمعون اليه ويقرأون عليه ويقتبسون منه ، وكان حسن التعليم جيد التفهيم ثقة (وفيات ١ : ٤٧٤) . وفي بلنسية توفي ابن السيد البطليوسي في منتصف رجب ٥٢١ ( ٧٧ – ٧ – ١١٢٧ م ) .

## مقامه وتآليفـــه

ابن السيد البطليوسي لغوي نحنوي أديب شاعر وفيلسوف ؛ وكان تلميذاً للفتح بن خاقان القيسي الاندلسي الذي قتل في مدينة مرّاكش نحو سنة ٥٢٨ هـ (١١٣٨ م) وخصماً لابن باجّه (ت ٥٣٣ هـ ١١٣٨ م). وتكسب مدة بالشعر.

ولابن السيد البطليوسي كتب نافعة ممتعة منها (وفيات ١: ٤٧٤): كالمثلث (٢) أتى فيه بالعجائب ودل على اطلاع عظيم ـــ كالاقتضاب في شرح أدب الكتاب لابن قتيبة ، وهو أشبه بدليل يستعين به المشتغلون في ديوان الانشاء

<sup>(</sup>١) السيد ( بكسر السين و اهمال الياه ، بلا تشديد ) : الذئب :

<sup>(</sup>٣) في اللغة ، جمع فيه الكلمات التي يجوز في اولها ثلاث حركاتمثل كلمة ركوة فيجوز ان تكون بفتح الراء او كمرها او ضمها .

-كالحروف الحمسة (س، ص، ض، ظ، ذ) والتمييز بين الكلمات التي ترد فيها هذه الحروف -كالانصاف في التنبيه على الاسباب الموجبة لاختلاف الائمة - شرح (ديوان) سقط الزند للمعري، وهو أجود مسن الشرح الذي صنعه المعري نفسه - شرح ديوان المتنبي -كالحدائق في المطالب العالية الفلسفية العويصة.

#### جملة من آرائه وأقواله

كان ابن السيد البطليوسي شاعراً مدّاحاً متفنناً في وجوه الصناعة ، كما كان شاعراً حكيماً ، وله :

أخو العلم حيّ خسالد بعد موته وأوصالسه تحت النراب رَميم. وذو الجهل ميّنت وهو ماش على الثرى يُظنّ من الأحياء وهو عديم. ولكتاب الانصاف قيمة دينية في الدرجة الاولى ثم قيمة فلسفة:

ان البشر مختلفون في فطرتهم وفي أخلاقهم ، والله تعالى يعرف ذلك ، وهو لو شاء لجمع الناس على الهدى . أما بين المسلمين خاصة من أهل الفرق والمذاهب فالاختلاف راجع الى أسباب لغوية وفقهية هي : اشتراك الالفاظ والمعاني ، احتمال اللفظة الواحدة لعدد من المعاني ، احتمالما عدداً من المعاني من حيث الأحوال الممكنة من الاعراب ، احتمالما لعدد من المعاني بحسب تركيبها مع غيرها ، ثم احتمال اللفظة الواحدة لمعان حقيقية ومجازية ، ثم الإفراد والتركيب (مقارنة معنى الكلمة في آية أو حديث بمعناها في آية غيرها وحديث غيره) هو ولأجل هذا صار الفقيه مضطراً في استعمال القياس الى الجمع بين الآيسات المفترقة والاحاديث المتغايرة وبناء بعضها على بعض » ... وربما أخذ الفقيه تكفير بعضهم بعضاً (الانصاف ٨٦) . ثم العموم والخصوص (وهل يراد تكفير بعضهم بعضاً (الانصاف ٨٦) . ثم العموم والخصوص (وهل يراد باللفظة أو الجملة المدرك العام أو المدرك الخاص : ان لفظة «الانسان» مثلاً باللفظة أو الجملة المدرك العام أو المدرك الخاص : ان لفظة «الانسان» مثلاً يمكن أن يقصد منها النوع البشري فيتناول الحكم الواردة فيه جميع الناس بلا يمكن أن يقصد منها النوع البشري فيتناول الحكم الواردة فيه جميع الناس بلا تضميص ، كقوله تعالى : « يا أيها الانسان ، ما غرّك الكربم ؟ » وأحياناً تضميص ، كقوله تعالى : « يا أيها الانسان ، ما غرّك الكربم ؟ » وأحياناً تضيص ، كقوله تعالى : « يا أيها الانسان ، ما غرّك بربك الكربم ؟ » وأحياناً

تستعمل اللفظة العامة ولكن يقصد منها رجل واحد أو جماعة معينة) ، ثم الرواية والنقل (الوثوق من أن الحديث المنقول صحيح وأن معنى الآية هو المعنى المقصود منها)، ثم الاجتهاد في ما لا نص فيه ، ثم الناسخ والمنسوخ (الاختلاف في وجود المنسوخ في القرآن والحديث أصلاً ، والاختلاف في ما اذا كانت آية بعينها منسوخة أو غير منسوخة ) ، ثم الاباحة والتوسيع (۱).

#### كعاب الحداثق

هذا كتاب في نحو ستين صفحة من القطع الصغير فيه استعراض لعدد من وجوه الفلسفة القديمة (الفيض والنفس وقواها) ووجوه الفلسفة في الاسلام (في صفات الله والخلود).

ويبدو أن ابن السيد البطليوسي يقبل القول بالفيض والعقول الثواني ويذكر أن ذلك كان مذهب أرسطوطاليس وأفلاطون وسقراط وغيرهم من مشاهير الفلاسفة وزعمائهم القائلين بالتوحيد. وهو يرفض رأي الفلاسفة المجوس (الدهرية) ويعده كفراً بحتاً عند أرسطوطاليس لأن ذلك يوجب استحالة الباري، أي انكار وجود الله (راجع كتاب الحدائق ١٤). ويبدو أيضاً أن البطليوسي مقتنع بنظرية العدد عند فيناغوراس وصلتها بالفيض (الحدائق البطليوسي مقتنع بنظرية العدد عند فيناغوراس وصلتها بالفيض (الحدائق البطليوسي مقتنع بنظرية العدد عند فيناغوراس وصلتها بالفيض (الحدائق ٢٣ ـ ٣٦)، ولعله عرف ذلك من رسائل اخوان الصفا. وهو ينكر أن يكون الله صورة للعالم أو أنه مجموع الوجود على ما ذكره ثاليس وزينون (الايلي) مثلاً (الحدائق ٣٨).

<sup>(</sup>۱) أطلق الاسلام في عدد من العبادات مجال الاختيار توسيماً على هباده في الاحوال المختلفة التي يضر في بعضها التقيد الجازم بأحد وجوه ثلك العبادة – من ذلك مثلا مساجاه في القرآن الكريم في شأن الذي يمرض أو يسافر في شهر الصيام (رمضان) ، قال تعالى في سورة البقرة (٢: ١٨٥): ومن كان مريضاً أو على سفر فعدة من أيسام أخر ، يريد الله بكم اليُسر ولا يريد بكمُ النُسر » . أما الشيعة فأوجبوا أن يفطر المسلم المسافر في شهر رمضان لأن في الآية أمراً بذلك ؛ وأما السنة فأجازوا المسلم المسافر أن يُغطسر أو أن يصوم بحسب ما يقدّره هو من مشقة السفر .

ثم هو ليس معتزلياً وليسخصماً لهم ، ولكنّه أميل الى الاشعرية في جعله صفات الله قديمة وأن الاستدلال عليها يكون بالشرع ومما ذكره الله عن نفسه . وكذلك نجد لابن السيد البطليوسي ميلاً الى قول أهل الظاهر (الحداثق ٤٨-٥٠).

#### للتوسع والمطالعة

- -كتاب الحداثق: في المطالب العلية الفلسفية العويصة (محمد زاهد الكوثري)، القاهرة (عزّة العطّار) ١٣٦٥ هـ ١٩٤٦ م.
- ــ شرح سقط الزند للمعرّيّ ( في كتاب شروح سقط الزند للجنة احياء آثار أبي العلاء المعرّي ) ، القاهرة ( مطبعة دار الكتب ) ١٩٤٥ – ١٩٤٨ م .
- الانصاف في التنبيه على الاسباب التي أوجبت الاختلاف بسين المسلمين في آرائهم (أحمد عمر المحمصاني)، مصر (مطبعة الموسوعات) ١٣١٩ ه.
- ــ رسائل في اللغة (ابراهيم السامرّائي)، بغداد (مطبعة الارشاد) ١٩٦٤ م.
  - ــ الاقتضاب في شرح أدب الكتبّاب ، بيروت ١٩٠١ م .

## اِنُ باجَّه

هو أبو بكر محمد بن يحيى الصائغ المعروف بابن باجّه (بتشديد الجيم ثم هاء ساكنة ) ، والباجه بلغة الفرنجة (نصارى الاندلس) الفضة .

ولد ابن باجّه في سَرَقُسُطة نحو سنة ٤٧٥ ه (١٠٨٢ م) في الأغلب ؟ وفيها نشأ وقال الشعر ومدح أميرها من قبل المرابطين أبا بكر بن ابراهيم بن تيفَلُويتَ. ثم لمّا ولي أبو بكر هذا الثغر والشرق استوزر ابن باجّه. ولكن لمّا ألح الفونسو الأول ملك الأرغون على سرقسطة غادرها ابن باجّه قبل أن تسقط في يد ألفونسو (١٢٥ هـ ١١١٧ م) ؛ فمر بلنسية ثم أتى اشبيلية واستقر بها وطبّب وألنف عدداً من رسائله في المنطق.

ثم انتقل ابن باجّه الى المغرب ونال حظوة عند المرابطين . ولقد كان ابن باجّه طبيباً بارعاً موفّقاً فحسده منافسوه ودسّوا له السم فمات سنة ٣٣٥ هـ (١١٣٨ م ) .

#### مقامه وكتبسه

كان ابن باجّه متميّزاً في اللغة حافظاً للقرآن ، أديباً شاعراً بارعاً في الغزل والرثاء والمديح ، متقناً لصناعة الموسيقى جيّد الضرب على العود . ثم هو من الأفاضل في صناعة الطب مع المقدرة في العلوم الفلسفية والرياضيات والفلك والطبيعيات . وابن باجّه أول الفلاسفة العقليين على الحصر : أخذ بالفلسفة منفصلة عن الدين ومعزولة عن العامة ثم أقامها على أساس من الرياضيسات والطبيعيات . وشهرة ابن باجّه انما هي في المبادىء الفلسفية التي وضعها وفي الإمكيات . وهو أهبه بالفارابي من الاسلاميين وبأرسطو من القدماء .

ولابن باجّه كتب كثيرة ضاع معظمها في زمن متقدم. وآخر ما ضاع له مجموع كان في مكتبة برلين (١) ومجموع أصغر منه كان يملكه السيد عبد الرزّاق الحسني في بغداد ؛ وقد ضاع المجموعان في أثناء الحرب العالمية الثانية . ومن كتبه :

أ - رسالة الوداع: كتبها ابن باجّه الى أحد أصدقائه وهو على أهبة سفر يخشى ألا يراه بعده، وضمتنها أكثر آرائه الفلسفية، وخصوصاً في العلم الالمي (في المحرّك الاول، والغاية الانسانية أو الغاية من وجود الانسان، وفي اتصال الإنسان بالعقل الفعيّال الذي يفيض من الله، وخلود النفس). وابن باجّه يلوم الغزّالي لأنه يحاول أن يصل الى الله بالاحوال الصوفية وترك التفكير.

ب ـ تدبير المتوحّد : جمع فيه ابن باجّه آراءه ، ولكنّه لم يتمّه ولا كتبه بلغة سهلة ، وهو يشبه و المدينة الفاضلة » للفارابي . الا أن الفارابي فـّصَل بحث الالمّيات عن بحث السياسة واهمّ بالمدن (بالدول) ، بينما ابن باجّه اهمّ بالسياسة المدنية (حياة الفرد في المجتمع) ثم صرّف آراءه الفلسفية في أثناء ذلك .

ونَعْرِف من تدبير المتوحد مخطوطتين: المخطوطة البودليانية، وهي مفصّلة ولكنها ناقصة (وقد نشرها ميغل آسين بالاثيوس)، ثم مخطوطة القاهرة(٢) وهي أتم ولكن موجزة.

ج ــ كتاب النفس. أراد ابن باجّه في هذا الكتاب أن يستوفي الكلام على النفس بما قاله فلاسفة اليونان خاصة. ولا يزال هذا الكتاب محتاجاً الى دراسة موضوعية مفصّلة.

د ـ رسالة الاتصال.

هـ وكان لابن باجّه أيضاً كتب هي شروح وتلخيصات وتعليقات على

 <sup>(</sup>١) نشر من هذه المخطوطة صفحتان في ابن باجه المؤلف ( بيروت ١٣٧١ ٥٠ ١٩٥٢م)
 (٧) هذه المخطوطة منشورة في و ابن باجه ٥ المؤلف .

كتب أرسطو وجالينوس والفارابي والرازي وغيرهم ؛ ثم كتب مؤلّفه في المنطق والنفس والعقل والالهيّات والسياسة المدنية والطب . ويبدو أن هذه الكتب قد ضاعت كلّها .

#### مجمل فلسفته

أكثر فلسفة ابن باجه موجود في كتاب تدبير المتوحّد.

المنطق :

يمس ابن باجه في أقواله المنطقية نظرية المعرفة مسّاً خفيفاً ، قال (تدبير المتوحد (ص ٤٤):

«الامور الموجودة لشيء ما في الاعتقاد إما صادقة واما كاذبة ، وإما بالنات واما بالعرض ، وإما يقينية واما مظنونة . وظاهر عند من كان له بَصَرُ بصناعة المنطق ان اليقينية انما تكون صادقة ضرورة . واما المظنونة فقد تكون كاذبة أو صادقة ، ونحن فيما نحن بسبيله نجعل ما بالعرض في المظنونة الصادقة . والصور الروحانية كيف كانت فقد يكذب بها الانسان ، فان الحس قد يكذب » .

#### الفلسفة الماورائية

ابن باجّه بارع جداً في الرياضيات ، وفي الجبر خاصّة ، ثم في الطبيعيّات . واكنته لا يعالج الرياضيات والطبيعيات معالجة مستقلّة لأن اهتمامه الأول انما هو بالالمّبيّات (الماوراثيات) . غير أنه يستعين بالرياضيات والطبيعيات على توضيح آرائه الماورائية .

الموجودات والحركات غير متناهية :

يسمى ابن باجّه الموجودات «معدودات » لانها كثيرة العدد او متعددة الاشخاص ، ثم يَقسِمها قسمينَ عامين :

١) المعدودات ذوات الأعظام (الأحجام، أي كل ما له طول وعرض,
 وعمق).

7.9

٢) المعدودات من غير ذوات الاعظام ، وهي عموماً الأمور المعنوية مطلقاً كالكرم والشرف والعلم والحرب ، ثم أنواع الحركات . هذه الأمور يدركها العقل مجردة من عنصر الزمان والمكان ، فالحرب « موجود معقول » مطلق ليس له «حيز » معين ولا زمان خاص به . ومثل ذلك الشرف والكسرم والعلم وسائر « المعقولات » من اسماء المعاني .

والحركات عند ابن باجّه نوعان: نوع يعود الى «الحوادث المفردة» كانتقال الاجسام وتحرّك النبات ومشي الانسان، فهذه كلّها حوادث متقطّعة تقع بين حدّين من قياس الزمن. ثم هنالك الحركة المطلقة التي تدفع همذه الأجسام وتدير الكواكب، وهي دائمة خالدة ليس لها بدء ولا ينتظر أن يكون لها نهاية. والحركة الدائمة أشرف من الحركات المتقطعة ؛ والاجسام التي تتبدّى فيها الحركات المتقطّعة.

والحركة الدائمة تكون عادة مستديرة او تكون مستقيمة ولكن خالدة . وبرهان ابن باجّه على أن الحركة المطلقة دائمة برهان رياضي هندسي ، فهو يقول إن الاجسام التي نراها في عالمنا لم توجد رأساً ولا ابتداء في الأماكن التي فيها الآن . فكل جسم اذن يجب ان يكون قد انتقل الى مكانه الحاضر من مكان سابق ، وكذلك يجب أن يكون قد انتقل الى مكانه السابق من مكاني آخر سابق عليه ، وهلمجرا . وهكذا لا يمكن ان تفرض للحركات بدءاً ، فهي من اجل ذلك ازلية (من جهة الماضي ) . اما من جهة المستقبل فهي أيضا ابدية ، وذلك لأن كل خط يمكن ان يمتد أبداً الى ما لا نهاية : ان قولنا : هذا الحط يمتد من إ الى ب يدل على ان ب هي فاصل بين امتدادين وان وراء ب مسافة اخرى . فاذا نقلنا ب الى ما وراء مركزها الحالي فكأننا نقلنا هذا الحد الفاصل » مسافة جديدة . وما دام كل مكان جديد على هذا الحط هو فاصل جديد بين مسافتين ، فالمفروض ان هذا الحط لا يتناهى . هذه الحركات الدائمة من جهة الزمان » . هذه الحركات الدائمة من جهة الزمان » . ولا يفهم ابن باجة والمتمرة للأشياء في دائرة واو

في استقامة » فقط ، بل يفهم أيضاً الحركة المعنوية كالنسل مثلاً : ان وجود زيد دليل على وجود ابيه، ثم ان وجود ابيه دليل على وجود جدّه، وهكذا الى ما لا نهاية من جهة الماضي . اما من جهة المستقبل فان الانسان يمكن ان يُنسِلُ بلا نهاية إيضاً . قد يمكن أن يقف زيد او عمرو او بكر او خالد انفسهم في زمن من ازمنة التاريخ عن النسل ، ولكن في الانسان ، كانسان اوكموجود حى على الاقل ، قوة دائمة للنسل .

وهنا يخلُص ابن باجّه الى الموازنة بين الدوامين، فيذكر ان «الحركة» دائمة من جهة الاستمرار، اذ هي لا تتوقف ولا تنقطع. اما الانسان فنوعه دائم من جهة التكثر، اي من جهة كثرة أفراده كثرة "لا حد" لها، ولهذا يقول: «وظاهر ان ما توجد اجزاؤه واحداً بعد واحد (كالانسان: الجدثم الأب ثم الحفيد النخ) انه ضاهى بهذا النظام ما هو أبدي، وان التكثر يقوم له مقام "الدوام».

الصورة والمادة ومراتب الوجود:

رأيُ ابن باجّه في الصورة والمادة مزيج من رأي أرسطو ومن رأي أفلاطون؛ أن المادة عنده لا يمكن أن توجد بلا صورة (فالى هذا الحد هو أرسطوطاليسي) ولكنه يوجب أن توجد الصورة بريئة من المادّة وإلا ّ لاستحال علينا أن نتخيل المادّة تتقلّب في السصور المختلفة: اذ كيف يمكننا أن نتخيل مسادة تلبّست في الأزل بالصورة، لو لم يكن هنالك صور مجرّدة تقبل تلبّس المادة بها (وبهذا نراه أفلاطونياً).

وابن باجّه لا يهم بالمادة ولا بالصورة المتلبّسة بالمادة لأنهما لا تليقان بالغرض الذي قصده. ولكل جسم عند ابن باجّه ثلاث صور: الصورة الروحانية العامة (وهي الصورة العقلية)، ثم الصورة الروحانية الحاصة، ثم الصورة الجسمانية.

ولا خلاف في تحديد النوعين الأول والثالث. فالنوع الأول هو الصورة العامة للاشياء، ووهي المعقولات الكلية ، نحو شجر. وأما النوع الثالث

فهو «الصورة الجسمانية » ، الصورة التي تظهر عليها الأجسام كما تتراءى لنا .

على ان الوضوح يقل عند الكلام على «الصورة الروحانية الحاصة » اذ يجعلها ابن باجّه ثلاث مراتب جديدة : أوّلها معناها (معنى الصورة) الموجودة في القوة المتخيلة ، والثالثة الصنم في القوة المتخيلة ، والثالثة الصنم الحاصل في الحس المشترك.

والأمثلة على الصور الروحانية كثيرة ، منها الصورة الناتجة من صلة الوالد بالولد او السبب والمسبب عنه ، أو المتخيلة عند ذكر فضائل النفس وخصائصها كالتودد والعبوس والعلوم وحسن الرأي والغنى والغيرة . ويرى ابن باجّه بأن هذه الصور تقوى بالاكتساب وتتفاوت قوة وضعفاً بين شعب وشعب .

#### قوى النفس

وللنفس عند ابن باجّه ستة مجموعات من القوى : الفكرية ، الروحانية ، الحساسة ، المولدة ، الغاذية ، والاسطقسية ؛ وهي إما اضطرارية او اختيارية ، ولكن على درجات مختلفة في ذلك كله . فالقوى الاسطقسية (كسقوط الجسم وتأثره بالحسّ والحرارة) والقوة الغاذية يسميان معاً القوى الطبيعية ، ويغلب عليهما الاضطرار ، ولكن على درجات متفاوتة . ان سقوط الاجسام والشعور بالحرارة اضطراري محض ؛ اما الغذاء فليس باختيار اصلاً ولا باضطرار صرفاً. والبصر مثلاً اقرب الى الاختيار ، ولكن اللمس اضطرار محض . وكذلك القوة الفكرية تكون بالاضطرار ، ولولا ذلك لاستطاع الانسان ان يمسك عقله عن التصور والتصديق ، ولكنه لا يستطيع .

وابن باجّه يتكلم على القوة الطبيعية عرَضاً وعلى غاية من الوجازة ، ولا يهمّه منها إلّا ما اتصل بالسلوك الانساني . اما القوى الفكرية والروحانية فهي غرضه من بحوثه جميعها .

#### العقل:

البحث في العقل هو العنصر الاول في مراتب الاهمية عند أبن باجّه. ان

المعرفة الصحيحة تكون بالعقل ، والمعرفة المطلقة تكون بالعقل ، والسعادة تنال بالعقل ، والاخلاق مبنية على العقل ، والعقل صادق في ما يعرف .

يستطيع الانسان ان يعرف بعقله كل شيء من أدنى دركات الوجود (المادي) الى اعلى درجات الوجود (الالهي). والاساس الذي يبني عليه ابن باجته هذ النوع من التفكير الفلسفي اساس مادي: ان العقل يعرف من تلقاء نفسه لا بتأثير روحاني عليه من الحارج (يعني كما يزعم المتصوفة انهم يعرفون). على ان ابن باجته لا يزال يعتقد بأن في العالم عدداً من العقول: العقل الانساني والعقل الفعال والعقل الكلي (عقل الانسانية جمعاء). إنه يرى ان العقل الفعال هو الذي يؤثر في العقل الانساني او الهيولاني فينقل اليه المعارف والعلوم. ثم

المعرفة :

توُلُّف العقل الانساني الذي يخلد في العالم.

والمعرفة عند ابن باجّه تكون بالنظر العقلي وحدّه. وهو يخالف الغزّالي الذي يعتمد في المعرفة الاحوال الصوفية ؛ ويرى ابن باجّه أن الأخيلة الحسيّة في التصوّف تحجب الحقيقة بدلاً من أن تكشف عنها.

يقول ان المعارف تعود بعد الموت الى العقل الفعال . ومجموع هذه المعارف

والمعرفة عند ابن باجّه طريقها الحواس. ان كل ما نعرفه يجب أن يكون قد مر بحواسنا شيء يشبهه ويقوم مقامه. قد مر بحواسنا شيء يشبهه ويقوم مقامه. فالصور الروحانية لشيء ما تحصل (في الذهن) اذا كانت قد مرت يوماً ما بحواسنا هي أو شبيهها. فالمعرفة اليقينية تحصل اذن إما بالحس او بالقياس، اي بقياس ما لا نعرف على ما نعرف. وهكذا نرى انه لا يمكن ان توجد الصور في (الذهن) خلواً من الحس، لأن هذه الصور (الذهنية) تكون دائماً في (الذهن) خلواً من الحس المشترك، بعد ان تكون قبل ذلك قد مرت بالحواس. وهسذا قريب جداً من رأي ابن حزم في المعرفة بالبديهة المبنية من قبرب او من بعد على الحواس.

وهناك امور نعرفها بحاسة واحدة ، فاللون نعرفه بالعين وحدها والصوت

ندركه بالاذن وحدها. ولكن ثمت مدركات لا نستطيع ادراكها الا بجملة حواسً مثل « الحياة » فاننا احياناً لانستطيع ان نعرف اذا كان انساناً ما حياً إلا اذا رأيناه ثم لمسنا جسمه ثم استمعنا الى نبضات قلبه.

والحواس تخدع بلا ريب ، فاذاكان الانسان ممروراً (أي به مسّ خفيف) او اذاكان صحيحاً ولكنه متعب او جائسع أو خائف او ينام في مكان قليل النور ، فانه يحس بما يحيط به حساً غريباً ، فيرى الاشياء على غير حقيقتها . ولا ريب ابداً في أن تخيل الاشياء تخيلاً مطلقاً ، من غير ان تكون تلك الأشياء قد مرت بحواسنا ، من أسباب الخداع . والصور التي تعتمد على الحيال المحض ، ولا تكون قد مرت بالحواس ، اكثرها كاذب .

والحداع لا يأتي من الحواس وحدها ، بل يأتي من القوة الفكرية ايضاً ، فان القوة الفكرية تخطىء احياناً . من ذلك مثلاً ان يعرف الانسان شخصين ، فاذا اتتفق ان رأى احدهما مرة ظن انه الآخر . ومن المشهور ايضاً ان الانسان يخطىء في حل الاعمال الحسابية وفي تقدير الميساحات وتدبير اموره ، مما يدل على ان الفكر يخطىء احياناً .

## الخلود والسعادة

يرى ابن باجّه ان الحلود يكون في هذه الحياة الدنيا ، لأنه يذكر الحلود والسعادة ذكراً كثيراً ولكنه لا يتكلم على المّعاد أبداً ومرد السعادة (التي هي سبب الحلود أو طريق الشعور بالحلود على الاصح ) الى اعمال الانسان المقصودة . ان الاعمال التي يعملها الانسان اتفاقاً ، او وهو مُكُرَهُ او غافل عن حقيقتها جاهل بها ، لا قيمة لها . والأعمال المقصودة (والتي توجب السعادة ويكون بها الحلود) ثلاثة أنواع :

أ ـ الاعمال التي بها رفاهية البدن ولذته ، كالطعام اللذيذ واللباس الفاخر ؛ ويدخل في ذلك السكر ولعب الشطرنج والصيد للالتذاذ. والذين يعملون هذه الاعمال هم « الذين اخلدوا الى الأرض » كما يقول اين باجة ؛ وسعادتهم لا تتجاوز مدة فعلهم هذه الافعال ، وليس لهم فضل عند

الناس ولا قيمة . ثم أن أمثال هؤلاء انما يوجدون في أواخر الدول وقبل انقراضها . ومثل هؤلاء « المتجملون » . وهم الذين يتحرّصون على أن يعرّف عنهم الهم اغنياء او مترفون بينما هم فقراء او مستورون فقط ، فتجد احدهم « يستبطن جزء الدثار (الثوب) الحسيس مما يلي جسد ويبرز للناس جزء الدثار الاحسن » . وهؤلاء أيضاً لاسعادة حقيقية هم ولاخلود .

ب ــ الاعمال التي تحدث انفعالاً في النفس من غضب او رضى ، ومن سرور أو حزن ومن تودد أو بغض ومن قلق او ِ اطمئنان . وهذه الاعمال نفسها نوعان :

(١) نوع كاذب ، اي ان الانسان قد يظهر الرضا وعو غير راض او يتظاهر بالخمِيّة والانفّة والغيّرة وهو لا يحس في نفسه بشيء منها . فهذه الأعمال التي على هذا الشكل تُستّى الرِياء ، وهي لا قيمة لها أيضاً في السعادة او الخلود .

(٢) نوع صادق ، اي ان الانسان يميل في ذلك فعلا الى عمل الحير والى الاحسان الى الناس ، واذا ابدى غيرة على أمر او حَمية في سبيل انسان آخر كان صادقاً . هذا الانسان يفعل ما يفعله عن علم بقيمة ما يفعل واعتقاد بصواب ما يفعله (او انه يفعله طاعة لأمر ديني او وازع اجتماعي) . فاذا فعل الانسان ذلك لاعتقاده ان فعله هذا فضيلة ، ثم أورثه ذلك خشوعاً في قلبه فهو عند ابن باجة من «الذين اجرُهم على الله » — وهوًلاء كلهم لا يتناولهم على الله السعادة والحلود عند ابن باجة .

جـ و « السعادة والحلود » عند ابن باجّه ميفهمان من الطريق التالية : الكل انسان عُسمُرانِ : عمرُه الجسدي الذي يحياه على هذه الأرض ، ثم عمره الثاني وهو « تذكّر الناس له بعد موته » . والسعادة والحلود في رأي ابن باجّه تكون في عمره الثاني :

« اذا بلغ الانسان في حياته مرتبة صحيحة من العلم أو الحكمة او الشجاعة او الكرم ، وكان يعرف انه عالم او حكيم او شجاع او كريم ، ثم كان يعمل

بما يعلم صادقاً غير متظاهر بما يعمله رثاء الناس ولا قاصداً جلب منفعة مادية ، فانه يشعر حينئذ باطمئنان في نفسه وبادراك كامل خقيقة الحياة والوجود ، وهذا هو السعادة .

« اما الحلود فهو شعور هذا الانسان قبل موته ، ان الناس سيظلون يذكرون ذلك منه دهراً طويلاً بعد ان يموت ويفنى جسده » . فهذا « الشعور السابق في الانسان هو الحلود » المتعلق بالانسان . واما المدة التي يبقى فيها ذكره مشهوراً في الناس بعد موته فهو الحلود المتعلق بأعمال ذلك الانسان .

ويمدح ابن باجَّه الذكُّر الحسن وخصوصاً اذاكان هذا الذكر الحسن صادقاً .

# الاجتماع: السياسة

لابن باجله آراء في سياسة المدينة (الدولة) وفي السياسة المدنية (ادارة المدن وتدبير الاسرة والعناية بالاهل والاولاد). وكان من رأيه أيضاً أن يستكثر الانسان من جمع المال وأن يحسن القيام على تصريفيه في وجوهه.

تدبير المدينة (الكلام على الدولة):

الانسان عند ابن باجّه كما هو عند ارسطو مدني بالطبع . والاعترال شرّ اذاكان حبّاً بالاعترال نفسِه . اما اذاكان الاعترال هرباً من مخالطة الفاسدين من أهل المجتمع فهو خير .

وابن باجّه يخالف افلاطون في قَبوله مدينة واحدة فاضلة ، ويوافق الفارابي بأن المدن قد تتعدد ، فيكون منها واحدة فاضلة كاملة ، واربع فقط ناقصة . (الفارابي يجعل المدن الناقصة عديدة جداً).

(أ) التدبير الفاضل - التدبير الفاضل الكامل هو تدبير الله لهذا العالم، فنظام العالم عند ابن باجّه نظام كامل مُحكّم مُتقَن ، لا خلل فيه ، وهو تدبير صواب.

على اننا اذا قلنا: «تدبير »، فانما نعني تدبير المدن. فاذا قصدنا «تدبير المنزل » مثلاً فيجب ان نقول : تدبير المنزل .

يقول ابن باجّه في وصف المدينة الفاضلة إنها لا تحتاج الى أطباء ولا الى قضاة ، وذلك لان اهلها متحابّون فلا يقع التشاكس بينهم ، ولذلك لا يحتاجون الى قاض . ثم ان جميع اعمال اهل المدينة صواب ، ذلك لا يمرضون بالرياضة ولا يغتذون بالاغذية الضارة ، فهم من أجل ذلك لا يمرضون ولا يحتاجون الى الطب ، الا في مداواة أمراض عارضة واردة من خارج (كالاوبئة) . وربما احتاج اهل المدينة الفاضلة الى اصلاح الحلع وما جانسه (من الجراح والكسر) وربما لم يحتاجوا اليه في ذلك ، اذ يستطيع البدن الحسّ الصِيّحة ان يعتني بنفسه فتبرأ جراحه ، حتى العظيمة منها ، من تلقاء نفسها .

« فمن خواص المدينة الكاملة أن لا يكون فيها طبيب ولا قاض! » وآراء أهل المدينة الكاملة كلها صادقة ، وأفعالهم كلها فاضلة . ولا يكون في هذه المدينة آراء كاذبة ابداً لأنه لا ينتشر فيها آراء "غريبة ، اي آراء طارئة عليها من مدن اخرى ناقصة .

وفي المدينة الفاضلة يُعهد الى كل شخص بالعمل الذي يجيده. والانسان في المدينة الفاضلة يتقصد بأعماله نفع المدينة ، وذلك لأن الانسان الفاضل جزء من المدينة.

ب ــ المدن الناقصة: يذهب ابن باجه في تعديد المدن غير الكاملة مذهب الفارابي ، ولكنه يجعلها أربعاً بسيطة . وكلما كانت احدى هذه المدن أبعد عن الكمال كانت الحاجة فيها الى الاطباء والقضاة أكثر لأن صناعة هذين الصنفين من الناس تكون حينئذ اجدى وانفع . وميزة اهل المدن الاربع انهم يجعلون لأنفسهم ملذ آت جسمانية (كالشهوات والتغلب على الآخرين) ، ما لم يكونوا جاهلين فلا يعرفون ماذا يريدون .

وميّماً يوسف له ان ابن باجّه لم يسمّ هذه المدن الاربع تسمية واضحة كاملة ، فقد ذكر المدينة الإقامية (الفاضلة) والمدينة الجماعية ومدينة التغلب . ثم هنالك اسم مدينة رابعة محلها بياض في مخطوطة المكتبة البودليانية (مغ

### . (08 , 07 , 01

## تدبير المتوحد

المتوحَّد هو الانسان الفاضل الذي يعيش في مدينة غير فاضلة .

ويمكن أن يكون في المدينة غير الفاضلة شخص أو شخصان أو ثلاثة أو أكثر من الفاضلين يسميهم ابن باجّه «النوابت». ووجود هولاء النوابت (الفلاسفة القضاة ، الاطبّاء) ضروري في المدينة غير الفاضلة حبّاً بنفع أهل هذه المدينة ويرعايتهم وهدايتهم ؛ ولكنهم يعيشون فيها غرباء. أما اسمهم «النوابت» فقد استمده ابن باجّه من تشبيههم بالنبات الذي ينمو من تلقاء نفسه بين أنواع الزروع ، لأن آراءهم تخالف آراء الذين يعيشون معهم . وهولاء النوابت اذا كثروا في مدينة غير فاضلة ساعدوا على أن تصبح تلك المدينة فاضلة .

# السير :

السير جمع سيرة ، وهي في القاموس : السنة والطريقة ؛ وعند ابن باجّه « المدينة » . وابن باجّه كالفارابي يقرّ سيرة إقامية (مدينة فاضلة ) ويقرّ الى جانبها سيبَراً غير كاملة تضادّ السيرة الفاضلة .

وهنالك في الاصل ثلاث سير غير كاملة ؛ ومنها تتركتب طبقة رابعة من السير ، ومن السير الأربع (الثلاث الاساسية والسيرة المتركتبة منها) تتركتب طبقة خامسة من السير . وهذه السير تكون ، كما يبدو بوضوح ، على درجات مختلفة من النقص . فماذا يجب على المتوحد أن يفعل حتى يعيش في السيرة غير الفاضلة عيشة صحيحة سعيدة ؟ \_ يجب عليه أن :

- يحافظ على صِحته ويعمل على استردادها اذا زالت. ولذلك كان محتاجاً الى علم الطب لكي يداوي نفسه اذا كان يسكن وحده في المدينة التي يسكنها. اما اذا كان المتوحدون في تلك المدينة كثاراً فهم يستطيعون حينئذ ان يوجدوا جزءاً من مدينة فاضلة في تلك المدينة الناقصة ، فلا يحتاجون حينئذ الى الطب.

- يغتذي بالمآكل النافعة والضرورية ويتجنّب الاسراف في الطعام ولا يأكل طعاماً للذة مضغه .
- يكون معتدلاً في جميع ما يتعلّق بحياته الجسدية : ان الضرورات الجسدية (الطعام اللباس ، الخ ) ليست غايات في نفسها ، بل هي وسائل الى اتقال الأعمال العقلية . وعليه أن يفعل ما يجب فعلُه ولو سبّب له ذلك ألما أو أدّى به الى الموت .
- يصحب أهل العلوم ويعتزل الذين يهتمتون بحياتهم الجسمانية وحدّها ، ولا يخالطهم الا في ما لا بدّ من مخالطتهم فيه (لقضاء عدد من حاجاته اليومية أو لتطبيبهم والقضاء بينهم وهدايتهم ) .
- يهتم بالعلوم النظرية ( لأنها تكيق به ويتعجز عنها غيره ) ويترك العلوم العملية (النجارة والحدادة الخ لأنها لا تليق به ، اذ هي وسائل الى غايات أُخرَ : ارتزاق العامة مثلاً ) .
- يستعمل كذب الألغاز (التقية الفكرية) لمداراة العامة والجهال .
   يعمل جميع أعماله باختياره وبارادته ويقصد أن تكون صواباً أو خيراً حسب ما يقضي العقل ، لا لأنه أُكْرِهُ عليها أو لأنه يلتمس منفعة من عملها : كما لا يجوز أن تكون أعماله انفعالاً من غضب أو بغض أو حب .
- \_ينصرف عن التصوّف لأنه وَهُمُّ ، ويعتمد التفكيرَ لبلوغ السعادة الحقيقية .

## المنزل الفاضل:

كل منزل جزء من المدينة التي هو فيها . فالمنزل في المدينة الفاضلة منزل فاضل يجري على المنهج الطبيعي وحسب العقل ؛ وحكمه في كلّ شيء حكم المدينة الفاضلة نفسها ، وتدبيره كتدبيرها .

والمنزل في المدن الناقصة منزل ناقص مريض ، ولا فائدة من وضع تدبير خاص به . ان احوال المنزل الناقص توُد ّي به حتماً الى البوار والحراب . على ان قوماً قد وضعوا كتباً في تدبير المنزل ، ولكن أُقاويلَهم في ذلك بلاغية

(لفظية وخطابية لا برهانية) مثل كتاب كليلة ودمنة ومثل كتب حكماء العرب المشتملة على محبة السلطان ومعاشرة الاخوان.

## التربية وعلم النفس

يرى ابن باجّه ان الانسان يتقلب بين طفولته وشيخوخته في أدوار كثيرة ، صعوداً وهبوطاً ، مع تقدمه في السن . وهو يرى كل دور نتيجة ً لدور سبقه ثم توطئة وتمهيداً لدور سيأتي بعدم . ولكل دور أعمال خاصة به .

اما الذين يفعلون في دور ما يجب ان يكونوا قد فعلوه في دور سابق عليه فهو ًلاء الذين في طبعهم نقص كالمعتوهين مثلاً. والذي يتلفيت النظر ان ابن باجة يعد الذكاء المفرط نقصاً في الطبع أيضاً. فان الذكاء الباكر يخمد باكراً، كالنار المشتعلة في مادة سخيفة خفيفة تضطرم بشدة وسرعة ثم تخبو بسرعة وفجأة الضاً.

وهناك اشارة عارضة الى تداعي الافكار .

## الأخلاق والإرادة

ليست الاخلاق عند ابن باجّه «وضعية»: انها ليست مستمدة من اوامر الدين ونواهيه ولا من قوانين المجتمع والدولة، وانما هي مبنيه على التفكير ومستمدة رأساً من العقل.

يقسم ابن باجّه الافعال قسمين : قسماً بهمياً وقسماً انسانياً . فالقسم البهيمي هو ما ينبني على الحاجة او على الانفعال ، ويساق اليه الفرد بأحد هذين العاملين او بهما كليهما باطلاق . ان الفرد اذا اندفع الى الطعام بدافع من الجوع المحض فانما يعمل عملاً بهيمياً ، يشرك فيه البهيم سواءً بسواء ، اذ ان البهيم يشدم على الطعام او الشراب او النوم بدافع الغريزة فقط . وليس له غاية وراء الشبع او الري او الاستجمام . وكذلك الانفعال ، فان البهيم اذا تُرك وشأنه لم يوذ احداً ولم ينفع احداً . ولكن اذا أسيء اليه بأن ضرب ضرباً شديداً كالبغل ،

او ُخرَّب وكره كالنحل ، او ديسعليه كالحية انفعل ضرورة فرفس او لسع او لدغ . وهو في كل هذا لا يفكر بأن فعله هذا سيوُدي الى نتيجة ما حسنة او سيئة ، ولا بأن فعله هذا سينفعه على الاقل . ان عمله ليس الا « انفعالا طبيعياً » يؤدي الى نتيجة لا دخل لارادته فيها .

هذه حال البهيم على الحصر ، ولذلك يسمي ابن باجة هذا النوع من الافعال افعالاً بهيمية سواء أصدرت عن بهيم او عن انسان . على ان هناك فارقاً اساسياً : ان الانسان مولف في الحقيقة من جزئين : من جسد له حاجات ضرورية لا يمكن اهمالها او تجاهلها – ولو انها اهملت لما استطاع الانسان ان يعيش – ثم من جزء عاقل . من أجل ذلك كله لا يمكن ان يكون فعل الإنسان انسانياً عضاً ، بل يجب أن يخالطه جزء بهيمي . حتى إن هذا الجزء البهيمي يساعد مساعدة مهمة في تمام الجزء الانساني . من ذلك مثلاً ان الانسان محتاج الى الطعام ، ففي عملية الطعام » فعلان متميزان : اولهما «الدافع الطبيعي » الموجود في البهيم ، وثانيهما «غاية قصوى مبنية على إرادة عاقلة » . ان الانسان «يقصيد » من طعامه حفظ حياته وقوّته لمتابعة جهوده الانسانية ، او لنيله انواعاً من السعادة العقلية او من السعادة الروحانية . فالطعام مثلاً في رأي ابن باجة – وفيما يتعلق بالانسان – عمل بهيمي وانساني في وقت واحد : ابيمي لأن فيه جزءاً آخر مبنياً على الارادة . وهكذا يقول ابن باجة إن إقبال الانسان على الطعام » بهيمي بالعرض واكنه انساني بالذات .

وقد يتفق ان يشتهي الانسان نوعاً من الطعام فيأكله ، فحينئذ يكون عمله بهيمياً بالذات (لأنه مبني في الدرجة الاولى على اندفاع وانفعال) ، انسانياً بالعرض (لانه لم يخلُ من عنصر الارادة). على أن الارادة وحدها لا تكفي لحمل الفعل انسانياً ، بل يجب ان ينضاف اليها عنصر الروية (التفكير). فلو اتفق مثلاً أن انساناً كان سائراً في حديقة فخدشه عود بارز من احدالأغصان ؛ فانه اذا كسر هذا العود «لأنه خدشه فقط كان فعله بهيمياً. فأما

- من يكسره لئلا يخدش غيره أو عن رويّة توجب كسره فذلك فعل انساني ». وعلى هذا يرى ابن باجّه ان الفضائل نوعان :
- (١) الفضائل الشكلية ، وهي مع آنها فضائل تنبعث من ضرورة او غريزة وليس فيها مجال للارادة ولا للروية ، كالوفاء في الكلب مثلاً : ان الكلب مشهور بالوفاء ، ولكنه يفي لكل أنسان وفي كل وقت ، ولا يمكن ألاّ يتفيي . هذا النوع من الفضائل لا قيمة له في الانسان او البهيم ولا يدخل في بحثنا ، كما يقول ابن باجة .
- (٢) الفضائل الفكرية وهي المبنية في الدرجة الاولى على الارادة والروية . على ان الذي يفعل الفعل لأجل الرأي والصواب فقط ولا يلتفت ابداً الى ما يحدث في النفس البهيمية من ضرورة او انفعال ففعله هذا يجب أن يسمى إلمّياً لا انسانياً ، اذ لا يوجد انسان يستطيع ان يفعل ذلك .

# للتوسع والمطالعة

- ــ تدبیر المتوحد (نشره آسین بلاسیوس)، مدرید ــ غرناطة ۱۹٤٦م ــ تدبیر المتوحد (موجز کامل ) ــ راجع ۱ ابن باجّه لعمر فرّوخ).
- كتاب النفس (نشره محمد صغير حسن المعصومي) ، مجلة المجمع العلمي العربي في دمشق (٣٤: ٢ ، نيسان ابريل ١٩٥٨ وما بعد). وهنالك مقد مة في حياة ابن باجه وفي مخطوطة النفس في مجلة المجمع نفسه (٣٤: ١ ، كانون الثاني يناير ١٩٥٧ ، ص ٣٦ ١١١).
- ــ ابن باجّه والفلسفة المغربية ، تأليف عمر فرّوخ ، بيروت ١٣٧١ هـــ ابن باجّه والفلسفة المغربية ، تأليف عمر فرّوخ ، بيروت ١٣٧١ هـــ ابن باجته
- ـــرسالة الاتصال (مجلّة الاندلس ١٩٤٢ م)؛ ثمّ أعاد الدكتور أحمد فوَّاد الاهواني نشرها ملحقة بتلخيص كتاب النفس لابن رشد (مصر ١٩٥٠ م ص ١٩٠٠ ١١٨).

# ا بْرِكْطُهَيْل

ولد أبو بكر محمد بن عبد الملك بن محمد بن محمد بن طفيل القيسي نحو سنة موه ( ١١٠٦ م ) في وادي آش قرب غرناطة ، وقضى أكثر أيام حياته الاولى يدرس ويطبّب . ثم انه شغل منصب الحجابة (الوزارة) في غرناطة . وفي أوائل سنة ٤٩٥ ه ( ١١٥٤ م ) ، منذ أيام عبد المومن بن علي ، اتصل ابن الطفيل ببلاط الموحدين في إفريقية وأصبح كاتماً لأسرار أبي سعيد ابن عبد المومن والي سبتة وطنجة . ولما تسنم أبو يعقوب يوسف عرش الموحدين ابن عبد المومن والي سبتة وطنجة . ولما تسنم أبو يعقوب يوسف عرش الموحدين العامة . وفي سنة ١١٦٨ م ) أصبح ابن طفيل طبيباً خاصاً له وترفع عن تطبيب العامة . وفي سنة ١٩٥٨ ه ( ١١٨٨ م ) اعتزل ابن طفيل متنصبه في بلاط السلطان أبي يعقوب يوسف فخلفه فيه تلميده ابن رشد ، ولكن مكانته عند السلطان ظلت وطدة .

ثم استُشهد السلطان أبو يعقوب يوسف في حرب الافرنج بالاندلس سنة هم استُشهد السلطان أبو يعقوب يوسف يعقوب المنصور فظل ابن طفيل يتمتع بالحظوة في بلاط الموحدين، ولكنه لم يعش بعد ذلك سوى عام واحد اذ توفي في مرّاكش سنة ٥٨١ه ه (١١٨٥).

ومع أن مؤرخي الأدب والفلسفة قد ذكروا لابن الطفيل عدداً من الكتب والرسائل ، فانه لم يصل الينا من آثاره سوى كتاب واحد هو قيصة حيّ بن يقظان.

## عناصر شخصيته وخصائصه

مال ابن طفيل الى مخالطة الناس فتكسّب بالطب في أول حياته وتولى أعمال الدولة في القضاء والوزارة . وبلغ من محاسنته للعامة أنه لم يشرح بنفسه فلسفة

ارسطو ، بل أشار على تلميذه ابن رشد بذلك . غير أنه في فلسفته (في رسالة حيّ بن يقظان ) سلك سبيلاً آخر : انه أحب أن يقطع الرجل الحكيم صدّته بالعامة وأن ينفض يده من اصلاحهم .

ولقد حاول ابن طفيل أن يوجد نظاماً فلسفياً يُقصه خطوة خطوة ثم توفر على ناحية واحدة من الفلسفة : على النشوء الطبيعي وتطور التفكير في الانسان ، وبيان كيف ان الانسان يتدرج بالتأمل والفكر في المعرفة من الاحاطة بما حوله من عالم المادة حتى يستطيع ان يتصل ، من طريق العقل ، بالله (لقد قصد ابن طفيل ان يتصل من طريق العقل بالله ولكنه عجز عن ذلك فانقلب الى التصوف لميعرف به الله ).

وأعجب ابن طفيل بابن سينا ، فإن كتابه حيّ بن يقظان كان وسيلة الى «بثّ الحكمة المشرقية التي ذكرها الشيخ الرئيس أبو علي بن سينا ... وأن من أراد الحق الذي لا جمجمة فيه فعليه بطلبها والجيد في اقتنائها » . وكذلك كان ابن طفيل معجباً بابن باجّه . وقد وافقه في أن العامة خطر على الرجل الفائق الفطرة . وكان ابن باجّه يحاول نفعهم ما أمكن ، أما ابن طفيل فنفض يده من امكان اصلاحهم .

وحاول ابن طفيل أن يعرف كلّ شيء من العالم المادي وعالم العلل والاسباب بالعقل ، ولكنه عجز عن ذلك لما أراد البرهان على وجود الله فانقلب صوفياً وعرف الله من طريق القلب .

أما علم ابن طفيل فكان واسعاً وخصوصاً في الناحية الطبيعية ، وفي «علم الحياة » على الأخص. ويبدو من رسالة حي بن يقظان أنه اطلع على اكثر ما خلقه اليونان والعرب من الآثار الفلسفية اطلاع بصير ناقد. من أجل ذلك كان قديراً على الموازنة بين الآراء والمفاضلة بينها. وكان من مشاهير أهل العلم والأدب.

ومع أن فلسفة ابن طفيل كانت ماديّة الى اقصى حدود المادية ، فانه هو شخصياً كان ديّناً تقياً .

أما اسلوبه فكان اسلوباً شائقاً ، وهو يرمز في كتاباتــه ، ذلك لأن «التحكم بالالفاظ ، على أمر ليس من شأنه أن ينلفظ به ، خطر » .

## رسالة حيّ بن يقظان

يعالج ابن طفيل في هذه الرسالة معضلة "شغلت بال الفلاسفة المسلمين ، ألا وهي صلة الانسان بالعقل الفعال وبالله ... أما طريقة معالجته لهذه القضية فكانت بأن وصف لنا شخصاً وحداً لم يعرف بيئة اجتماعية ولا تأثر بعاداتها ثم بين لنا كيف أن هذا «الوحد "» قد توصل من تلقاء نفسه، وبغير معين سوى عقله هو ، الى ان يعرف جميع ما حوله من ادنى دركات الموجودات المادية الحسية إلى أعلى درجات الوجود العقلي . وقد عرض ابن طفيل ايضاً في هذه الرسالة لتقسيم العلوم .

والقيصة الحقيقية لا تمثل حياة فرد ولكنها تمثل تطور الانسانية في أدوارها المختلفة .

## نظائر هذه القصة

لهذه القيصة نظائر كثيرة باسم حيّ بن يقظان أو أبسال وسلامان. على أن ابن طفيل هو الذي جعل من هذا الاسم «حيّ بن يقظان » ومن هذين البطلين «أسال وسلامان » قصة تامة وعالج فيها موضوعاً فلسفياً كاملاً.

(أ) لحنين بن اسحاق قصة سلامان وأبسال ، نقلها من اليونانية . وهي قصة ملك حكيم اسمه هرمانوس بن هرقل رغب في أن يكون له ولد ولكنه كان يكره مباشرة النساء . فعرض عليه وزيره الحكيم أن يأخذ شيئاً من ماء حياته ثم يجعله في اناء ويربيه فيخرج له ولد ... ففعل . فلما رُزق ولداً على هذا الشكل سماه سلامان ، وطلب له مرضعة اسمها ابسال . فلما كبر الولد تعلق بابسال واشتغل بها عن تدبير الملك وطلب الحكمة ...

(ب ) واورد ابن الاعرابي قصة رجلين وقعا في الأسر ، أحدهما مشهور

بالحير واسمه سلامان والآخر مشهور بالشر اسمه ابسال. ففلُدي سلامان لشهرته بالسلامة وأنقذ ... واما ابسال فلشهرته بالشر أسر حتى هلك.

(ج) لابن سينا قصة موداها أن سلامان وابسالاً كانا اخوين شقيقين ، وكان ابسال اصغرُهما سناً وقد تربى بين يدي أخيه ونشأ صبيح الوجه عاقلاً متأدباً عالماً عفيفاً شجاعاً. وقد عشقته امرأة سلامان ... فلما أبى عليها أرادت التغرير به ولكنه سليم . غير أنها دبرت قتله بالسم . فحزن سلامان على أخيه أبسال واعتزل الملك وتعبد فألهمه الله الحقيقة فسقى امرأته ومن ساعدها على هلاك أبسال السم .

هذه قصص كلها محكية على سبيل الرمز ، فسلامان (في القصة الثالثة ) مشكل للنفس الناطقة ، وأبسال مثل للعقل النظري .. وامرأة سلامان القوة اللدنبة الأمارة بالشهوة والغضب ...

(د) وهنالك قصة أخرى لابن سينا هي قصة «حي بن يقظان »، حاصلها أن رجلاً شيخاً خرج سائحاً من مدينة بيت المقدس ليرى عجائب صنع الله في العالم . وفي هذه القصة زهد وتصوف ورمز كثير ثم نقمة على اكثر طبقات الشم .

(ه) أما حي بن يقظان للسهرُوردي المقتول (٥٨٧ه = ١١٩١م) فتنطوي على سياحة روحية : يتخيل السهروردي نفسه فيها طائفاً بين مغرب الأرض ومشرقها وبين الأرض والسماء ثم يشرح في تلك السياحة حالاً من الوصول (الاتصال بالالوهية).

# رسالة حيّ بن يقظان : سبب تأليفها

إن صديقاً سأل ابن طفيل شيئاً من أسرار الحكمة المشرقية التي ذكرها ابن مينا من الكشف عن حقائق « الوجود وما يراه أصحاب المشاهدة والأذواق والحضور في طور الولاية » . وقد احب ابن طفيل أن يحدث الناس عن الله رمزاً فيقول : « اذ لا نجد في الالفاظ الجمهورية ولا في الاصطلاحات الحاصة اسماء " تدل على الشيء الذي يُشاهد به ذلك النوع من المشاهدة » .

ثم يَضرَ بِ ابن طفيل لنا مَثَلَ الذي يدرك « ما بعد الطبيعة » بثاقب فكر ، ومثل الذي يدرك ذلك بالكشف والمشاهدة فيقول :

« فتخيل عال من خُلق مكفوف البصر الا أنه جيد الفطرة ، قوي الحد س. فنشأ مذ كان ، في بلدة من البلدان، وما زال يتعرف اشخاص الناس بها ، وكثيراً من أنواع الحيوانات والجمادات وشكل المدينة ومسالكها وديارها وأسواقها ، بما له من ضروب الادراكات الأخر حتى صار يمشي في تلك المدينة بغير وكيل ... وكان يعرف الألوان وحدها بشرح اسمائها ..

«ثم انه – بعد أن حصل على هذه الرتبة – فَتَح بصره .. فمشى في تلك المدينة كلها ... فلم يجد أمراً على خلاف ما يعتقده ... غير أنه حدث لسه أمران عظيمان أحدهما تابع للآخر وهما : زيادة الوضوح ... ثم اللذة العظيمة . « فحال الناظرين الذين لم يصلوا الى طور الولاية هي حال الأعمى الاولى ... وحال النُظار الذين وصلوا الى طور الولاية ... هى الحالة الثانية » ,

## .... نقد الفلسفة والفلاسفة

يقول ابن طفيل:

كان التأليف الفلسفي معدوماً في المغرب ، وخصوصاً في « ما وراء الطبيعة » لا يظفر باليسير منه الا الفرد بعد الفرد . ومن ظفر بشي منه لم يكلم الناس الا رمزاً (خوفاً من الفقهاء والعامة ) ولأن الاسلام منع الحوض في نتائج المكاشفة . ثم شاع المنطق وشاع معه علم الكلام ، ولكن لم يصل الى المغرب من كتب المشارقة وكتب اليونان ما ينقع العُلة (في الكشف والمشاهدة) ولا نشأ في الأندلس نفسِها أحد من ذوي الفطرة الفائقة قبل ابن باجة .

ولم تكن الفلسفة التي وصلت الى المغرب من كتب ارسطو وافيةً بالمراد من الكشف عن حقيقة اتصال العقل بالله وحقيقة المشاهدة والحضور في طور الولاية. ولم تكن كتب الفارابي ايضاً وافية بالمراد ، وكان اكثرها في المنطق. أما ما كان منها في الفلسفة الحالصة فكان كثير الشكوك والاضطراب ، وخصوصاً في ما يتعلق بالحلود بعد الموت. زعم الفارابي في كتاب « الملة الفاضلة » (آراء

أهل المدينة الفاضلة) ان النفوس الشريرة تخلّد في العذاب. ثم صرح في «السياسة المدنية » انها منحلة وصائرة الى العدم، وأنه لا بقاء الا للنفوس الكاملة. ثم وصف في «كتاب الأخلاق» شيئاً من أمر السعادة الانسانية وأنها انما تكون في هذه الدار ... هذا مع ما صرّح به من سوء معتقده في النبوة وأنها بزعمه للقوة الخيالية، وتفضيله الفلسفة عليها ...

وكتاب «الشفاء» لابن سينا لا يفي بالغاية التي يتطلب الناس الحكمة المشرقية من أجلها. وتكفل ابن سينا بشرح كتب ارسطو ولكن لم يعتن بكل ما جاء فيها. وفي كتاب الشفاء اشياء لم تبلغ الينا عن ارسطو. ومن قرأ كتب ابن سينا فعليه ان يتفطن لباطنها، وإلا فهو لا يصل الى الكمال. وقد بلغ الحلاج وابو يزيد البسطامي وغيرهما في التصوف حال

المشاهدة والكشف. ولكن لم يكونوا ممن حذقتهم العلوم، فقالوا في تلك الحال بغير تحصيل وباحوا بما رَآوا تصريحاً، وأوهموا الناس امكان حلول الله في البشر. قال الحلاج: «أنا الحق... وليس في الُجبّة إلّا الله م وقال ابو يزيد البسطامي: «سبحاني ما أعظم شأني»!..

وبلغ الغزالي في التصوف حال المشاهدة أيضاً ، ولكن لم يَبُح بمثل ما باح به الحلاّج والبسطامي ، اذ كان ممن أدّبتهم المعارف وحذقتهم العلوم . ولذلك لم يزد بعد وصوله الى هذه الحال على ان تمثل بهذا البيت :

وكان ماكان مما لست اذكره فظُن ّ خيراً ولا تسأل عن الخبر.

وبأخذ ابن طفيل على الغزالي انه بني كتبه على عقلية الجماهير. ثم هو «بَرْبِطُ في موضع ويحُلِّ في آخر ، ويكفّر بأشياء ثم ينتحلها». فمن جملة ما كفّر به الفلاسفة ، مثلاً ، انكارُهم لحشر الأجساد واثباتهم الثواب والعقاب للنفوس خاصة . ولكنه عاد فقال في أول كتاب الميزان إن هذا الاعتقاد هو اعتقاد الصوفية على القطع . بعدئذ أعلن في «المنقذ » ان اعتقاده كاعتقاد الصوفية . والغزالي كثير الرمز والاشارات في كتبه ، حتى انه لا ينتفع بها الا من وقف عليها او سمعها منه او كان مُعدًا لفهمها

بالفطرة الفائقة . ومن اضطرابه قولُه في أصناف الواصلين البالغين حال الكشف ــ إنهم وقفوا على ان هذا الموجود (الله) متصف بصفة تنافي الوحدانية المحض .

على ان ابن طفيل يمتدح نظرية الغزالي في الشك ، ويقول : فان من لم يشك لم ينظر ، ومن لم ينظر لم يُبصر ، ومن لم يبصر بقي في العمى والخيرة . ويتقد ر ابن طفيل ان بن باجة بلغ رتبة «الاتصال العقلي » ، ولكن بطريق العلم النظري والبحث العلمي لا بطريق الذوق والمشاهدة الذي عابه ابن باجة على الغزالي . فابن باجة يعتقد ان فهم حقيقة الوجود يكون بالعقل والتفكير لا بالتأمل (الخيالي) واماتة الحواس . غير انه لم يفسر هذه المرتبة التي عرفها .

ولم يكن في زمن ابن باجّه في الأندلس من هو اثقب ذهناً وأصح روية منه ، ولكنه مات قبل أن يقول كل ما عرفه . واكثر كتبه ناقصة او وجيزة العبارة او معقدة التركيب . ولقد كان وقته يضيق عن ترتيب عبارته على وجهها الأكمل .

وابن طفيل لم يلق ابن باجَّه شخصياً .

وهنالك نفر من الحكماء عاصروا ابن باجة ، وقيل انهم كانوا في مثل درجته ولكن لم ير ابن طفيل لهم تأليفاً. ثم يقول ابن طفيل: «وأما من جاء بعدهم من المعاصرين لنا (كابن رشد مثلاً) فهم بعد في حد التزايد او الوقوف على غير كمال ، أو ممن لم تصل الينا حقيقة امره ».

# .... تولد حي مِن يقظان

جعل ابن طفيل مولد حيّ بن يقظان في جزيرة من جزائر الهند عند خطّ الاستواء، لأن خطّ الاستواء أعدل بقاع الأرض فلا تتفاوت فيه الحرارة كثيراً بين الشتاء والصيف وبين الليل والنهار؛ ثم جعله يتولّد تولّداً طبيعياً مرتمَجلاً: فإن طينة في أرض تلك الجزيرة تخمرت على مر السنين وامتزجت فيها العناصر الأربعة (الحرارة والبرودة والرطوبة

واليبوسة) امتزاج تكافؤ وتعادل حتى أصبحت مستعدة لقبول الحياة. حينئذ تعلق بها الروح الذي هو من أمر الله ودبتت فيها الحياة. وما زالت هذه الحياة تدب في هذه الطينة المختمرة على ترتيب مخصوص حتى تخلق فيها جنين ما زال ينمو ويكتمل حتى انشقت عنه الطينة بشراً سوياً.

## .... منشأه وأدوار حياته

كان حيّ بن يقظان محتاجاً الى عناية أولى ، فاتنّفق أن كان في الجزيرة ظبية فقدت طكلاها (طفلها) فحضنته . واهتم ّ ابن طفيل بالحياة العقلية لحي بن يقظان فجعل حياته سبعة أدوار سمّاها أسابيع – كلّ اسبوع سبع سنوات – فتم التطور العقلي لحي بن يقظان في خمسين عاماً .

الاسبوع الاول: ربّت الظبية في هذا الدور حي بن يقظان. في هذا الدور تعلم حيّ بن يقظان محاكاة أصوات الحيوان وأليف عدداً من الحيوانات وتعلّم منها ستر عورته (بريش الحيوان وبورق الاشجار) واستعمال العصا في الدفاع عن نفسه وعن قوته.

الاسبوعان الثاني والثالث: في مطلع الدور الثاني ماتت الظبية فحاول حيّ ابن يقظان ان يعرف سبب موتها فشق صدرها ووصل الى القلب واستنتج أن الروح تكون في القلب ، فاذا غادرته بَرَد الجسم وهدأ (مات). في هذا الدور المزدوج تعلم حيّ بن يقظان حفظ النار (التي كان قد حصل عليها من شجيرات وقعت عليها صاعقة) وتعلم منافعها في الانارة والدفء والطبخ وفي هرب الحيوانات الضارية منها. ثم انه ربط بين حرارة النار وبين الحياة ، وأن هذه الحياة موجودة في جميع أجناس الحيوان مهما اختلفت في أشكالها. وأن مركزها في القلب ، وهي التي تجعل الاذن تسمع والعين تبصر الخ. وتعلم في هذا الدور ايضاً استعمال الأدوات تسمع والعين تبصر الخ. وتعلم في هذا الدور ايضاً استعمال الأدوات المختلفة وبناء الأكواخ والاكتساء بجلود الحيوان ، كما تألف بعض الحيوانات. الاسبوع الرابع : في هذا الدور أدرك حيّ بن يقظان العالم الطبيعي وخصائصه فأدرك أن الاجسام ذوات امتداد وثيقيل وحركة مقتسرة ، وأن

الحيوان يزيد على الجماد بالحركة الارادية (وللنبات أيضاً نوع من الحركة). وعرف كذلك الصورة والمادة، وأنهما متلازمتان في عالمنا، وأن بعض الاجسام يختلف من بعض بالصورة لا بالمادة.

ثم عرف أن تبدّل الصور على المادة لا بد له من محدث واحد خارج عن الاجسام التي يفعل فيها ، هو الله .

الاسبوع الحامس: عرف حيّ في هذا الدور أن السماء والكواكب أجسام ؛ وأن السماء (مجموع العالم) متناهية لأنها جسم، وأنها كروية. وأن العالم بحملته محدّث. وبما أن حركة الاجرام السماوية لا نهاية لها ولا انقطاع فلا يمكن أن تكون منبعثة منها نفسيها (لأن كل حركة منبعثة من جسم متناهية ") فلا بد لها من محرّك ليس في جسم. فمحديث العالم ومحرّك الكواكب هو الله المنزه عن صفات الاجسام وعلة العالم السابقة على العالم بالذات لا بالزمان. والله قادر مريد مختار حكيم بريء من جميع نواحي النقص.

الاسبوعان السادس والسابع: في هذا الدور المزدوج بلغ حي بن يقظان أشُدّة (الاربعين من عمره) وقصر جُهده على معرفة الله. ولكن عَـحز عن أن يتعرف بحواسة وعقله كما عرف الموجودات المادية والمتعلقة بالمسادة (كالاسباب والعلل والصورة والروح).

اعتقد حيّ بن يقظان أن نفسه غير محسوسة (لأنها ادركت أشياء غير محسوسة). غير أن نفسه الآن متصلة بجسده فلا يمكن أن تدرك الله البريء من كل اتصال بمادة. غير أنها اذا فارقت البدن أمكنها حينئذ أن تدرك الله. وحاول حيّ أن تُطرّح نفسه الجسد مُوقّتاً فلجأ الى نوع من الرياضة يغنيه حيناً من الزمن عن الاستجابة الى حاجات البدن ويجعل حال نفسه أقرب الى حال الكواكب التي اعتقد أنها أقرب الى الموجود الاول وأنها ترى الموجود الاول. وتُشبّة حي بالكواكب في الأمور التالية الثلاثة:

(أ) اجتزأ بالضروري من الطعام والشراب (لأن الكواكب لا تأكل ولا تشرب ).

(ب) جعل يدور في الجزيزة (لأن الكواكب تدور).

(ج) جعل يُديم التفكير في الموجود الاول.

بهذه الرياضة المجهدة ضعفت حواسة واستطاع هو أن يستغرق بفكره في التأمل العقلي حتى كان ينسى كل ما حوله ، ثم ينسى نفسه ايضاً . فاذا فعل ذلك « غابت عن ذكره وفكره السموات والأرض وما بينهما وجميع الصور الروحانية والقوى الجسمانية وتلاشى الكل واضمحل ، ولم يبق الا الواحد الحق الموجود ، الثابت الوجود ، ففهم كلامه ؛ ولم يمنعه من فهمه انه كان لا يتكلم ولا يعرف الكلام . وكان كلما استغرق في حالته هذه شاهد ما لا عين رأت ولا اذن سمعت ولا خطر على قلب بشر » (وهنا يذكر ابن طفيل ان هذه الحال لا يمكن ان توصف الا رمزاً ومن طريق التمثيل ، فيقول ) :

« فشاهد حي بن يقظان عوالم بريئة من المادة :

«شاهد الفلك الأعلى ذاتاً بريئة من المادة ليست هي ذات الحق (الله) ولا هي نفس الفلك ، ولكنها ليست غيرً هما ايضاً . وشاهد ان ذات الحق منعكسة في ما دونها من الافلاك – ابتداء من فلك النجوم الثوابت المجاورة للفلك الأعلى حتى فلك القمر المجاور لأرضنا –كما تنعكس الصور في المرايا المتقابلة » .

# تمام القصة وطبقات الناس

كان في جزيرة مجاورة لجزيرة حي بن يقظان رجلان اسم احدهما أسال واسم الآخر سلامان وكان قد وصلت الى هذه الجزيرة ملة من الملل الصحيحة المأخوذة عن الأنبياء (١).

اما سلامان فكان حاكم الجزيرة وكان يفهم الدين حق الفهم ولكنه كان يأخذ بظاهره ويجاري العامة في أعمالهم الدينية (لأنه كان حاكماً): كان ابعد عن التفكير العميق في الدين وأقرب الى محالطة العامة. وأما أسال فكان صديقاً

 <sup>(</sup>١) يظهر بوضوح أن أبن طفيل يقصد بهذه الملة و الإسلام » .

لسلامان وكان يفهم الشريعة مثله فهماً صحيحاً، ولكن كان به طبع العُزلة والانفراد والنفور من العامة وحب التفكير في أوامر الدين وطلبِ التأويلِ للفرائض والعبادات.

هجر أسال " جزيرته وطلب العزلة في جزيرة اتفق أنها الجزيرة التي تولد فيها حيّ بن يقظان . والتقي حيّ بأسال ثم تفاهما بعد أن كان أسال قد علم حيّاً اللغة ؛ وأخبر كل واحد منهما صاحبة بما وصل اليه من أمر الله والعالم . ولقد عبّ كلاهما من ان الغاية التي وصلا اليها من «طريق الفهم الصحيح للدين » ومن «طريق التفكير » كانت واحدة .

ولما علم حيُّ من أسال حال سكان الجزيرة الأخرى وما هم عليه من الجهل والحرافات أحب أن يذهب اليها ويُفضِي لأهلها بما عرفه هو وأسال من الحق. فقال له أسال ان ذلك غير ممكن لأن اكثر الناس بمنزلة الحيوان غير الناطق، وأما حالهُما هما فحال « اصحاب الفطرة الفائقة ».

ولما لم يستطع حي ان يفهم من أسال ذلك (لانه لم يسبق له أن رأى بشراً) انتقل الصديقان الجديدان لى تلك الجزيرة واجتمعا بنخبة أهلها من اصدقاء أسال وسلامان ومن المعترف لهم في الجزيرة بالتقدم والفهم. فلما اخذ حي أسال بكشف الحجاب عن الحقيقة أمام هؤلاء كاد هؤلاء أن يثوروا بهم. حينتذ ندما على عملهما وتأسفا على ان تكون هذه حال «الحاصة » في تلك الجزيرة ، فما بالك يحال العامة!

حينئذ ذهب حي بن يقظان وأسال الى سلامان فاعتذرا له ، ثم انثنيا الى أهل الجزيرة واوصياهم بأن يظلّوا على ذلك النوع الذي ورثوه من العبادة عن آبائهم . ثم أنهما اعترفا (فيما بينهما) بأن العامة لا ينفعها الا «اشكال العبادات » التي جاء بها الانبياء وأنه لا يجوز للعامة غير ذلك ، اذ لا يقدر اولئك العامة على ادراك الحقيقة ولا على التفكير لأنفسهم .

بعدئذ رجع حي بن يقظان وأسال الى جزيرتهما وأخذا في العبادة . ثمانأسالاً ترك طريقته القديمة في العبادة وتبع حيّ بنَ يقظانَ في العبادة العقلية . وظلاّ كلاهما على ذلك حتى اتاهما اليقين (حتى ماتا).

## أشخاص القصة

في هذه القصة خمس طبقات من الناس:

- (١) ذوو الفطرة الفائقة المستغنون بعقلهم عن كلّ تعليم (ويمثلهم حي ابن يقظان ).
- (٢) ذوو الفطرة الفائقة الذين اتفق أن كانوا في بيئة اجتماعية ففهموا من الدين أكثر مما فهمه سائر أهل بيئتهم ، ولكن تربيتهم الاجتماعية أدخلت على فطرتهم الفائقة شيئاً من النقص قصر بهم عن رتبة الطبقة السابقة (ويمثل هوالاء أسال).
- (٣) خاصة العامة وهم الذين يدركون الأمور ادراك أهل الفطرة الفائقة لها ، ولكنهم يوثرون أحوال الدنيا على الاعتزال ثم يسلكون بينهم وبسين أنفسهم سبيلاً آخر (ويمثل هوُلاء سلامان).
- (٤) المتميّزون من العامة ، وهم جماعة قليلة العدد من العامة نالوا قسطاً من العلم فظنوا أنهم قد ارتفعوا فوق سائر العامة وهم في الحقيقة لا يزالون منهم الا في ظاهر أعمالهم (وتمثلهم النخبة الذين اجتمع بهم حيّ بن يقظان برفقة أسال في جزيرة سلامان).
  - (٥) الجمهور الغالب ، وهم أقرب الى الانعام منهم الى البشر .

# مجمل فلسفة ابن طفيل

فلسفة ابن طفيل موجودة كلُّها في قصة حيّ بن يقظان ومُدُّرَجة هناك حسب التطور الصاعد للعقل البشري :

أولاً ـ نظرية المعرفة :

تكون المعرفة عند ابن طفيل من طريقين: من طريق الحواس الحمس بالاختبار وتكرار التجربة والمقارنة (فيما يتعلن بالاجسام)؛ ومن طريق الذات (النفس) بالحدس غير المتصل بالحواس (فيما يتعلن بالمسدارك

والموجودات البريئة من المادة)، أي بالاستدلال على الصانع من مصنوعاته وعلى الاسباب من الصور الحادثة (كما نستنتج وجود النجار من وجود الحزانة). والإشراق عند ابن طفيل من الحدس، ولكنته خاص بذوي الفطرة الفائقة.

ثانياً - الرياضيات:

ابن طفيل مهندس وعالم فلكيّ ، ولقد بنى آراءه في الفلك على الهندسة . يرى ابن طفيل أن كل جسم متناه لأنه قد فُرِضت فيه الحطوطُ (لأنه محدود بأجزاء من الحطوط) ، ولأن كل جسم لا تُفرّض فيه الحطوط باطل (لا يمكن أن يوجد أجسام لها أضلاع غير متناهية) . وعلى هذا تكون الاجسرام السماوية متناهية ، وتكون السماء نفسها (العالم بجملته) متناهية .

وشكل العالم كروي . ودليل ابن طفيل على ذلك أن الكواكب التي تطلع من المشرق وتغيب في المغرب (في رأيه) اذا طلعت على سُمْت الرأس (أي عمودية على خط انحناء الرأس) كانت الدائرة التي تقطعها تلك الكواكب في السماء أكبر من الدوائر التي تقطعها الكواكب التي تطلع عن اليمين أو الشمال ثم ان الكواكب اذا طلعت معا (ولو كانت تسير في أفلاك مختلفة) فألها نغرب معا أيضاً .

والشمس كروية ، والأرض كروية . والشمس أكبر من الأرض كثيراً . وترك ابن طفيل رأي بطليموس القائل بأن الافلاك متداخلة ( ذات مراكز متعددة ) الى رأي ارسطو القائل بأن الافلاك متمركزة ( ذات مركز واحد ) ، وقد ظل ابن طفيل يعتقد أن للنجوم نفوساً وأنها تعرف الله ؛ وأن العالم يشبه انساناً كبيراً ، وأن ما فيه من ضروب الافلاك المتصل بعضها ببعض هو بمنزلة أعضاء الحيوان .

### ثالثاً - الطبيعيات:

يرى ابن طفيل للحرارة ثلاثة أسباب : الحركة وملاقاة الأجسام ( الاحتكاك والاضاءة ( الاشعاع ) . أما الاجسام التي تقبل الحرارة فهي الأجسام الكثيفة

غير الشفافة. من أجل ذلك يلاحظ ابن طفيل ان طبقات الهواء العليا أبرد من طبقاته السفلى لأن الحرارة لا تسخّن في رأيه الهواء مباشرة ، بل هي تسخن الأرض اولا من الحرارة من الأرض الى الهواء. وكذلك لاحظ ابن طفيل ان الاشعاع اذا كان على مسامته رووس الناس (اي اذا كان على زوايا قائمة ) كانت الحرارة التي تصحبه أشد ، لأن كمية الاشعاع التي تصل لحلى الأرض عند المسامتة تكون أعظم.

وأشار ابن طفيل الى « انكسار النور » (عند مروره في الهواء) اذ ذكر أن نور الشمس يضيء من الأرض قسماً أعظم من نصفها .

وهو يقول بالنشوء المرتجل وبتطوّر الاحياء ، فان جنس الحيوان وجنس النبات متفقان في الاغتذاء والنموّ . الا ان الحيوان يزيد على النبات بفضل الحس والادراك . وربما ظهر في النبات شيء شبيه به ، مثل تحرك عروقه الى جهة الغسذاء واشباه ذلك ؛ فظهر له ان النبات والحيوان شيء واحسد بسبب شيء واحد مشترك بينهما هو في أحدهما اتم واكمل، وفي الآخر «قد عاقه عائق » عن بلوغ ما بلغ اليه الحيوان .

ويرى ابن طفيل أيضاً أن نشأة الانسان تخضع في تطورها لعوامل طبيعية من البيئة ، وان الانساذ لا يستطيع أن يتعلم أمراً ما الا اذا تعلم أمراً آخر سابقاً عليه ضرورةً . ثم ان التربية الاجتماعية تربية مصطنعة لا توافق طبيعة البشر ، ولو ان البشر تُركوا ينشأون نشأة فيطرية حرة (كالتي نشأ عليها حي بن يقظان ) لكانت حالهم العقلية أعلى مما هي عليه اليوم .

وكان ابن طفيل لا يزال يعتقد أن القلب أعظم ما في الجسد وأنه مسكن الروح . اما مرد الحواس فكان الى الدماغ ، « على الطرق التي تسمى عصباً . ومتى انقطعت تلك الطرق أو انسدت تعطل فعل ذلك العضو » الذي يتصل بالدماغ ، من طريق العصب المقطوع . والاعصاب تستمد الروح من بطون الدماغ . لأن الدماغ موضع تتوزع فيه أقسام كثيرة ...

وفي قِصة حيّ بن يقظّان دلائل كثيرة على أن ابن طفيل اشتغل بالتشريح

كثيراً وكان فيه بارعاً.

رابعاً : ما وراء الطبيعة :

العالم عند ابن طفيل متناه محدود لأنه جسم ، وهو على شكل الكرة . والعالم محدث بمعنى أن له فاعلاً ، إلا أنه قديم قيد م فاعله . وهو متأخر عن فاعله بالذات فقط لا بالزمان (أي ليس بين وجوده وبين وجود فاعله زمن كثير ولا قليل ) . والعالم لا يمكن أن ينعدم ، ولكن يمكن أن يتبد ل من صورة الى صورة .

## الجانب الألمي:

ابن طفيل معتزلي الرأي في الله ، فالله واحد قادر عالم بما صنع محتار لما يشاء ، لكنه لا يمكن أن يُحُس ولا أن يُتخيل لأن التخيل ليس سوى إحضار المحسوسات بعد غيبها . والله ذو عناية بالعالم كلّه . وابن طفيل من أتباع أبي الهذيل العلاقف في صفات الله يراها راجعة كليّها الى حقيقة ذات الله ، وأن علم الله بذاته (بنفسه) ليس زائداً على ذاته ، بل هو علمه بذاته ؛ وعلمه بذاته هو ذاته . ولكن ابن طفيل يورد في الله أموراً مجموعة من الأفلاطونية والارسطوطاليسية والمذهب الاسكندراني ومن التصوّف ، فهو يقول عن الله : اذ هو الموجود المحض الواجب الوجود بذاته ، المعطي لكل وجود وجود ، فلا يوجد الا هو . وهو الكمال وهو التمام ، وهو الحُسن وهو البهاء ، فلا يوجد الا هو . وهو هو . وكل كمال وبهاء فانما يصدر عنه ويفيض منه . وهو القدرة وهو العلم ، وهو هو . وكل كمال وبهاء فانما يصدر عنه ويفيض منه . منه ؛ وهو يعرفكل شيء لمنفعة مقصودة منه ؛ وهو يعرفكل شيء لا يعزب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض ؛ ولا أصغر من ذلك ولا أكبر الا في كتاب مبين » .

ورأي ابن طفيل في النبوة يقرب من رأي المعتزلة ثم يبعد منطرّفاً ، فالاسلام عنده مِلـة صحيحة ، ولكنـّها ملّة تحاول أن تمثل الموجودات الحقيقية بالأمثال المضروبة التي تعطي خيالات تلك الأشياء وتثبت رسومها في النفوس ، حسبما جرت به عادة الجمهور . والرجل الفائق الفطرة ، عند ابن طفيل، مستغن عن

النبوة بما وُهب من العقل. ثم ان ابن طفيل يلوم الفار ابي ً لأن الفار ابي « صرّح بسوء معتقده في النبوة وقال إنها للقوة الحيالية للبشر وفضّل الفلسفة علميها.

والنفس عند ابن طفيل غيرُ الروح التي هي مبدأ الحياة ؛ إنها الذات المدركة العاقلة في الانسان ، وهي خالدة لا تَبيد ولا تَفْسُد .

غير أن النفس الانسانية لا تسعَد بعد مفارقة البدن الا اذا كانت قد عرفت السعادة قبل مفارقته . والسعادة هي الاتّـصال بالله ودوام مشاهدته .

فاذا سَعِدت النفس الانسانية باتصالها بالله في هذه الدنيا ثم وافتها المنون وهي على هذا الاتصال – استمرت سعادتها وبقيت «في لذة لانهاية لها وغبطة وسرور وفرح دائم ». اما من حررم المشاهدة ثم وافاه الموت وهو لا يزال محروماً منها بقي في عذاب طويل وآلام لا نهاية لها . على أن النفس الانسانية قد تستطيع بعد الموت أيضاً ان تتخلص من شقائها السرمدي فتشاهد الله من جديد حسب ما فيها من استعداد لذلك ، أو أن تبقى في ذلك الشقاء الى الأبد .

أما النفوس البهيمية فلا خلود لها وهي لا تشعر بوجود ذلك الموجود الواجب الوجود ( الله ) ولا تتألم لفقده ، ذلك لأنها لا تعرفه حتى تشتاق إليه . هذه حال البهائم غير الناطقة كلها ، سواء " أكانت على صورة الانسان او لم تكن .

أما العامّة فانهم لا يستطيعون أن يعرفوا السعادة في الدنيا حتى يعرفوها في الآخرة . فعلى العامّة أن يتمسّكوا بظاهر الشريعة حتى تتَصْلُحَ حالهم في الدنيا ، ثم اذا ماتواكانت انفسهم في أمن : لا ينالها عذاب ولكن لا تعرف السعادة ؛ فمرتبة العامة في ذلك مرتبة البهائم .

والعامة اذا حاولوا معرفة الله في الدنيا لم يستطيعوا أن يعرفوه الا معرفة ناقصة ؟ فاذا ماتوا بعد الحصول على تلك المعرفة الناقصة حصل لهم الشوق اليه وقصّرت بهم معرفتهم عن الوصول فأصبحوا في شقاء دائم .

خامساً: الفلسفة العملية:

يتألف المجتمع من فَرقين غير متساويين من الناس : من العامة، وهم الكثرة

المطلقة في المجتمع ؛ ثم من الحاصة وهم قبلة من ذوي الفطرة الفائقة . والعامة أيضاً تنقسم بدورها ايضاً فرقين غير متساويين : جمهورًا غالبًا ، وهم أيضاً بدورهم كثر تم بخبة أقرب الى الفهم والذكاء من جميع الناس ؛ وهم بطبيعة الحال قبلة .

ومن خصائص العامة عند ابن طفيل الجبن عن التفكير المستقل والتعلق بما يدين به المجموع ، وهم يتمسكون دائماً بظاهر الأمور ، ويقيدون انفسهم بالألفاظ ، وقلما يفطئنون لما أريد من الشرع . وهم شديدو الإيمان بالأشخاص لا بالمبادىء فاذا اعتقدوا بشخص تبعوه خطأ او صواباً لأنهم قلما يستطعون فهم المبادىء .

اما الحاصة من ذوي النطرة الفائقة فهم أهل التفكير ، ولذلك كانوا فيما يتعلق بالدين « أشد ً غوصاً على الباطن واكثر عثوراً على المعاني الروحانية وأطمع في التأويل » وأميل الى العُزلة والانفراد عن العامة. والحاصة أميل الى التفكير والعبادة العقلية منهم الى الشرع والعبادات الشرعية .

وهكذا نجد أنفسنا أمام هذه القضية :

أيٌّ أفضل : ٢ لفردُ ذو الفطرة الفائقة أم جمهورُ العامة ؟ وابن طفيل، كابن باجَّه من قبل وابن رشد من بعد ، يفضّل الفرد ذا الفطرة الفائقة

ويلحق بموقف ابن طفيل من الحاصة والعامة موقفه من الحكمة والشريعة . أما الحكمة أو الفلسفة فمدلولها معروف . وأما الدين عند ابن طفيل فليس سوى وازع اجتماعي للعامة : « فإن حظَّ اكثر الجمهور من الانتفاع بالشريعة إنما هو في حياتهم الدنيا ليستقيم (لكل فرد) معاشه ولا يتعدى عليه سواه في ما اختص هو به .

وللدين ظاهرُ وباطن ، والدين يَضرِب للناس أمثلةً فقط ، هي خَيالات الحقائق الوجودية . فان «صفات الله عز وجل والملائكة والثواب والعقاب ألفاظ ، ولذلك قال ابن طفيل : ولم يشك اسال في أن جميع الاشياء التي وردت في شريعته من أمر الله عز وجل وملائكته وكتُبه ورسله واليوم الآخِر

وجنته وناره انما هي أمثلة هذه الأشياء التي شاهدها حي بن يقظان . وكذلك الصلاة والزكاة والصيام والحج أعمال ظاهرة فقط .

وابن طفيل يفضّل معرفة حيّ بن يقظان (من طريق العقل) على معرفة أسال (من طريق الدين): ان أسالاً لما سمع منحيّ بن يقظان ما سمّم انفتح بصر تلبه وانقدحت نار خاطره وتطابق عنده المعقول والمنقول وقر بت عليه طرق التأويل. ولم يبق عنده ممشكل في الشرع بإلّا تبيّن له، ولا متعلق إلا انفتح، ولا غامض الا اتتضح ... فالنزم خدمته والاقتداء به والأخذ باشارته فيما تعارض عنده من الأعمال الشرعية التي كان قد تعلمها في ميلته. من هنسا هنا ستنتج ما يلي :

- أ ــ ان حيَّ بن يقظان الذي لم يَعرِفِ الأنبياء ولا سمع ما جاءوا به استطاع بعقله وحدَه ان يصل الى ما اتى به الأنبياء انفسهم من عند الله .
- ب ـــ ان الأمور التي شاهدها حي بن يقظان على هذا النحوكانت اوضح من الأمثلة التي ضربها الأنبياء للتعبير عن هذه الأمور نفسها .
- ج ــ إن أسالاً كان يرى في الشريعة أموراً مشكلة ومستغلقة وغامضة ، فلما سمع من حي بن يقظان ما سمع اتضح له ما لم يكن واضحاً عنده من قبل في الشريعة .
- د ــ ان أسالًا كان يستشير حيَّ بن يقظان في الأعمال الشرعية التي كانت متعارضة ثم يتبع رأيه وتأويلها .

ومع أن حيّ بن يقظان يعود فيسأل أسالاً عما جاء في الدين فيراه في حقيقته القصوى غير مخالف لما رآه هو بعين ذاته ، فانه يستغرب ان يضع الانبياء الدين البشر في هذا الثوب اللفظي الذي يخالف ظاهر ه باطنه . ولكنه بعدئذ يرى أن الانبياء على حق لأن جمهور الناس لا يستطيعون فهم حقائق الأمور ، وان الأنبياء قد خاطبوا الناس على قدر ما فهموا لا على قدر ما يجب أن يعلموا .

الا ان ابن طفيل يفضّل العبادة العقلية ــ التي عرفها حي بن يقظان مستقلاً عن كل تأثير آخَرُ ــ على العبادة الشرعية التي وضعها الأنبياء للناس. وذلك

ظاهر في قوله عن حيّ بن يقظان وأسال بعد أن يئسا من إصلاح الناس ورّجُعا الى جزيرتهما :

« وطلب حيُّ بن يقظان مقامَه الكريمَ بالنحو الذي طلبه اولاً حتى عاد الله ، وأقتدى به أسال محتى قُرب منه او كاد ».

من هنا يتبين لنا بوضوح ان العبادة العقلية ــ في رأي ابن طفيل ــ افضل من العبادة الشرعية :

أ ــ إنّ حي بن يقظان لم يبدل رأيه في نوع عبادته .

ب \_ إن أسالاً ترك ما علَّمه الانبياء من أنواع العبادة واتبَّع ما وصل اليه حي ابن يقظان بنفسه .

جـــ إنَّ أسالاً كان أقل ذكاء من حيّ .

د ــ إن أسالاً لم يستطع ــ لمكان تربيته الشرعية السابقة ــ أن يصل الى ما وصل اليه حي بن يقظان من طريق العقل .

# الغاية الأساسية لان طفيل

إن سعادة الفلاسفة من طريق العقل «سعادة مطلقة كاملة »، بينما سعادة العامة من طريق الشرائع «سعادة نِسبية ناقصة ». فالفلسفة إذن سبيل لتطوّر العقل الانساني نحو الكمال والخير الأفراد معدودين ذوي فطرة فائقة ، بينما الشرائع ليست بما جاءت به من الفرائض والعبادات ومن القول بأنواع الثواب والعقاب سوى «وازع اجتماعي » للعامة تهيتىء لهم أسباب التغلب على شقاء الحياة المادية و تمنع بعضهم من الاعتداء على بعضهم الآخر.

فالغاية العملية من الدين ومن الفلسفة اذن واحدة ، ولكن الدين مختلف من الفلسفة اختلافاً اساسياً في سبله وفي تفاصيله وفي الاسس التي يقوم عليهــــا .

وللدين فضل واحد على الفلسفة هو انه يحاول أن يهيتىءَ سعادةَ الكثر قِ المطلّقة ِ من البشر ، بينما الفلسفة لا تستطيعُ ان تُسعدُ إلّا افراداً قليلين ذوي استعداد خاص .

وأراد ابن طفيل أن يُثبتُ ، فيمل أثبت ، أن عقلَ الانسان الوَحيدِ البعيد

عن تأثير البيئة الاجتماعية والذي يستطيع أن يرقى هذا الرقي الطبيعي المستقل انما هو الانسان ذو الفطرة الفائقة ، لا كل انسان اتفق.

يلاحظ ابن طفيل في الدرجة الاولى ان الانسان اذا نشأ نشأة طبيعية كان أقوى من الذين ينشأون نشأة اجتماعية .

ثم هو يرى أيضاً ان الانسان (ذا الفطرة الفائقة) يستطيع من طريق التجارب المتكررة أن يفهم جميع أسرار العالم الطبيعي الماديّ ، أما من طريق التأمسل والتفكير فيستطيع إدراك أسرار العالم العقلي الروحاني . ولا ريب في أن ابن طفيل قد مثل لنا في حي بن يقظان «نشأة الجنس البشري » لا «نشأة الفرد» . ان قصة حي بن يقظان تمثل تطور البشرية كمجموع لا تطور الأفراد .

أما اللغة خاصة فتنشأ من حاجة الانسان الى التعبير عن بعض انفعالاته الفطرية كالحسوف والحزن والجسوع ، وهو يقلّد في ذلك كلسه اصوات الحيوان (ص ٣٦ ، ١٣٠). وهنا يُقفِرُ ابنُ طفيل من هذا الدور الفطري في اللغة الى ارقى أدوارها فيخبرنا أن الانسان يتعلم اللغة بالتلقي والتلقين كما كانت حالُ أسال وحيّ بن يقظان الكلامُ أولاً بأن كان يشير له الى أعيان الموجودات وينظيق بأسمائها ويكرّر ذلك عليه بأن كان يشير له الى أعيان الموجودات وينظيق بأسمائها ويكرّر ذلك عليه ويحمله على النطق فينظيقُ (حي بن يقظان) بها مقترنة بالإشارة ، حتى علمه الأسماء كلها ، ثم درّجه قليلاً قليلاً حتى تكلم في أقدر مدة ».

وفي قرصة حي بن يقظان صورة للحياة الفكرية كما كانت في عصر ابن طفيل ، ثم صورة بارزة للخاصة والعامة وللفقهاء وللنزاع بين هؤلاء جميعاً . الأنحلاق

الاخلاق عند ابن طفيل من حير العقل لا من حير الدين ، ومن حيز الطبيعة لا من حيز الاجتماع . فالاخلاق الحميدة عنده و ألا يعترض الانسان الطبيعة في سيرها »: لقد اعتقد ان لكل موجود في هذا العالم ، سواء "أكان نباتاً أم كان حيواناً ، غاية "خاصة به ، فمن طبيعة الفاكهة مثلاً ان تتخرج من زهرتها ثم تنمو وتنضّج ثم يسقُط نواها (بزرها) على الأرض ليخرج

من كل نواق شجرة جديدة ؛ فاذا قطف الانسان هذه الثمرة قبل أن يتم نُضجها (لحاجته الى الاغتذاء بها) فان عمله هذا يُعكد بعيداً عن الاخلاق لأن عمله هذا يمنع البزرة ، التي لم يتم نموها ونضجها بعد ، من أن تحقق غايتها في هذا الوجود ، وذلك إخراج شجرة من جنسها . وكذلك إذا أكل الانسان فاكهة أناضجة ولكن ألقى نواتها في أرض سبخة (لا ينمو فيها النبات) او في البحر او النهر او على صخرة فانما يفعل أيضاً فعلا بعيداً عن الأخلاق لأنه يحول حينئذ بين تلك النواة وبين غايتها من الوجود ايضاً . وكذلك لا يجوز للانسان ان يتغذى بأجناس النبات او الفواكه النادرة لأن ذلك يدعو الى انقراضها .

وكذلك تقضي الأخلاق الكريمة على الانسان بأن يزيل العوائق التي تعترض النبات والحيوان في سبيل تطوره وتحقيق غايته من الوجود «فمتى وقع بصره على نبات قد حجبه عن الشمس (حجب عنه نور الشمس) حاجب، او تعلق به نبات آخر يو ذيه ، او عطيش عطشاً يكاد فيفسده (وجب عليه أن يزيل) ذلك الحاجب إن كان مما يزول ؛ او فصل بينه وبين النبات المؤذي رنيل) فلك الحاجب إن كان مما يزول ؛ او فصل بينه وبين النبات المؤذي على حيوان قد أرهقه سبّع (حيوان مفترس) او نشيب في أنشوطة (علق في حببالة) او تعلق به شوك أو سقط في عينيه او اذنيه شيء يو ذيه اومسه ظمأ او جوع تكفيل بازالة ذلك كله عنه جهدة واطعمه وسقاه . ومتى وقع بصره (ايضاً) على ماء يسيل الى سقى نبات او حيوان وقد عاقه عن ممره ذلك عائق من حجر سقط فيه أو جُرُف انهارً عليه أزال ذلك كله عنه » .

هكذا فهم ابن طفيل الاخلاق: «الحلق ان تجري الطبيعة في كلّ شيء مجراها ». اما الأخلاق الوضعية من دينية واجتماعية كالصدق والكذب والأمانة والسرقة والحلال والحرام فلم يتعرض ابن طفيل لها، ذلك لأنه انما اهتم بانسان يعيش في بيئة طبيعية لا يعرف بيئة اجتماعية. ثم ان الاخلاق الوضعية ليس غايات في نفسها بل هي واسطة الى غايات أخر ، من أجل ذلك أهمل ابن طفيل الواسطة وقصد الى الغاية رأساً.

## الكشف والمشاهدة

والكشف والمشاهدة ثمرة التصوف . أما ماهية ذلك الكشف وتلك المشاهدة فلا يمكن الكلام عليهما إلا رمزاً ، لأن تلك الحال حال غريبة لايستطيع اللسان ان يصفها ولا الألفاظ أن تعبّر عنها . اما أبعد ما صرح به ابن طفيل مما يراه الواصل عند المشاهدة فهو وصفه لحال حي بن يقظان في تلك الحال :

«إنه لما فني عن ذاته وعن جميع الذوات ولم يرَ في الوجود الا الواحد القيّوم وشاهد ما شاهد ثم عاد الى ملاحظة الأغيار(١) عندما أفاق من حاله تلك التي هي شبيهه بالسكر ، خطر بباله انه لاذات له يغايره بها ذات الحق ، وان حقيقة ذاته هي ذات الحق ... بل ليس ثمت شيء إلا ذات الحق ».

فالمشاهدة (أو الوصول او الاتصال، اي اتصال العقل الانساني بالعقل الفعال) او اتصال الانسان بالله انما هي نوع من الشُمول يقوم على ان هذا العالم المتباين في مظاهره انما هو في حقيقته شيء واحد.

## الاشراق

« الاشراق » ادراك قوانين الوجود بالحد س من غير تطلب له من طريق الحواس الموليق البراهين العقلية في الظاهر . أما في الواقع فالإشراق ليس شيئاً اكثر من وثوب العقل الى نتيجة التأمل الذي خضع له العقل زمناً طويلاً قبل ذلك ، ولكن من غير شعور بأنه قد مر في مراحل طوال كثار قبل أن وثب الى تلك النتيجة المعينة . والمتصوفون يعرفونه بأنه « اشراق الله بنوره على القلب ، أو بأنه نور قذفه الله في القلب » .

وقد اطلق ابن طفيل على هذه الفلسفة المَبنِيَّة على التأمل اسم والحكمة المشرقية الوهي ، كما يبدو، فلسفة مسبنيَّة على التأمل ممزوجاً بعناصر من التفكير هندية واسكندرانية مماكنا نعرفه في المشرق ؛ ثم هي ثمرة من ثمرات التصوف . إنَّ المعرفة من طريق الحواس معرفة عامة في جميع الناس ولكنها قاصرة

<sup>(</sup>١) يقصد الأمور المغايرة ( المخالفة ) لما شاهده : يعني الأشياء المادية في عالمنا .

ناقصة . أما المعرفة من طريق القلب فهي معرفة خاصة ببعض البشر فقط ممن يختارهم الله ويشاء لهم ذلك : فقد يشرق الله بنوره على قلوب الذين يختارهم من خلقه فيؤد ي اليهم بهذا « الاشراق » علماً حقيقياً صحيحاً ومعرفة بالغيب ايضاً ويطلعهم على حقائق الأمور كلها ...

# للتوسع والمطالعة

- رسالة حيّ بن يقظان ، القاهرة (مطبعة الوطن) ١٢٩٩ ، الخ ؛ ليون غوتييه ) ، بيروت (المطبعة الكاثوليكية ) ١٩٣٦ م ؛ (قدّم لها جميل صليبا وكامل عيّاد ) ؛ دمشق (مكتب النشر العربي ) ١٣٥٤ هـ ١٩٣٥ م ؛ (نشرها ألبير نادر ) ، بيروت (المطبعة الكاثوليكية ) ١٩٦٠ م ؛ (نشرها عبد الحليم محمود ) ، القاهرة (مكتبة الانجلو ) ١٩٥٣ م .
- ابن طفیل و قصة حيّ بن يقظان، تألیف عمر فرّوخ، بيروت ۱۳۷۸ه
   ۱۹۹۹ م .
- فلسفة ابن طفيل ورسالة حيّ بن يقظان ، تأليف عبد الحليم محمود ،
   القاهرة (مكتبة الانجلو) ١٩٥٧ م .
- ابن طفيل ، تأليف الأب قمير ، بيروت (المطبعة الكاثوليكية) ١٩٤٨ م .
- ابن طفیل ، تألیف تیسیر شیخ الارض ، بیروت (دار الشرق الجدید) ۱۹۶۱ م .

# ا بْنُ رُسُنْد

ولد ابو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن رشد في قُرطُبة ، سنة ٥٢٠ هـ ( ١١٢٦ م ) ، في بيت جاه وعلم ، فقد كان أبوه وجد و لأبيه قاضيين. وفي قرطبة نشأ ابن رشد ودرس الفقه والطِب.

زار ابن رشد مدينة مُرّاكُشُ عاصمة الموحدين مرّات كان أولها ، فيما يبدو ، سنة ١٤٥ هـ (١١٥٣م) ، في أيام عبد المؤمن بن علي . ويبدو أن ابن رشد كان منذ ذلك الحين على صلات طيبة بآل أُزهْر . ولعل انصراف ابن رشد عن التكسب بالطب هو الذي زوى عنه منافسة آل زهر وعداواتهم وكسبة صداقتهم . وتوثقت صلات ابن رشد بابي مروان بن زهر فاتفقا على أن يؤلفا كتاباً جامعاً في الطب يضع ابن رشد كُلياته ، أو الجانب النظري منه ، ميضمُ ابن زهر جزئياته أو الجانب العملي منه . ووفى ابن رشد بما كان الطبيبان قدر اتفقا عليه ووضع كالكليات (٧٥٥ ه= ١١٦٢ م) . ولكن ابن زهر لم يجد من وقته المملوء بالتطبيب ما يوفره على وضع الكتاب المطلوب فوضع لابن رشد كتاباً آخر اسمه التيسير في المداواة والتدبير (طبقات ٢٠٢٢) .

واذا كانت جملة ابن طفيل (١): «وأما من جاء بعدهم من المعاصرين لنا فهم بعد في حد الترايد أو الوقوف على غير كمال ، أو ممن لم تصل الينا حقيقة أمره »، تشير الى ابن رشد ، فانها تدل على أن ابن طفيل كان يعرف ابن رشد معرفة سطحية قاصرة . غير أن التاريخ يرينا ابن طفيل في سنة ٥٦٤ ه ( ١١٦٩م) صديقاً حميماً لابن رشد وممعجباً به وبعلمه : نرى ابن طفيل يُعرَّفُ أبا يعقوب

<sup>(</sup>۱) حمي بن يقظان ، دمشق ، ط ۲ ، ۱۹۰۹ هـ - ۱۹۴۰ م : ص ۲۹.

يوسف بن عبد المؤمن سلطان الموحدين ، وفي مدينة مراكش في الاغلب ، فضل ابن رشد ويوصي بأن يتولى ابن رشد تفسير كتب أرسطو السلطان الموحدي .

وينال ابن رشد حظوة عند الموحدين فيُعيّن بعد بضعة أشهر قاضياً في إشبيلية (٥٦٥هـ = ١١٦٩م)؛ وبعد عامين يصبح قاضي قرطبة .

ويشعر ابن طفيل بوطأة السن ويعجز عن حمل الوزارة للموحدين والقيام بالتطبيب في بلاطهم فيقترح أن يخلُفة ابن رشد في متنصب طبيب البلاط (٨٧٥ هـ ١١٨٢ م). ثم يتوفى أبو يعقوب يوسف (٥٨٠ هـ ١١٨٢ م) ويخلفه ابنه أبو يوسف يعقوب المعروف بالمنصور ؛ وتظل لابن رشد مكانته المرموقة في بلاط الموحدين. غير أن رأي جمهور العامة في ابن رشد كان مختلفاً جداً : لقد رموه بالالحاد وألقوا على رأسه الأقذار في شوارع قرطبة. ثم لما أراد المنصور في سنة ٩١٥ هـ (١١٩٥ م) أن يسير الى الجهاد في الاندلس أبى الفقهاء أن يعينوه وثبطوا الناس عن المسير مع سلطان يقرب اليه الفلاسفة ويمنى بهم. فاضطر المنصور الى استرضاء الفقهاء فأمر بكتب ابن رشد فأحرقت علماً ، سوى ما كان منها في الطب والحساب والفقه ، ثم نُفييَ ابن رشد نفشه على بلدة ألينسانة قرب قرطبة ، وكان معظم أهلها من اليهود . وأكثر الشعراء في ذلك الحين من هجاء ابن رشد وذمة .

ثم أُطلقت حرية ابن رشد فعاد الى قرطبة يعيش فيها على شيء من العزلة ليعداء جمهور العامة له، حتى أن جماعة من سُفَلة العامة أخرجوه من أحدر مساجلو قرطبة ولم يقبلوا أن يؤدي صلاته لاعتقادهم بمروقا من الاسلام . ثم ان المنصور الموحدي رضي عن ابن رشد وأعاده مكرماً الى مراكش . ولم بُمتَّع ابن رشد بهذه الحظوة الجديدة طويلا فقد توفي وشيكاً في ٩ صفر ٥٩٥ ه (١١ – ١٢ – ١٩٩٨ م) .

### مقامه وخصالصه

ابن رشد ذروة التفكير في العصور الوسطى : انه أشهر فلاسفة الاسلام

وأكبرهم بلا ربب ؛ ثم انه أعظم الفلاسفة أثراً في التفكير الاوروبي . ان أرسطو نفسه لم يَشْغَلِ العقلَ الاوروبيّ كما شَغَلَه ابن رشد . واذا أنسكر بعضنا أن يكون ابن رشد أعظم في التفكير الاوروبي أثراً من أرسطو ، فانه لا يستطيع أن ينكر أن أثر أرسطو في العقل الاوروبي كان في معظمه نتاج شروح ابن رشد على كتب أرسطو .

وفهم ابن رشد فلسفة أرسطو أكثر من جميع الفلاسفة المسلمين الذين سبقوه بعوامل كثيرة منها أن ابن رشد عرف عدداً من النقول لكتب أرسطو أكثر مماكان الفلاسفة المشارقة قد عرفوا . فوصل من خلال ذلك ، من طريق المقارنة والموازنة بين النقول المختلفة ، الى كثير من آراء أرسطو الصحيحة . ومما يدعو الى العجب أن يكون ابن رشد قد وصل الى فهم كثير من آراء أرسطو الأصيلة من خلال تلك النقول المشوّهة . ويمعزى ذلك الى أن ابن رشد كان يتمتع بعقل جبار يداني عقل أرسطو .

على أن ابن رشد لم يستطع أن ينفلت من بيئته فبقي على تفلسفه آثار كثيرة من علم الكلام تتبدى في القضايا التي تناولها وفي سياق الجدال الذي اتبعه في معالجة تلك القضايا . ولا شك في أن منصبه في القضاء وتعمقه في الفقه وبيئته المحافظة واتجاه التفكير في المشرق والمغرب يومذاك ، وفي الاسلام والنصرانية معا ، كانت عوامل تميل بابن رشد عن جانب الفلسفة المطلقة الى الأخذ بشيء من علم الكلام .

وكان ابن رشد متميزاً بعلم الطب وان لم يتكسّب بتطبيب العامة . وكذلك كان فقيها قديراً . على أن مقامه وشهرته ثمرة عبقريّته في الفلسفة الماورائية (الالهية) . وخصائصه الأساسية أربع :

أ\_إن حلمه في موقفه من الفلاسفة ساعد على خلق عبقريته .

اعتقد ابن رشد أن صحة الرأي تقوم على البراهين التي تنصر ذلك الرأي بقطع النظر عما اذا كان صاحب ذلك الرأي موافقاً لنا في الِلَّلة (الدين) أو مخالفاً لنا ، صديقاً أو عدوًاً. وبما أن الانسان الواحد لا يستطيع أن يأتي الى

جميع القضايا فيقيم البراهين عليها بنفسه قضية "قضية ، أصبح من الواجب أن يستفيد كل مفكر من جهود المفكرين الذين سبقوه اذا كانت آراؤهم جارية على مقتضى البراهين الصحيحة. قال ابن رشد (فصل المقال ٣١ = ٣٢):

« فبيَّن " أنه يحب علينا أن نستعين على ما نحن بسبيله بما قاله من " تقدمنا من ذلك ؛ سواء " أكان مشاركاً لنا أو غير مشارك في الملة ، فان الآلة (الوسيلة ، السبيل ، العلة ) التي تصبح بها التزكية ليس يعتبر في صحة التزكية بها أنها لمشارك لنا في الملة أو غير مشارك ، اذا كانت فيها شروط الصحة . وأعني بغير المشارك من نظر في هذه الاشياء من القدماء قبل ملة الاسلام . واذا كان الأمر هكذا ، وكان كل ما يحتاج اليه من النظر في أمر المقاييس العقلية قد فحص عنه القدماء أتم فحص ، فقد ينبغي أن بنضرب بأيدينا الى كتبهم فنظر في ما قالوه من ذلك : فان كان صواباً قبلناه منهم ، وان كان فيه ما ليس بصواب نبهنا عليه » .

ثم شرح ابن رشد الجملة الاخيرة فقال (فصل المقال ٣٣):

« واذا كان هذا هكذا فقد يجب علينا اذا ألفيننا لمن تقد منا من الامسم السالفة نظراً في الموجودات واعتباراً لها بحسب ما اقتضته شرائط البرهان أن نظر في الذي قالوه من ذلك وأثبتوه في كتبهم: فما كان منها موافقاً للحق قبلناه منهم وسررنا به وشكرناهم عليه، وما كان منها غير موافق للحق نبهنا عليه وحذرنا منه وعذرناهم! ».

ان هذا الموقف المنصف العاقل الرَحْب يُتيحُ لصاحبه أن ينظرُ في أمور العلم بعين العقل فَيُقِلُ الحطأُ في آرائه وتنصِح أحكامُه في الأمور التي ينظرُ فيها ثمّ يوافق ُ الحق في ما يحكم فيه .

ب ــ اعتماده العقل جعل آراءه وأحكامه واضحة :

العقل بالمعنى الذي نقصده هنا عند ابن رشد هو « إدراك المعقولات » أو « ادراك صور الموجودات من حيث هي بلا هيولى (مجردة من المادة ) » . ولذلك «كان العقل بما هو عقل يتعلّق بالموجود لا بالمعدوم » . وبما أن العقل

يلىرك الموجودات في نظامها وينُدر ك صلة بعضها ببعض ( بخلاف الحس الذي يدرك ظاهر الموجودات كما تتراءى له ) ، فانه يدرك أيضاً أسبابها . وادراك الموجودات مع صلتها بأسبابها وصلة بعضها ببعض هو ادراك لحقيقتها ، وهو معرفتها الصحيحة (راجع تهافت التهافت ٢١٥ ، ٣٣٨ ، ٤٦٢ ) .

ثم ان العقل الانساني قاصر يعَنْجز عن ادراك الكلّيات التي ليس من شأنها أن تتعلق بالمادة ؛ فنحن نعرف أن لله علماً أزليّاً يحيط بكل شيء ، ولكننا لا نستطيع أن ندرك ذلك العلم على ما هو عليه ؛ ولو أمكن ذلك لكان علمنا هو علم الله الازلي ذاته ، وذلك مستحيل (تهافت التهافت ٣٤٥ ــ ٣٤٥).

فللعقل الانساني اذن نطاقه الذي تَصَدِقُ أحكامُه فيه .

لا شك في أن الأمور الوضعية ، أي التي تواضع عليها الناس (اتفقوا عليها) في معاملاتهم ، تقوم على العقل (أي يُنظر عند وضعها الى منفعتها لجماعة من الجماعات في زمن من الازمان وفي حال من الأحوال) ، ولكنها لا تلذرَم عن العقل (أي ليست الوضع الوحيد الذي لا بد من وجوده) . فوقوع الطلاق وهو المثل الذي ضربه الغزالي ثم رد عليه ابن رشد ليس من نطاق العقليات ، فإن بعض المذاهب الاسلامية يجيز وقوع الطلاق في حال لا يجوز وقوعه فيها عند أصحاب مذهب اسلامي آخر (راجع تهافت التهافت ١٢) . ومثل ذلك كثير من الأمور الشرعية : فان «الفلسفة تفحص عن كل ما جاء ومثل ذلك كثير من الأمور الشرعية : فان «الفلسفة تفحص عن كل ما جاء في الشرع : فان أدركته (كما أدركه الشرع ) استوى الادراكان ، وكان في الشرع : فان أدركته ( على الوجه الذي أراده الشرع ) ، أعلمت بقصور العقل الانساني عنه و (أعلنت الفلسفة أن ذلك أمر ) يدركه الشرع بقصور العقل الانساني عنه و (أعلنت الفلسفة أن ذلك أمر ) يدركه الشرع فقط » (تهافت التهافت ٥٠٣) .

ج - الجمع بين الظاهر والباطن من الوحي حل لنا مشكلة الصلة بين الجانب النظري والجانب العملي من الحياة :

يتتصل بالكلام على العقل عند ابن رشد القول ُ بالتأويل ، أو التفريق بين ظاهر الشرع وباطنه ، وهو ما سماه الدارسون لفلسفة ابن رشد من الغربيين

« نظرية الحقيقتين ».

اذا أقررنا بأن للعقل نطاقه الذي تصدق فيه أحكامه ، كما أن للدين نطاقه أيضاً ، وجب أن يكون هنالك في حياة البشر العملية أمور تصيح في نظر الفلسفة من غير أن تصح في نظر الدين ضرورة . فاذا اتفق نظر الفلسفة ونظر الدين في أمر كانت المعرفة بذلك الأمر أتم " ، كما قال ابن رشد نفسه ، وكان الأمر كله صواباً . ولكن اذا اختلف نظر الدين ونظر الفلسفة الى أمر ، فما يجب أن يكون الموقف ؟

- بما أن الفلسفة لطبقة واحدة من البشر ، ولغاية واحدة من النظر (هو البحث عن الحقيقة ) ، فان النص الفلسفي يؤخذ دائماً على ظاهره ، وليس له إلّا معني واحد ".

ولكن بما أن الشرع لجميع طبقات الناس ، وغايته أن يوفر سعادة تلك الطبقات وأن يجلب لها المنافع ويدرأ عنها المضار ، مهما تقلبت الأحوال ، وجب أن يفهم ذلك الشرع على أنحاء مختلفة ومعان متعددة . من أجل ذلك أقر ابن رشد أن للشرع ظاهراً وباطناً ( نصاً يشير الى المعنى العام ثم فحوك يدل على المقصود من الحكم الشرعي في ذلك النص ) .

ثم ان الدين شيء والفلسفة شيء آخر: ليس الدين فلسفة ، وليست الفلسفة ديناً . ولكن هذا لا يمنع من أن يكون في الدين والفلسفة أموثر تتفق وأمور تفترق. فكيف يجب أن نسسلُك حيال الأمور التي تفترق: تختلف أو تتناقض ؟ — يجب حينئذ أن نلجأ الى التأويل في الشرع.

والتأويل عند ابن رشد (فصل المقال ٣٥) « اخراج دلالة اللفظ مر الحقيقة (الظاهرة) الى المجاز (المقصود) من غير أن يُمخلَّ (المتأوّلُ) في ذلك بعادة العرب في التجوّز – من تسمية الشيء بشبيهه أو بسببه أولاحقه أو مُقارنه أو غير ذلك من الأشياء التي عُددت في تعريف أصناف الكَلام المجازي » . ففي آية الاستواء من سورة الاعراف (٧: ٥٣): « إن ربّكُمُ الذي خلق السمواتِ والارض في ستة أيام ثم استوى على العرش » الاستواء الذي خلق السمواتِ والارض في ستة أيام ثم استوى على العرش » الاستواء أ

حقيقة مي الجلوس المألوف (كما نشاهد مَلِكاً يَجلِس على عرش أو انساناً يجلس متمكناً على محرسي ؛ أما المجاز منه فهو السيادة والسلطان ، وقد روى المفسرون شاهداً على ذلك : ثم استوى بشرٌ على العراق .

ويدعو ابن رشد الى التأويل بقوله (فصل المقال ٣٦): «ونحن نقطع قطعاً (في) أن كل ما أدى اليه البرهان وخالفه ظاهر الشرع فذلك الظاهر (منالشرع) يقبل التأويل على قانون التأويل العربي ... وما أعظم ازدياد اليقين عند من زاول هذا المعنى وجربه وقصد هذا المقصد في (التأويل) مسن الجمع بين المعقول والمنقول ؛ بل نقول إنه ما من منطوق به في الشرع مخالف بظاهره لما أدى اليه البرهان إلا سافة اعتبر الشرع وتصفحت سائر أجزائه وجد في ألفاظ الشرع ما يشهد بظاهره لذلك التأويل أويقارب أو يشهد له » .

ويبرز هنا سوالان : ما الايات التي يجب تاويلها ؟ ومن هم الدين يجب ا يـَــَــَوَـلَـّـُوُا التأويلَ ؟

قال ابن رشد في جواب السوال الاول (فصل المقال ٣٦، ٣٦):

« ولهذا المعنى أجمع المسلمون على أنه ليس يجب أن تُسُحْمَل ألفاظ الشرع كليها على ظاهرها بالتأويل ... ثم ان كليها على ظاهرها بالتأويل ... ثم ان ههنا ظاهراً في الشرع لا يجوز تأويله: فان كان تأويله في المبادىء (في العقائد الايمانية) فهو كفر ، وان كان فيما بعد المبادىء (في العبادات) فهو بدعة . وههنا أيضاً ظاهر يجب على أهل البرهان تأويله ، وحمَمْلُهُم آياه على ظاهره كفر (كآية الاستواء مثلاً) » .

أما الذين يجوز لهم أن يتأوّلوا الشرع فهم ذوو الذكاء الفطري والعدالة الشرعية والفضيلة الخلقية من الذين عرّفوا صناعة البرهان. والتأويل (في ما يجب تأويله) فرض العلماء ؟ أما العامة فيجب أن يحملوا كل شيء في الاصل على ظاهره ، ولكن يجب على العلماء اذا تأوّلوا شيئاً من الشرع أن يبوحوا للعامة ببعضة بمقادير تتفاوت كثيراً أو قليلاً بحسب المستوى الفكري للطبقات التي أرادوا أن يبوحوا لها بتلك المقادير من التأويل.

وهكذا يستطيع المسلم اذاكان من الخاصة أن يجمع بين المعقول والمنقول: بين الحكمة والشريعة (بين الفلسفة والدين). أن الانسان محتاج الى الدين ومحتاج الى للفلسفة. غير أن العامي يستغني بالدين عن الفلسفة (لأن المقصود من وجوده السلوك العملي الصالح، وهذا شيء قد ضمينه له الدين). أما المفكر من الخاصة فانه يحتاج أيضاً إلى القدر الذي يحتاج إليه ذلك العامي من الدين، ثم إنه يحتاج الى قدر آخر من الفلسفة يتعشرف به حقائق الاشياء مما سكت عنسه الشرع أو أجاز التوسع فيه.

فالجمع بين الحكمة والشريعة اذن أمر متعلق بالفيلسوف الذي يأخذ من الدين ما يحتاج اليه ومن الفلسفة ما يحتاج اليه ايضاً .

جان شروح ابن رشد على كتب أرسطو أدّت الى عسداوة المسلمين المعاصرين له واتهامه بالزندقة والمروق من الدين ، بينما هي قد أطلقت العقل الاوروبي من عقاله :

كان ابن رشد مُعْجَباً بأرسطو يرى أنه قد وضع علم المنطق وعلم الطبيعة وعلم ما بعد الطبيعة ، ثم ظن فيه الكمال في العقل والعصمة في الرأي . وقد تنبه كثيرون الى هذا الغلو من ابن رشد في شأن أرسطو . ولما جارى ابن رشد أرسطو في السكوت عن العصبية في بناء الدولة تناوله ابن خلدون بالتجريح فقال (المقدمة ٢٣٦):

« وقد غلط أبو الوليد بن رشد في هذا لما ذكر الحَسَبَ في كتاب الحطابة من تلخيص كتاب المعلّم الأول : والحسب هو أن يكون من قوم قديم نُزُلُهُمُمْ في المدينة . ولم يتعرّض لما ذكرناه (١) . ولعسّمري ، ما ينفعه قِدَمُ نُزُلُهِم بالمدينة ان لم تكن لهم عصابة ... »

ولقد تناول ابن رشد بالشرح والتلخيص والرد كتبا لفلاسفة كثيرين منهم أفلاطون وأرسطو والاسكندر الافروديسي وجالينوس وبطليموس والفارابي

 <sup>(</sup>١) في أن البيت والشرف بالإصالة والحقيقسة لأهل العصبية ، ويكون لغيرهم بالمجساز
 ( المقدمة ٢٣٤ – ٢٣٧ ) .

وابن سينا وابن باجّه والغزّالي والمَهديّ بن تومرت. ولكنه عُرف في الغرب بلقب الشارح من شرحه لكتب أرسطو، لقبه بذلك دانتي في الكوميديا الآلهية حينما قال فيه: « ابن رشد، ما أعظمَه شارحاً »!

وكان ميل ابن رشد الى أن يجعل لكل كتاب من كتب أرسطو ثلاثة شروح : شرحاً أصغر أو تلخيصاً للمبتدئين ، ثم شرحاً أوسط ، ثم شرحاً أكبر مبسوطاً (مفصلاً ) لذوي التبحر في الموضوع . ولا حاجة الى القول إن ابن رشد لم يستطع شرح جميع كتب أرسطو ، ولا أن يجعل ثلاثة شروح اكمل كتاب شرحه فعلاً . ثم ان بعض هذه الشروح قد ضاع مع ما ضاع من كتبه الاخرى .

ولابن رشد في شروحه الثلاثة على كتب أرسطو ثلاثة مناهج :

ففي الشرح الأكبر يورد ابن رشد الفقرة من أرسطو ثم يورد بعدها شرحه هو ؛ أما في الشرح الاوسط فانه يورد مطلع الفقرة فقط ثم يبدأ في الشرح ؛ من أجل ذلك لا نستطيع أن نميز في الشروح الوسطى بين أقوال أرسطو وبين آواء ابن رشد . وأما في الشرح الاصغر ، فان ابن رشد يتناول كتاب أرسطو ثم يعرض ما فيه عرضاً حراً فيه حذف واضافة ، وفيه أحياناً موازنة بين ما يقوله أرسطو في الكتاب المشروح وبين مسا يقوله في كتبه الاخرى . وهذا ما يجعل من الشرح في الحقيقة كتاباً مستقلاً . ويحسن أن نذكر أن ابن رشد لم يكتف فقط يتوضيح آراء أرسطو ، بل كثيراً ما كانت شروحه وسيلة الى ابراز آرائه هو باسم أرسطو هرباً من أن يقولها في كتاب يحمل اسمة هو . والعالم — علم الخطابة (أصغر) — صناعة الشعر (أصغر) — ما بعد الطبيعة والعالم — علم الخطابة (أصغر) — صناعة الشعر (أصغر) — ما بعد الطبيعة (أوسط) — كالاخلاق الى نيقوماخس (أوسط) — كالطبيعيات (أكبر) . وكان لشروح ابن رشد ثلاثة آثار ظاهرة :

أ) أثر في تأليفه ، فقد تسرّب الى تآليفه آراء ارسطوطاليسية وآراء طنها أرسطوطاليسية فدافع عنها فأصبحت كأنها آراء له . ولا ريب في أن فهمه الدقيق لآراء أرسطو ــ من معاناة هذه الشروح ــ قد زاد في حبه لأرسطو .

ب) أثر في موقفه من فلاسفة المشرق: الفارابي وابن سينا والغزّاليّ . إنّ ابن رشد يتهم هوّلاء الفلاسفة بأنهم كانوا يتقوّلون على أرسطو (يسبون الله ما ليس له من الآراء). ولقد تحامل من أجل ذلك على الغزّاليّ خاصة ، ففارق بذلك حلمه الذي اشتهر به في مناقشة الفلاسفة الذين كانوا قبل الاسلام . جـ شعَلتٌ فلسفة ابن رشد ، في تآليفه وفي شروحه على أرسطو ، فلاسفة أوروبة أربعَيائة عام : مائتي عام تبعوه في آرائه ونصروه ، ومائتي عام خالفوه ورد وا عليه . ولم يُتعَعُ من قبلُ لفيلسوف أن أخيذ تن فلسفته برُمتها أو أن لاقت مثل هذا الاهتمام .

# تآليفسه

لابن رشد عدد كبير من الكتب في الطب والفلسفة وعلم الكلام والفلك والفيقه والنحو . غير أن كتبه التي حملت شهرته الى اليوم خمسة :

- ــكالكليات في الطب (راجع فوق، ٦٤٦).
- بداية المجتهد ونهاية المقتصد (في الفقه المالكي جاء في مقدّمته):

إن غرض في هذا الكتاب أن أثبت فيه لنفسي، على جهة التذكرة، من مسائل الأحكام المُتفقِ عليها والمختلفِ فيها بأدلتها والتنبيهِ على نُكتِ الخِلاف فيها، ما يجرى الأصول والقواعد لما عسى أن يَرِدَ على المُجتهدِ من المسائل المسكوتِ عنها في الشرع. وهذه المسائل في الأكثر هي المسائل المنطوق بها في الشرع أو تتعلق بالمنطوق به تعلقاً قريباً، وهي المسائل التي وقع الاتفاق عليها أو اشتهر الخِلاف فيها بين الفقهاء الإسلاميّين من لَدنِ الصَحابة رضي الله عنهم إلى أن فشا التقليد. وقبل ذلك فَلْنَذْكُرُ كم أصنافُ الطرق التي تُتَلقي منها الأحكام الشرعية، وكم أصنافُ الأحكام الشرعية، وكم أصنافُ الأسباب التي أوجبتِ الاختلاف، بأوْجزِ ما يُمْكِننا في ذلك. فنقول: إنّ ألطرق التي منها تُلقيّتِ الأحكام عن النبيّ، عليه الصلاة والسلام، بالجنس ثلاثةً: إمّا الطرق التي منها أقرار. وأما ما سَكتَ عنه الشارعُ من الأحكام ف(قد) قال الحظم، وإمّا إقرار. وأما ما سَكتَ عنه الشارعُ من الأحكام ف(قد) قال الخمورُ (أي مُعظمُ الفقهاء، فيه): إنّ طريق الوقوف عليه هو القياس. وقال أهلُ الظاهر: القياسُ في الشرع باطلٌ؛ و (أمّا) ما سَكتَ عنه الشرعُ فلا حُكم له، ودليلُ الفقل يشهَدُ بثُبوته. وذلك أنّ الوقائع بينَ أشخاص الأناسيّ غيرُ متناهية، و (لكنّ) النصوص والأفعال والإقرارات متناهية. ومُحالً أن يُقابَلَ ما لا يَتَناهي بما يتناهي. النصوص والأفعال والإقرارات متناهية. ومُحالً أن يُقابَلَ ما لا يَتَناهي بما يتناهي.

وأصناف الألفاظ التي تُتَلقى منها الأحكام من السمع أربعة: ثلاثة مُتَفَقَّ عليها، وواحدٌ مُختَلَفٌ فيه. أمّا الثلاثة المتنق عليها: لفظ عام يُحْمَلُ على عُمومه (ثم) لفظ خاص يُحمل على خُصوصه (ثم) لفظ عام يُرادُ به الخصوص أو لفظ خاص يُرادُ به العموم. وفي هذا (الصنف الثالث) يدخُلُ التنبيه بالأعلى على الأدنى وبالأدنى على الأعلى وبالمساوي على المساوي. فمثال الأول (أي التنبيه بالأعلى على الأدنى) قوله تعالى: «حُرِّمتْ عليكُمُ المَيْتَةُ والدَّمُ ولحمُ الخنزير » (٥: ٣، سورة المائدة)، فإنّ المسلمين اتفقوا على أن لفظ الخنزير مُتناولٌ لجميع أصنافِ الخنازير، ما لم يكُنْ مِمّا يُقال عليه الاسمُ بالاشتراك مثل خنزير الماء. ومثالُ العام يُراد به الخاص قوله تعالى: «خُذْ من أموالهم صَدَقَةً تُطهِرُهم وتُزكيهم بها » (٩: ٣٠، سورة التوبة)، فإنّ المسلمين اتفقوا على أن الزكاة ليست واجبة في جميع أنواع الأموال. ومثالُ الخاص يُرادُ به العامُ قولُه تعالى: «فو من باب التنبيه الأدنى على الأعلى، فإنّه يُفهمُ من هذا تحريمُ الضرب والشتم وما فوق ذلك.......

وأمّا الطريقُ الرابعُ فهو أن يُفْهَمَ من إيجابِ الحُكم لشيءَ ما نَفْيُ ذلك الحُكْمِ عمّا عدا ذلك الشيء، أو مِنْ نَفْي الحُكم عن شيءَ ما إيجابُه لها عدا ذلك الشيء الذي نُفِيَ عنه. وهو الذي يُعرفُ بدليلِ الخِطاب، وهو أصلٌ مُختَلَفٌ فيه، مِثْلَ قولهِ عليه الصلاةُ والسلام: «في سائمة الغَنَم (الغنم التي تَرعى ولا تُعْلَفُ) الزكاة ». فإنّ قوماً فَهِموا منه أنْ لا زكاة في غير السائمة.

وأمّا القياس الشَرْعي فَهُوَ إلحاقُ الحُكم الواجب لشيء ما بالشَرْع بالشيء المسكوت عنه لشِبْهه بالشيء الذي أوْجَبَ الشرعُ له ذلك الحُكَم أو لِعِلّة جامعة بَينَهما. ولذلك كان القياسُ الشرعيُّ صِنْفينِ: قياسَ شِبْهِ وقياسَ عِلّةٍ.....

وأمّا الإجاعُ فإنّه مُسْتَندٌ إلى أحدِ هذه الطرقِ الأربعة، إلاّ أنّه إذا وَقَعَ في واحدِ منها، ولم يَكُنْ قَطْعيّاً، نُقلَ الحُكْمُ من غَلَبَةِ الظنَّ إلى القَطْع. وليس الإجاعُ أصلاً مُستِقلًا بذاتهِ من غيرِ استنادٍ إلى واحدٍ من هذه الطرق، لأنّه لو كانَ كذلك لكان (ذلك) يَقْتَضِي إثباتَ شَرْع زائد بعد النبيّ صلّى الله عليه وسلّم، إذ كان لا يَرْجعُ إلى أصل من الأصول المشروعة.......

... تهافت التهافت (ردّ على كتهافت الفلاسفة للغزّالي): تناول فيه ابن رشد المسائل العشرين التي ردّ فيها الغزّالي على الفلاسفة . ثم ان ابن رشد تولىّ الدفاع عن آراء الفلاسفة والردّ على الغزّالي في كلّ مسألة ، حتى في مـــا لا يجوز الردّ عليه : قال الفلاسفة القدماء إن السماء (وما فيها من النجوم)

بمثابة الحيوان، فرد عليهم الغزالي في المسألة الرابعة عشرة . ومع أن ابن رشد يجب أن يعلم أن مثل هذا الرأي بعيد عن العقل والصواب ، فانه رد عسلى الغزالي ودافع عن الفلاسفة . ومما يؤسف له ان ابن رشد قال في هذا الفصل ، في معشرض الرد على الغزالي (ص ٤٧٥): « والمكابرة في ذلك قبحة ! » ويستعمل ابن رشد في الرد على الغزالي تعابير مثل : هذا الرجل ، قول في أعلى مراتب الجدل ، قول سفسطائي ، قول من الاقوال الركيكة أو الواهية ، كما قال عنه : هذا قول مغالطي خبيث (ص ٢٦).

ومع أن ردود الغزالي لم تكن برهانية ، ولا كان أكثر ها منطقياً ، فان ردود ابن رشد كانت أيضاً قريبة من ذلك ، الا أن الموضوع الفلسفي كان أحياناً يخدم ابن رشد أكثر ثما خدم الغزالي . على أن مطلع كتهافت التهافت كان احسن إنصافاً للغزالي ، فقد قال ابن رشد : «ان الغرض في هذا القول أن نبيتن مراتب الاقاويل المثبتة في كالتهافت في التصديق والاقناع وقصور أكثرها عن رتبة اليقين والبرهان » . ثم عاد الى الانصاف في الجملة الاخيرة من الكتاب فقال : «وقد رأيت أن أقطع ههنا القول في هذه الاشياء والاستغفار من التكلم فيها . ولولا ضرورة طلب الحق مع أهله ـ وهو ، كما يقول جالينوس ، رجل واحد من ألف ـ والتصدي (١) الى أن يتكلم فيه من ليس من أهله ، ما تكلمت في ذلك ـ علم الله ـ بحرف ... »

وابن رشد يلتمس العذر للغزّالي في وضع كتهافت الفلاسفة والتعرّض للبحث في الفلسفة. يقول ابن رشد (ص ١٠٨):

« فتعرّض ُ أبي حامد الى مثل هذه الاشياء هذا النحو من التعرّض لا يليق بمثله ؛ فإنه لا يخلو من أحد أمرين : إما أنه فهم هذه الاشياء على حقائقها فساقها ههنا على غير حقيقتها ، وهذا فعل الأشرار ؛ وإمّا أنه لم يفهمها على حقيقتها فتعرّض للقول في ما لم يتُحط به علماً ، وذلك من فعل الجهّال . والرجل يتُجلّ عندنا عن هذين الوصفين ، ولكن لا بدّ للجواد من كبوة ؛

<sup>(</sup>١) ولولا الخوف من ان يتصدى للتكلم في هذه الموضوعات ...

فكبوة أبي حامد هي وضعه هذا الكتاب، ولعلَّه اضْطُرَّ الى ذلك من أجل زمانه ومكانه ».

ــ فصل المقال في ما بين الحكمة والشريعة من الاتصال.

\_مناهج الادلة في عقائد الملة.

ير جع تأليف هاتين الرسالتين الى عام ٥٧٥ هـ (١١٧٩ – ١١٨٠ م) ؛ ويبدو أنهما سابقتان على تهافت التهافت . والاتجاه الديني في هاتين الرسالتين بارز (بالاضافة الى كتهافت التهافت) ، ويبدو أن ابن رشد أراد أن يصل بهاتين الرسالتين الى العامة ، كما كان أبو حامد الغزالي قد قصد من كتاب «المنقذ » (في ما يتعلق بالمسائل الفلسفية : سبيل المعرفة والقضايا التي تكفر أو لا تكفر).

#### فلسفته

ابن رشد أوسع فلاسفة الاسلام قولاً في موضوع ما بعد الطبيعة ، وفي صلة الحكمة بالشريعة. هو ذروة التفكير في المغرب مقدرة وموضوعاً: تناول ابن باجّه الكلام على الاسس الفلسفية، وتكلم ابن طفيل على الجانب الطبيعي. فلما جاء ابن رشد قصّر كلامة على الالميات.

المنطق ونظرية المعرفة :

يرى ابن رشد ان المنطق ضروريّ قبل الاشتغال بشيء من العلوم. وهو مُعْجَبٌ بمنطق أرسطو. ولكنه في «علم المنطق» لا يخرج عما رأيناه عند الفارابي وابن سينا من التصور والتصديق والبرهان والقياس.

ولم يضع ابن رشد «نظرية المعرفة»، وان كان قد عرض لحصائص المعرفة حينما قال : «فإن كن لا يعرف الصنعة لا يتعرف المصنوع ، ومن لا يعرف المصنوع لا يعرف الصانع ، فقد وجب أن نشرع في الفحص عن الموجودات على الترتيب والنحو الذي استفدناه من صناعة المعرفة بالمقاييس البرهانية . وهذا الغرض يتم لنا في الموجودات بتداول الفحص عنها واحداً

بعد واحد ، وبأن يستعين في ذلك المتأخَّرُ بالمتقدم » .

ويرى ابن رشد أن المعارف قسمان : المعارف العامة أو المعارف الاولى ، وتكون معروفة بنفسها أو ببادىء الرأي أو بالطبع ضرورة ، ثم المعارف الخاصة التي يَعْرِفها الانسان بالقياس ، أو تكون مشهورة شائعة فيتلقاها الانسان من غيره . وكثير من هذا كلّو يَرجِع التمييزُ فيه الى الذوق أو ذوق الفِطرة السليمة الفائقة .

وعرّف ابن رشد الفلسفة فقال: « فعلُ الفلسفة (التفلسفُ) ليس شيئاً أكثر من النظر في الموجودات واعتبارها من جهة دلالتها على الصانع ، أعني من جهة ما هي مصنوعات ؛ فان الموجودات انما تدل على الصانع لمعرفة صنعتها . وإنه كلما كانت المعرفة بصنعتها أتم كانت المعرفة بالصانع أتم » . والنظر بالعقل في الموجودات معناه استنباط المجهول من المعلوم ، وهو ما نسميه القياس العقلي أو ما نصل اليه بالقياس العقلي . وأتم أنواع النظر بأتم أنواع النظر بأتم أنواع النظر بأتم النواع القياس يجب أن يكون لنا معرفة " بأنواع البراهين وبأنواع القياس ومعرفة " بشروط صحة البراهين وبالتمييز بين أنواع القياس ، كالقياس البرهاني والقياس المخدلي والقياس المغالطي (راجع فصل المقال ٢٧ – ٣٠) .

أما الفيلسوف فهو الذي يطلب الحق (يبحث عن الحقيقة) أو يَعَمْصِد أن يطلب الحق (تهافت ١٤٩). وكذلك العاليم ، بما هو عالم ، انما قصد و طلب الحق (تهافت ٢٥٦).

الطبيعيات (الطب):

ليس لابن رشد في الرياضيات والطبيعيات آراء تذكر ، فقد ذهب بهذين الفنين ابن ُ باجّه وابن طفيل من قبل .

أما جهود ابن رشد في الطب فمعروفة من كالكلّيات: تناول ابن رشد في هذا الكتاب ما يتناوله فصل واحد من كالقانون لابن سينا؛ تكلّم ابن رشد في كتابه على التشريح ووظائف الاعضاء، وعلى المرض وتشخيصه،

وعلى الادوية المفردة وحفظ الصحة والمداواة. وقد لاحظ أن الجُدَرِي لا تُصيب الانسان الواحد مرتين ، وأدرك عمل شبكة العين.

#### ما وراء الطبيعية (الالهيات)

ان شهرة ابن رشد ترجع الى آرائه في ما بعد الطبيعة: الى توفّره على فلسفة ما بعد الطبيعة وعلى آرائه الواضحة في هذا النطاق ، وما فيها أحياناً من جديد ، وان كنا نحن نقر آن هذا الجديد قليل جداً . غير أننا لا يجوز أن نحكم عسلى فلسفة ابن رشد الماورائية بالاضافة الى ما عرفنا عند أرسطو أو عند فلاسفة القرن الثامن عشر ، بل بالاضافة الى عصره الذي عاش هو فيه .

### الوجود (العالم والمادة والصورة):

الوجود «كون الاشياء مطلقاً »، أي ضد العدم ، ولكن ليس بمعنى أن «العدم » ذات ما ، بل بمعنى «خروج الممكن الوجود من القوة الى الفعل » . فالوجود اذن ليس معنى زائداً على الشيء (ليس صفة زائدة على الشيء ، بل هو الشيء ذاته) . والوجود نوعان : وجود معقول ووجود محسوس : «ان نسبة الوجود المحسوس الى الوجود المعقول هي نسبة المصنوعات من الصانع » ، فالبيت مثلاً وجود محسوس ، وأما علم المهندس ببناء البيت (قبل ان يَبُنْيَهُ) فهو الوجود المعقول .

والعالم هو «الوجود بجميع أوجهه المتعددة والمتكثرة » بما فيه من الكون والفساد (تعاقب الصور على المادة أو تقلّب المادة في الصور). ولا يصح في العقل ولا في الذهن أن نتخيل انعالم أكبر مما هو أو أصغر مما هو ، إذ ليس خارج العالم مكان ولا خلاء. والعالم على ما هو عليه موجود بالضرورة، بمادته وبصورته التي وصل في تطوره اليها.

والعالم أزلي (قديم) بمعنى أنه لم يكن هنالك زمن لم يكن العالم موجوداً فيه ، والكنه حادث بمعنى أن له فاعلاً (خالقاً). والعالم مفتقر الى فاعله أبداً حتى يظل موجوداً: ان البناء يبني بيتاً ثم يتركه ويذهب ويظل البيت

قائماً ؛ وقد يموت البناء ، ولكن البيت لا يتهدّم . أما العالم فليس من هذا الجنس ، لأن وجوده لا يتم الا بوجود فاعله ؛ وكل ما في العالم فانما هو مربوط بالقوة التي فيه من الله تعالى ، ولولا تلك القوة التي للاشياء لم تثبت (تلك الاشياء) ظرفة عين ».

وابن رشد أرسطوطاليسي الرأي في الصورة والمادة ، فالهيولى (المادة الاولى) قديمة وهي علة الكون والفساد . والصورة هي المعنى الذي صار به الجسم موجوداً ، أي أن صورة الطاولة هي التي تجعل من الحشب طاولة ، كما أن صورة الحزانة هي التي تجعل من ذلك الحشب نفسه خزانة . والمادة عند ابن رشد – كما هي عند ارسطو – لا تتعرّى من الصورة : ليس للمادة وجود مجرّد (بلا صورة) ولا للصورة وجود مجرّد (بلا مادة) . ولكننا نستطيع أن نتخيل الصورة منفصلة عن المادة تخيلاً .

#### المسكان والزمان:

المكان هو «سطوح الاجسام المحيطة بجسم ما ». والحيتز هو سطوح الجسم الملامسة لما يحيط بها. والمكان من الوجهة النظرية أكبر من الحيز. ويرى ابن رشد أن العالم مصمت (أي ملاء كله)، وليس وراء العالم سطوح تجعل العالم في مكان. والحلاء غير موجود.

والزمان عند أبن رشد معنى ذهني لا وجود له على الحقيقة ، بل هو شيء يفعله الذهن مع الحركة ؛ وهو ليس شيئاً سوى ما يدركه الذهن من هذا الامتداد المقدر للحركة . والزمن ليس له عِظُم (ليس محدوداً) ؛ أما العالم فشأنه أن يكون في زمان (لأنه مقارن للحركة) . والقديم وحده ليس من شأنه أن يكون في زمان (يحيط به من قبله وبعده ، اذ القديم ليس له قبل ولا بعد) . والزمان أزلي (غير متناه من أوله) أبدي (غير متناه من آخره) ، ولذلك كان مقارناً للقديم .

#### الحركة:

الحركة ملازمة للزمان ؛ والزمان شيء يفعله الذهن في الحركة . والحركة

لا تبطل، والزمان كذلك لا يبطل (تهافت النهافت ٧٤). وإن ههنا موجودين فقط: موجوداً لا يقبل الحركة، وموجوداً يقبل الحركة ــوهما مختلفان لا يمكن أن ينقلب أحدهما فيصبح الآخر.

والحركة نفسها ترتقي الى المكان ، والحركة في المكان ترتقي الى متحرّك من ذاته عن محرّك أول ؛ وهذا المحرك الاول أزلي". فالفاعل للحركة هو الفاعل للعالم (تهافت الفلاسفة ٢٦٤).

ومعنى هذا كله عند ابن رشد أن الله هو الموجود الأزلي الذي كان علة العالم وعلة حركته ؛ والله لم يدفع العالم في الحركة ثم تركه مستمراً في الحركة من تلقاء نفسه ، بل ان الله لا يزال هو السبب لحركة العالم المستمرة . وعلى هذا كانت الحركة أزلية لأن فاعلها أزلي ؛ ثم هي أبدية لن تبطل لأن فاعلها أبدي أيضاً .

ويحسنُ ان نمينز بين الحركة المطلقة وبين قياس الحركات. ان حركة السماء (حركة الاجرام في أفلاكها) واحدة بالعدد؛ وهي ليست مولّفة من مجموع حركات كثيرة، كما نتخيلً عادة. نحن في العادة نفترض للشمس والمقمر أجزاء من الحركة نحسبُها ونعدها، بالاضافة الى الأرض التي نعيش عليها والى الفصول التي تمر بأرضنا، ولا صلة لها بالقمر على القمر أو بالشمس على الشمس. فالسنون والشهور والفصول والايام حُسبان ذهني لنا، ولذلك يقول ابن رشد: «وليست حركة السماء مولّفة من دورات كثيرة إلا في الذهن فقط» (تهافت التهافت ٣٨٢ – ٣٨٣ ، راجع ٤٦٧ ؟ ٤٨٧).

#### العلل والاستباب:

السبب والعلة ، في الأصل وعند ابن رشد ، اسمان لمسمّى واحد . والعلل أو الاسباب عنده أربعة ، كما هي عند ارسطو : فاعل ومادة وصورة وغاية (ص ٥٢١ ، راجع ١٥٠ ، ٢٢٢) .

والعلل ضرورية لوجود العالم، أذ أن لكلُّ موجود علةً. ثم ان هذه

العلل مرتبط بعضُها ببعض ومتصل بعضها ببعض: كل علة تصدر عن علة سابقة ؛ وهذا التعانق لا نهاية له من الناحية النظرية ، ولكن الفلاسفة افترضوا أنه يجب أن ينتهيسي عند علة أولى لا يجوز أن يسبقها علة أخرى ، اذ هي عندهم علة لكل شيء بعدها . هذه العلة الاولى الازلية هي علة العلل والفاعل الاول للوجود ، هي صانع هذا العالم ، هي الله .

ولقد حمل ابن رشد على الدهرية لأنهم أجازوا أن تكون العلل غير متناهية ، ومعنى ذلك عندهم إنكار وجود الله . وهو أيضاً يحمل على الاشعرية لأنهم «جحدوا الأسباب المحسوسة» – أي لم يقولوا بكون بعضها أسباباً لبعض – وجعلوا علة الموجود المحسوس (هذا العالم الماديّ) موجوداً غير محسوس بنوع من الكون غير مشاهد ولا محسوس (۱) . ثم إنهم أنكروا الأسباب والمسببات ، وهذا نظر خارج عن الانسان بما هو انسان » (ص وضعاً أن ههنا أسباباً ومسببات ، وأن المعرفة بتلك المسببات لا تكون على التمام إلا بعرفة اسبابها . فرقع هذه الاشياء (۱) مُبطِل للعلم ، حتى يلزم ألا يكون ههنا شيء معلوم أصلاً علماً حقيقياً ، بل ان كان (ههنا شيء معلوم أسلاً علماً حقيقياً ، بل ان كان (ههنا شيء معلوم بأسبابها ، وبه (۱) يفترق من سائر القوى المدركة . فمن رفع الاسباب فقد رفع العساب فقد وفع العقل » (ص ۵۳۲ ) .

الروح والنفس والعقل :

أما الروح (وهي الحرارة الطبيعية واهبةُ الحياة) فابن رشد لا يجيب العامة اذا سألوا عنها بجواب فلسفي ، بل بجواب شرعي هو قول الله تعـــالى : «ويسألونك عن الروح ؛ قل ِ: الروم من أمر ربي . وما أُوتِيمُ مِنَ العلم إلّا

<sup>(</sup>١) أي ارادة الله المستقلة عن كل ارتباط بين الاسباب والمسببات.

<sup>(</sup>٢) الصلات بين الاسباب والمسببات.

<sup>(</sup>٣) بهذا الادراك للموجودات بأسبابها .

قليلاً ، (١٧: ٨٥، سورة الاسراء).

وأما النفس فهي من الأمور الغامضة؛ ولكنها على كل حال « ذات وليست جسماً ». وهي حيّة عالمة قادرة مريدة سميعة بصيرة متكلّمة. والنفس خلاف الروح بلا شك ، وخلاف العقل على الأرجح : « أنها الجزء المفكّر في الانسان » ، ثم هي « الشيء الذي يصبح به الانسان انساناً » .

ونحن لا نعرف حد النفس على التحديد والحصر ، وان كنا ندرك انها في أجسامنا وندرك بها الاشياء . والنفس واحدة ولكنها تظهر كأنها منقسمة بين الاشخاص كما يظهر نور الشمس منقسماً في غرف البيت الواحد . ثم ان الشخص اذا ما رجعت نفسه الى النفس الكلية عادت معها واحدة بالعدد ، ولهذا كانت النفس خالدة لا تهم لمك بهلاك البدن .

والنفس لا تفعل (أي لا تدرك : لا تبصر ... ، لا تسمع ... ) إلا إذا كانت متصلة بجسد . ويعتقد ابن رشد مع قدماء الفلاسفة (وبخلاف الغزالي) بأن للأجرام السماوية أنفساً .

والنفس معنى شخصي ، أي أن قوى النفس (البصر ، السمع ، الحس .. ) لا تظهر الا اذا اتصلت النفس بشخص ؛ أما العقل فليس فيه من معنى الشخصية شيء ، بل هو «إدراك الموجودات مجردة من المادة ». وهنالك فرق آخر بين النفس والعقل : انك بالنفس تدرك الاشياء كما تبدو لك ، ولكنك بالعقل تدركها بأسبابها وعلى ما هي في حقيقتها .

ويجدر بنا أن نعلم ثلاثة أنواع من العقول: العقل المحض والعقل الفعال والعقل المنفعل: فالعقل المحض هو الذي «أفاد الموجودات الترتيب والنظام الموجود في أفعالها ؛ وعقله أذاته أنه هو عقله الموجودات كليّها ». اي انه هو الله. وأما العقل الفعال فهو موجود وحاني ليس بجسم ، وهو واهب العقل الانساني عندهم (عند الفلاسفة) ، ويسمتى في الشريعة ملكاً (بفتح اللام: واحد الملائكة) ؛ وأما العقل المنفعل ففي تحديده وصلته بالعقل الفعال بعض الغموض ، وخلاصة القول فيه أنه العقل الذي فينا والذي يدرك صور

الموجودات في عالمنا ادراكاً لا نهاية له ، بعد أن يتلقّـاها ـــ على وجه مـــن الوجوه ـــ من العقل الفعـّال .

ويتصبح أن نسمي هذا العقل «العقل الانساني » أو «العقل الهيولاني ». والعقل بما هو عقل خالد: أزلي أبدي. ولكنه يخلد على أنه عقل واحد لا عقول متفرقة: ان الحالد هو العقل لا الاشخاص الذين حل فيهم العقل في أثناء حياتهم.

#### الله تعالى :

في كتب ابن رشد تعريفان لله . أو مدركان على الاصح : مدرك فلسفي قريب من قول أرسطو (نجده في كتهافت التهافت ، ثم في عدد مسن الاشارات في رسالتي الكشف عن مناهج الادلة وفصل المقال) وهو رأي ابن رشد على الحصر ؛ ثم هنالك مدرك آخر هو المدرك الفلسفي نفسه ، ولكن ابن رشد كساه لفظاً دينياً . هذا المدرك نجده في رسالة الكشف عن مناهج الادلة وفي عدد من الاشارات في فصل المقال وفي تهافت التهافت حيناً بعد حين .

أماك المقد مات الممهدات (في الفقه) فمدرك الله فيه هو المدرك الاشعري . إن المدرك الفلسفي الحالص لله لا يمكن أن يفهم عند ابن رشد مستقلاً عن وجود العالم ؛ فالله هو الصانع الحالق الاول صنع كل ما في العالم لحكمة (على مقتضى ترتيب ونظام وقانون) ، بأن صدرت عنه جميع الموجودات المتغايرة (المختلف بعضها من بعض) صدوراً أولاً (أزلياً) ومرة واحدة (مهافت التهافت ١٧٨ ، ١٩٣ ، ١٦٢ – ٤١٣).

هذا الفاعل الاول واحد ، والوحدانية ذاتية فيه اذ لا يمكن أن تكون الوحدانية زائدة على ذاته التي هي في الوقت نفسه وُجودُه . ان وجود الله أو ذاته أو وحدانيته كلمات يختلف معناها في قاموسنا ، ولكن دلالتها فيما يتعلّق بالله واحدة (راجع ص ١٩٧).

وهو قديم ، لأن الواحد ، بما هو واحد ، سابق على كلّ مركتب (ص

٣٣٣) وهو قديم بذاته (ص ٦) بالاضافة الى العالم الذي هو قديم بالله (خلقه الله منذ الازل). وهذا الاول (القديم) باق مطلق غير مقيد ولا قابل لصفة ولا يتغير أصلاً (ص ٥٨ ، ١٨٠، ٢١١).

ويعرّف ابن رشد الارادة بأنها شوق في نفس المريد، فاذا فعل المريد ما تشتاق نفسه اليه وحصل لها المرّاد بطل شوقها (آنياً على الأقل) ؛ والمريد المختار هو الذي ينقصه المراد (فنحن لا نريد الحصول على شيء الا إذا كذًا نشعر بالحاجة اليه وكنا في الوقت نفسه لا نملكه). ومعنى ذلك أن كلّ ارادة تنتج في صاحبها انفعالاً وتغيراً. من أجل ذلك لا يكون العالم قد وجد عن الله بالارادة ، بل بجهة أعلى من الارادة وأعلى من الطبيعة ، الا اذا عنينا بالطبع وبالطبيعة جريان الأمور مجرى الترتيب والنظام على ما يقتضي العقل (راجع ص ٣٩ ، ١٤٨ ، ١٤٩ ، ٢٧٣ ).

في هذا المدرك الفلسفي الخالص لله لا يفرق ابن رشد بين المُوجد (الله الذي هو سبب هذا العالم) وبين الموجود (العالم الذي نشاهده بحراستا أو ندركه بعقولنا)؛ ولا بين الاول (الله الذي هو السبب المطلق والعلة الاولى) وبين الصادر عنه (الوجود المتأخر عن الله بالذات). ان ابن رشد يقبل قول نفر من مشاهير الفلاسفة قالوا: «ان الله سبحانه هو الموجودات كلّها والمنعم بها » (ص ٤٤٢) في وقت واحد. ثم زاد هذا القول شرحاً فقال (ص ٤٦٢ بها » (ص ٤٤٢): «وقد قام البرهان على أن لا موجود الا هذه الموجودات التي نعقلها نحن ... وللموجود وجودان: وجود أشرف ووجود أخس ؛ والوجود الاشرف هو علة وجود الاخس . وهذا هو معنى قول القدماء: إن الباري سبحانه هو الموجودات كلّها والمنعم بها والفاعل لها ... ولكن هذا كلّه هو من علم الراسخين في العلم ، ولا يجب أن يكتب هذا ولا أن يكلّف الناس اعتقاد علم الراسخين في العلم ، ولا يجب أن يكتب هذا ولا أن يكلّف الناس اعتقاد كما أن متن كتمه عن أهله فقد ظلم ».

وأراد ابن رشد أن يكسو المدرك الفلسفي لفظاً دينياً فلم يتأت له ذلك

لاختلاف المدركين اختلاف تضاد "، فلجأ الى وسيلة بارعة هي معالجة هذا الموضوع بالاضافة الى الجمهور الغالب من البشر. ان ابن رشد يريد من مجمهور الناس ، أو لجمهور الناس على الاصح ، أن يتجنبوا البحث النظري في الأمور الماورائية لأن هذا البحث خارج عن طورهم وطوقهم ، ثم هو وراء حاجتهم وبعيد عن نفعهم . بعدئذ قال ابن رشد (الكشف عن مناهج الادلة ٥٩) : فالذي ينبغي للجمهور أن يعلموه من أمر صفات الله « هو ما صرح به الشرع فقط ، وهو الاعتراف بوجودها دون تقصيل الأمر فيها ، فانه ليس يمكن أن يحصل عند الجمهور في هذا يقين أصلا ". وأعني ههنا بالجمهور كل من لم يعن والصنائع البرهانية » ، ولو كان من علماء الكلام .

وفيما عدا ذلك فابن رشد يقبل أن يقول الجمهور في وجود الله وذاتسه وصفاته ما قاله المعتزلة ؛ ذلك لأن الجمهور طبقات متعددة فوجب أن يُمزج لكل طبقة منها ما تحتمله من آراء المعتزلة .

إثبات وجود الله :

ويحسن أن نورد هنا رأي ابن رشد في اقامة الدليل للجمهور على وجود الله ، وهو أمر يصلّح لجميع طبقات الناس أيضاً . قال ابن رشد (الكشف ٤٥ ــ ٤٧ ) :

« الطريق التي نبّه الكتاب العزيز عليها ودعا الكلّ من بابها تنحصر في جنسين : في العناية بالانسان وخلق جميع الاشياء من أجلها (من أجل العناية به) ؛ ولننسَسم هذه دليل العناية ؛ ثم ما يظهر من اختراع جواهر الاشياء ، مثل اختراع الحياة في الجماد و (اختراع) الادراكات الحسيّة والعقل ؟ ولنسم هذا دليل الاختراع » » .

ويفصّل ابن رشد ذلك فيقول: إن دليل العناية يقوم على أن جميع الاشياء في عالمنا موافقة لوجود الانسان: (كوجود الشمس والقمر والنبات والحيوان والأمطار والبحار والهواء والنار، ثم في أعضاء الانسان نفسها) مما يدل على

أن موجد هذا العالم حكيم مريد مختار . وأما دليل الاختراع فيقوم على أن جميع هذه الموجودات تخترَعة (من العدم ، تحدّثة) ، فلا بد اذن من وجود مخترع لها . ولكن بما أن هذه الأشياء من جنس يَعْجِزُ البشر عن مثله (كالشمس والقمر والبحار والجبال والعواصف وغيرها من العُلمَيّات) فيجب أن يكون لها مخترع قادر عليها ، ذلك هو الله .

غير أن ابن رشد يقول بصراحة : « فهذان الدليلان هما دليلا الشرع (الكشف ٤٦ ، السطر الاخير ) .

### الرسل والانبياء:

وكذلك لابن رشد موقفان من الانبياء. أما من الجانب الديني فابن رشد يقول: ان في الناس احساساً بأن الله يرسل رسلا " الى عباده ، فهذا الاحساس فيهم دليل على أن الله يرسل رسلا ". ومن المعلوم أيضاً أن الانبياء يضعون الشرائع بوحي من الله ، فبهذا وأمثاله يجب الاعتقاد بالرسل . فالشرع عند ابن رشد وازع اجتماعي ، والايمان بالرسل من الشرع . وبما أن الشرائع مبادى المسلوك الحسن في الحياة وللفضائل فيجب الاعتقاد بكل ما جاءت به الشرائع من أجل هذا الوازع الاجتماعي الذي هو السبيل الوحيد لصلاح البشر .

أما في الجانب الفلسفي فالنبوة أمر خارج عن طبيعة الانسان (تهافت التهافت ٣٥٤): والصفة التي يُسمتى بها النبيُّ نبيتاً هي الإعلام بالغيب ووضع الشرائع الموافقة للحق والمفيدة من الاعمال ما فيه سعادة جميع الحلق ... والذي يقول به القدماء (الفلاسفة) في أمر الوحي والرويًا انما هو عن الله تبارك وتعالى بتوسيَّط موجود روحاني ليس بجسم ، ودو واهب العقل الانساني عندهم (عند الفلاسفة) ؛ وهو الذي تُسبَّديه الحُدُثُ أَنْ المنهم العقل الفعال ؛ وسمتى في الشريعة ملكاً » (ص ١٦٥).

والإخبار بالغيب ، عند ابن رشد ، مرتبة من العلم بقوانين هذه الطبيعة :

<sup>(</sup>١) المتأخرون من الفلاسفة ( الاسكندرانيون ) .

فاذا كان إخباراً بالأحداث الماضية فهو ربط بين المسبّبات وأسبابها. واذا كان إنذاراً بالمقبل من الاحداث فيكون اطلاعاً على هذه الطبيعة وحصول العلم بالأشياء الممكنة على الترتيب المعقول (ص ٥٣١ – ٥٣٣). وهذا يعني أن كلّ من بلغ من العلم مثل هذه الرتبة يمكنه أن يخبر بالماضي وبالآتي من الاحداث. من أجل ذلك قال ابن رشد (ص ٥٨٣): وأصدق كلّ قضية أن كل نبي حكيم ، وليس كلّ حكيم نبيّاً ». فالنبي عند ابن رشد اذن هو الفيلسوف الذي يأخذ على عاتقه محاولة اصلاح البشر.

والمعجزات أو الخوارق تابعة للنبوة. وابن رشد يفسر المعجزات الخارقة (ص ٥١٥) بأنها أمور ممكنة في نفسها ، ولكن يتعجز بعض الناس عنها . وليس يمكن أحداً أن يأتي بعمل خارق للطبيعة ممتنع في نفسه (١) . وأبين المعجزات كتاب الله العزيز الذي لم يكن خارقاً من طريق السماع (٢) ، كانقلاب العصاحية ، وانما ثبت كونه معجزاً من طريق الحس والاعتبار لكل انسان وجد ويوجد الى يوم القيامة . وبهذا فاقت هدفه المعجزة سائر المعجزات (ص

المسائل الثلاث (راجع فرق ، الغزالي ).

لابن رشد مسلك واضح وقول موجز في هذه المسائل يَرْجِع بهما الى أن الناس طبقتان : خاصّة ، من واجبهم أن يعتقدوا الأمور على حقائقها المبرهنة عندهم ولكن بينهم وبين أنفسهم ؛ ثم عامّة يجب عليهم أن يعملوا بظاهر الشرع لتصلّح حياتهم في الدنيا ، وليس واجباً عليهم أن يتطلّبوا فهم حقائق الامور لأنهم قاصرون عن ذلك عاجزون.

قدم العالم:

يرى ابن رشد أن الخلاف في هذه القضية بين الاشعرية (القائلين بأن

<sup>(</sup>١) الامور التي تخالف القوافين الطبيعية .

العالم مخلوق تُحدّث ) وبين الفلاسفة (القائلين بأنّ العالم قديم أزليّ ) راجع الى اللفظ.

يرى ابن رشد (فصل المقال ١٢ – ١٤ ) أنَّ في الوجود طرَّفَيْن وواسطةٌ ؛ ولقدر اتفق الجميعُ (الاشعرية والفلاسفة ) على الطرفين :

هنالك واحد بالعدد قديم ، هو الله .

ثم هنالك على الطرف الآخر كاثنات ممتكثّرة (الأشجار والبيوت والكراسي وأفراد النوع البشري)، وهي عند الجميع محدثة.

غير أنهم اختلفوا في هذا «العالم بجملته » ( بمادته ) أقديم هو أم محدث؟ يقول ابن رشد : « و ( العالم ) في الحقيقة ليس محدثاً حقيقياً ولا قديماً حقيقياً ؛ فإن المُحدَّث الحقيقي فاسد ضرورة الفني في المستقبل ، والعالم ليس من طبيعته أن يفني ، أي تنعدم ماد ته ) ؛ والقديم الحقيقي ليس له علة ( والعالم له علة ) .

اذن:

- العالم محدث اذا نظرنا اليه من حيث أنه معلول (عن الله).

- العالم قديم اذا اعتبرنا أنه وُجد عن الله منذ الازل (من غير تراخٍ في الزمـــن ).

وبكلمة ثانية : ان العالم بالإضافة الله محدث ، وبالاضافة الى أعيان الموجودات قديم .

وابن رشد يعتقد بلا ريب أن العالم قديم بالمعنى الفلسفي . غير أنه يشير الى ذلك اشارة غامضة في فصل المقال (ص ١٣ – ١٤) ويستغلّل نفسه في تهافت التهافت بنقض براهين الغزّالي في هذا الموضوع إلاّ في اشارات عارضة غامضة (ص ٣٢ وما بعدها ، ٦٤ وما بعدها ) .

علم الله بالكليّات دون الجزئيات:

لم يستطع ابن رشد الا أن يكون صريحاً في هذه القضية ومخالفاً لرأي الاشعرية فيها مخالفة واضحة . ينطلق ابن رشد هنا من أن علم الله مخالف لعلم البشر: ان علم البشر مسببّ بالحوادث، ثم إنّ علمنا ناقص مسببّ بالحوادث، ثم إنّ علمنا ناقص ومتأخر عن المعلوم (تهافت ٤٤٠). وابن وشد لا يرضى بحال أن تقيسَ علم الله على علمنا أو أن نشبته أحدَ العلمين بالآخرِ ، ولا من باب التمثيل.

ان الغزالي كان قد قال عن الفلاسفة إنهم يرّوْن أن الله يعلم الكُليّات ولا يعلم الجزئيات. فرد ابن رشد على الغزّالي بأن الفلاسفة يرون أن علم الله لا يُوصَف بكليّ ولا بجزئي (تهافت التهافت ٧٠٥). وشرح ابن رشد هـذه الجملة في فصل المقال (ص ١١ – ١٢) فقال: «ان أبا حامد قد غلط على الحكماء المشّائين في ما نسب اليهم من أنهم يقولون إنه تقدّس وتعالى لا يعلم الجزئيات أصلاً. بل (هم) يروّن أنه تعالى يعلمها بعلم غير مجانس لعلمنا، وذلك أن علمنا معلول المعلوم به فهو محدث بحدوثه ومتغيّر بتغيّره. وعلم الله سبحانه بالوجود على مقابل هذا، فإنه عِلّة المعلوم الذي هو الوجود. فمن شبّه العلمين أحدَهما بالآخر فقد جعل ذوات المتقابلات (الاطراف فمن شبّه العلمين أحدَهما بالآخر فقد جعل ذوات المتقابلات (الاطراف المتقابلة المتناقضة) واحدةً ، وذلك غاية الجهل ... و (الفلاسفة)ليس يُرُونَ أنه (تقدّس وتعالى) لا يعلم الجزئيات فقط على النحو الذي نعلمه (١١)، الم ولا الكُليّات فالمعلومة عندنا معلولة أيضاً عن طبيعة الموجود، والأمر في ذلك (فيما يتعلّق بعلم الله) بالعكس. ولذلك ما قد أدّى اليسه البرهان أن ذلك العلم (علم الله) منزّه عن أن يوصف بكليّ أو بجزيّ — المرهان أن ذلك العلم (علم الله) منزّه عن أن يوصف بكليّ أو بجزيّ و فلا معني للاختلاف في هذه المسألة ».

حشر الارواح دون الاجساد:

ابن رشد فلسفي الرأي في السعادة والشقاء: أنه يرى أن أهل الشرائع والعلماء (الفلاسفة) قد أتفقوا على أن النفس تبقى بعد مفارقة البدن (وتتعرّى من الشهوات الجسمانية ؛ فان كانت زكية (مهذّبة بالعلوم الّي اكتسبتها في

<sup>(</sup>١) على النحو الذي نعلمه نحن البشر : نعرف بعد ان كنا لا نعرف .

حياتها الدنيا) تنضاعف زكاوها ... وان كانت خبيئة زادتها المفارقة (للبدن) خبثاً لأنها تتأذّى (حينئد) بالرذائل التي (كانت قد) اكتسبتها، ثم تشتد حَشَرتها على ما فاتها من التركية قبل مفارقتها البدن، لأنها ليست يمكنها الاكتساب الا مع هذا البدن » (الكشف عن مناهج الادلة ١١٩ – ١٢٠)، كما قال ابن سينا.

يقول ابن رشد إن الفلاسفة لم يتكلّموا في المعاد (الحشر). غير أن الشرائع تكلّمت في المعاد فجعله بعضها روحانياً ، وجعله بعضها روحانياً وجسمانياً معاً ؛ وسكت الفلاسفة عن رأي الشرائع في المعاد فيما بينهم ، ثم شارك كل واحد منهم قومته في قولهم بالمعاد . ولم يكتف الفلاسفة باظهار القول بالمعاد ، بل قرّعوا كلّ مَن تعرّض للمعاد بالبحث نفياً أو إثباتاً .

وعمدة ابن رشد في رأيه هذا أن الشرائع في الأصل مبدأ للسلوك الحسن في الحياة الدنيا وللعمل الصالح ؛ وأن المعاد في كل شريعة أفضل الأسباب التي تحث جُمهور الناس على ذلك . ثم ان ابن رشد قال إن جعثل المعاد روحانياً وجسمانيا معاً ، كما جاء في الاسلام ، أفضل (وان كان ذلك مخالفاً لرأي الفلاسفة ) لأنه أكثر حثاً بلحمهور الناس على التمستك بالفضائل وعلى العمل الصالح .

وهكذا نجد أن ابن رشد قد تناول الغاية القصوى (العامل التهذيبي) للمعاد ولم يتعرض للمعاد نفسه ، لا في الكشف عن مناهج الادلـّة (ص ١١٨ – ١٢٣) ولا في تهافت التهافت (٥٨٠ – ٥٨٦).

قال ابن رشد (تهافت التهافت ۸۰ وما بعدها):

زعم الغزّالي « أن الفلاسفة ينكرون حشر الاجساد . وهذا شيء ما وُجد لواحد ممن تقدّم (من الفلاسفة ) فيه قول ... وأول من قال بحشر الأجساد أنبياء بني اسرائيل ، وتواتر القول عنءيسى عليه السلام ؛ وهو قول الصابئة (أيضاً وقول ) هذه الشريعة (الاسلام). والقوم (الفلاسفة) أشد الناس

تعظيماً لها (للشريعة) وايماناً بها. والسبب في ذلك أنهم يُرُوْنَ أنها تنحو نحو تدبير الناس الذي به وجود الانسان بما هو انسان وبلوغه سعادته الحاصة به. و ذلك أنها ضرورية في وجود الفضائل الخلقية للانسان والفضائل النظريسة والصنائع العملية.

الرد على الغزالي في أمر النفس:

المسألة الثامنة عَـشُرَة في تهافت الفلاسفة للغزّالي نصّها: « في تعجيزهم (تعجيز الفلاسفة ) عن إقامة البرهان العقلي على أن النفس الإنساني جوهر روحاني قائم بنفسه ».

# وقد رد ابن رشد على الغز الي بما يلي :

- استعمل أبو حامد في ذلك قولاً سفسطائياً ؛ وعيلم النفس أغمض وأشرف من أن يُدرك بصناعة الجدل . ومع هذا فانه كم يأت ببرهان ابن سينا على وجهه . بنى (ابن سينا) برهانه على أن المعقولات ان كانت حاليّة في جسم فلا يخلو أن تَجِل منه في شيء غير منقسم أو في منقسم مم أبطل أن تحلّ في منقسم أو غير منقسم ، فبطل (عند ابن سينا) أن يكون العقل حالا في جسم أصلا .

فقال أبو حامد: لا يبعد أن تكون نسبة العقل الى الجسم نسبة أخرى. والعقل (كما يقول ابن رشد) ليس له ارتباط بقوة من قوى النفس. (الدليل الاول).

- لا دليل عندنا على أن العقل يحل في عضو مخصوص ، والمعروف أنه لا عضو في الجسم خاص بالعقل . وكذلك لا يجوز أن يقال إن الانسان عالم كما نقول ان الانسان مبصر ؛ فالمعروف أن البصر يكون بعضو ظاهر مخصوص ، وليس العقل كذلك ، وان كنا نعلم أن التخيل والفكر والذكر تكون في مواضع معلومة من الدماغ .

- أما قوله (قول الغزالي) إنه يجوز أن ُتَّخرق العادة فيبصر البصرُّ ذاتُهُ فقول في نهاية السفسطة والشعوذة . وأما قوله إنه لا يبعُد أن يكون (هنالك)

إدراك جسماني يدرك نفسه فله إقناع ما ، وان كان رأي الفلاسفة أنه ممتنع . إن العقل والمعقول شيء واحد (بخلاف البصر والمبصر، والسمع والمسموع ، وسائر الأمور الحسية) . ولو عقل المركب ذاته لعاد المركب بسيطاً وعاد الكل هو الجزء ، وذلك كله مستحيل . ولو أن الغزالي ساق هذا القول على ترتيب برهاني مع تقديم المقدمات لكان مقنعاً .

اذا قبلنا أن تكون القوى المدركة (العقل) متعلقة بالحرّ الغريزي (بنمو الجسد وضعفه)، وكان الحارّ الغريزي يدركه النقص بعد الاربعين، فالعقل حينئذ يَشيخ بشيخوخة الجسم. وأما اذا كان العقل مختلفاً من الحواس فليس يلزم أن يجري على الحواس من الضّعف بالهرم والشيخوخة.

#### القضاء والقدر والحتمية

القضاء والقدر عند ابن رشد من المسائل الشرعية ، بل من أعوص المسائل الشرعية اذ ليس فيهما قَوْلُ فَصُلُ ، ففي القرآن الكريم آيات كثيرة تدل على أن الانسان مُجبَره ، وآيات غيرها تدل على أن الانسان تحيير ، وآيات فيها أن الانسان تجبّر في بعض أعماله مخير في بعضها الآخر ، ومثل ذلك نجده في الحديث أيضاً . وكذلك اذا رجعنا الى اختبارنا رأينا مثل هذا : في حياتنا أحداث كثيرة تدل على أنا مخيرون نفعل ما نشاء ، وأحداث تدل على أننا مضطرون الى سلوك سبل معينة في الحياة .

وابن رشد لا يوافق الاشعرية الذين يقولون إن للانسان كسباً: أن يكون قد أُجبر على العمل منذ الأزل ثم تركت له حرية الاختيار في إتيان ذلك العمل على شكل معيّن (راجع فوق: الاشعرية).

من أجل ذلك كلّه يرى ابن رشد أن الشرع لم يتقيْصد أن تكون الأفعال (التابعة للجماد والبهيم والانسان) جبراً محضاً. وأنما متقيْصد الشرع الجمع بينهما على التوسيط، وذلك أن الله خلق لنا قوى نقدر بها أن نكتسب أشياء هي أضداد. غير أن كل فعل لا يتم في جسم ما الا باجتماع نوعين

من الاسباب : نوع داخلي في الجسم نفسه (هو استعداد للانفعال) ، ثم نوع خارجي من الاسباب محيطة بذلك الجسم (قادرة على الفعل) . ان الحشب مثلاً يحترق بالنار لا لأن النار فقط تنطوي على فعل الاحراق ، بل لأن الخشب نفسه منطو على استعداد للاحتراق . واحتراق الحشب يتم باجتماع السبب الذي من داخل بالسبب الذي من خارج . يقول ابن رشد (الكشف عن مناهج الادلة ١٠٧ – ١٠٨) :

«ولما كانت الاسباب التي من خارج تجري على نظام محدود وترتيب منضود لا تخيل في ذلك بحسب ما قدرها بارئها عليه ؛ وكانت ارادتنا وأفعالنا لا تتم ولا توجد بالجملة الا بموافقة الاسباب التي من خارج ، فواجب أن تكون أفعالنا تجري على نظام محدود: أعني أنها توجد في فواجب أن تكون أفعالنا تجري على نظام محدود: أعني أنها توجد في أوقات محدودة ومقدار محدود. وانما كان ذلك واجباً لأن أفعالنا تكون مسببة عن تلك الأسباب التي من خارج ، وكل مسبب يكون عن أسباب محدودة مقدرة فهو ضرورة محدود مقدر وليس يلفى هذا الارتباط بين أفعالنا وبين الاسباب التي من خارج فقط ، بل بينها وبين الاسباب التي خلقها الله تعالى في داخل أبداننا (أيضاً). والنظام المحدود الذي في الأسباب الديني الى الحتمية المادية ، أعني التي لا تخل ، هو القضاء والقدر » في الأسباب المادية على الأصبح ، ليست مخالفة لمقصود الشرع ، ذلك لأن الاسباب المادية على الأصبح ، ليست مخالفة لمقصود الشرع ، ذلك لأن الاسباب التي تجري بها الافعال هي أيضاً من خلق الله ، ثم هي قديمة أزلية . فعلى هذا نقول إن أفعالنا مقدرة علينا من لك أن الله تعالى ومنذ الأزل .

## طبقات المجتمع

الناس عند ابن رشد خاصّة وعامّة ، كما هم عند جميع الفلاسفة . إلا ان ابن رشد كان أحسن تقسيماً لتلك الطبقات وأكثر انصافاً لأهلها . ينقسم الناس قسمين صغيراً وكبيراً أو خاصّة وجمهوراً غالباً . أما الحاصة فهم أهل البرهان من الفلاسفة ومن كان الواحد منهم خيراً من ألف أو من كان منهم في العصر الواحد شخص واحد (راجع بهافت التهافت ۱۸۸٥). وأما الجمهور الغالب فطبقات كثيرة يدخل فيها عند ابن رشد أكثر علماء الكلام والإمام الغزالي نفسه. ذلك لأن الغزالي ، في رأي ابن رشد ، يشوش على الفلاسفة بالقول السخيف (ص ١١، ١٥٥) ويفعل فعل الأشرار والجهال والبطالين (ص ١٠٨، ١٥٩) اضطراراً منه الى أن يجاري (العامة من ) أهل زمانه (ص ١٠٨، ١٥٩) وهو اضطراراً منه الى أن يجاري (العامة من ) أهل زمانه (ص ١٠٨) . وهو كالوكيل الذي يُقر على موكله بما لم يأذن له فيه (ص ١٧١) . ثم هو لا ينقل مذهب الفلاسفة على وجهه ، بل يتقول عليهم (ص ١٧١) . ثم هو ومسلك الغزالي هذا ، في رأي ابن رشد ، أشد ضرراً على العامة مما لو تُرك العامة لأنفسهم بلا هداية ، ثم انه أشد ضرراً على الاسلام من أعداء الاسلام . غير أن أبن رشد يشعر دائماً أنه يتحامل على الغزالي فيحاول أن يلتمس له الاعذار فيزيد في الاساءة اليه . من ذلك قوله (فصل المقال ١٨٤) :

«.... وأما اذا أُثبت (البراهين) في غير كتب البرهان، واستُعمَّمات فيها الطرق الشعرية والحطابية والجدلية - كما يصنعه أبو حامد - فخطأ على الشرع وعلى الحكمة، وان كان الرجل إنما هو قصد خيراً: وذلك أنه رام أن يَكُشُر أهل العلم بذلك، ولكن كثر بذلك أهل الفساد بدون كثرة أهل العلم. وتطرق بذلك قوم الى ثلب الحكمة وقوم الى ثلب الشريعة وقوم الى الجمع بينهما في الثلب (الذم).

وأما المسلك الصحيح مع الجمهور فهو الذي سلكه الشرع معهم: ان الشرع أعطى العامة من الدين والعلم مقداراً تحتمله عقولهم، ولم يعطهم ما هو الحق ولا ما يجب أن يتعطوا ؛ ان الشرع قد قصد تعليم الجمهور القدر الكافي لتبليغهم سعادتهم الخاصة بهم. ان أفهام الجمهور لا يمكن أن تنتهي الى الدقائق المنطوية في البحث في علم الله وصفاته وفي المعاد،

فعلينا أن نسكت تجاه الجمهور عن هذه المعاني كما سكت الشرع عنها (تهافت التهافت ٣٥٦، ٣٩٦، ٣٩٦).

ثم يميتر ابن رشد طبقات الناس ثلاثة أصناف (فصل المقال ٥٦): أدناها صنف ليس من أهل التأويل أصلاً، وهم الحكابيون (الذين يوخذون بالالفاظ ويميلون متح العاطفة والهوى) أو الجمهور الغالب؛ ثم صنف من أهل التأويل الجدلي، وهولاء هم الجدليون بالطبع فقط، أو بالطبع والعادة (من الذين رُزقوا نصيباً قليلاً من الذكاء أو نالوا حظاً يسيراً من العلم)؛ ثم صنف من أهل التأويل اليقيني، وهولاء هم البرهانيون بالطبع والصناعة، أعني صِناعة الحكمة (الفلاسفة).

#### الصلة بين الحكمة والشريعة

ان الفلسفة الاسلامية في بعض جوانبها تخيرية (تحاول أن تؤلف بين عدد من المذاهب الفكرية تأليفاً عاقلاً) ، كما نجد عند ابن سينا مثلاً ، ثم هي في بعض جوانبها الاخرى تلفيقية (تجمع بين آراء من المذاهب الفكرية على غير منهاج واضح) ، كما نرى عند اخوان الصفا.

غير أننا لا يجوز لنا أن نقول إن الفلسفة الإسلامية كانت توفيقية بالمعنى الذي قصده نفر من المستشرقين ثم تابعهم عليه نفر من الدارسين العرب (بمعنى أن الدين والفلسفة شيء واحد). إننا نعلم على القطع أن الاشعرية والغزّاليّ كانوا يقولون إن الدين هو سبيل المعرفة الوحيد، وأن الفلسفة قاصرة أو فاسدة مفسدة، وأن براهينها قاصرة عاجزة عن الدلالة على الحق. أما اخوان الصفا وابن سينا وابن طفيل وابن رشد فكانوا يتروّن أن الدين للجمهور وأن الفلسفة للخاصة، وأن ما اختلف فيه الدين والفلسفة فالواجب فيه أن نتاول الدين.

غير أن ابن رشد مثلاً قد ذكر أن الشريعة موافقة للحكمة وغير مخالفة لحبا. فما رأى ابن رشد في ذلك ؟

الفلسفة عند ابن رشد هي النظر في الموجودات لمعرفة موجدها. والحكماء

من الفلاسفة يطلبون الحق ولا يجوز عندهم التكلم والجدل في مبادىء الشرائع (تهافت التهافت ١٤٩، ٣٥٣، ٧٢٥). أما حاصل الشريعة ومقصدها الاول عنده فهو تعليم الجمهور ما يحتملونه من العمل الحق مما فيه سعادتهم. ثم ان ما قصرت عنه العقول جملة فيجب الرجوع فيه الى الشرع ؛ وأما الذي سكت عنه الشرع فيجب على الناس ألا يخوضوا فيه (تهافت الفلاسفة ٢٥٥، ٣٩٦).

وني ما يلي نصّان قصيران في الموضوع هما خلاصة رأي ابن رشد نفسه . أ ) من فصل المقال ( ص ٥٧ – ٥٨ ) :

«ان النفس مما تخلّل هذه الشريعة من الاهواء الفاسدة والاعتقادات المحرّفة في غاية الحزن والتألم. وبخاصة ما عرّض لها من ذلك من قبل من يتنسب نفسه الى الحكمة ؛ فان الأذية من الصديق هي أشد من الاذية من العدو: أعني أن الحكمة هي صاحبة الشريعة والاخت الرضيعة ، فالاذية ممن أينسب اليها هي أشد (أنواع) الاذية ؛ (هذا) مع ما يقع بينهما من العداوة والبغضاء والمشاجرة ، وهما المصطحبتان بالطبع المتحابتان بالجوهر والغريزة. وقد آذاها أيضاً كثير من الاصدقاء الجهال ممن ينسبون أنفسهم اليها ، وهي الفرق الموجودة فيها ».

ب ـ من الكشف عن مناهج الادلة (ص ٦٩ – ٧٤):

«.... وصنف عرضت لهم في هذه الاشياء (١) شكوك ، ولم يقدروا على حلها ، وهؤلاء هم فوق العامة ودون العلماء . وهذا الصنف هم الذين يوجد في حقهم التشابه في الشرع ، وهم الذين ذمهم الله تعالى . وأما عند العلماء (الذين يعرفون التأويل) والجمهور (الذين يأخذون بظاهر الشرع كله) فليس في الشرع تشابه ؛ فعلى هذا المعنى ينبغي أن يفهم التشابه . ومثل ما عرض لهذا الصنف (ممن هم فوق العامة ودون العلماء) مع الشرع مثل ما يتعرض لحبز البر مثلاً ... والذي هو الغذاء

<sup>(</sup>١) ما يحتمل التأويل .

النافع لأكثر الابدان ــ أن يكون لأقل الابدان ضاراً وهو نافع للأكثر. وكذلك التعليم الشرعي هو نافع للأكثر، وربما ضرّ بالأقل.....

« وأشد ما عرض للشريعة من هذا الصنف (من الناس) أنهم تأولوا كثيراً مما ظنوه ليس على ظاهره .. (ثم قالوا) جميع الناس : إن فرضكم هو اعتقاد هذا التأويل ، مثل آيات الاستواء على العرش وغيرها . وأكثر التأويلات التي زعم القائلون بها أنها من المقصود من الشرع ، اذا توملت وجدت ليس يقوم عليها برهان ، ولا تفعل فعل (١) الظاهر (ترك الآية على ظاهرها) في قبول الجمهور لها وعملهم عنها (بما تأمر به) ، فان المقصود الاول بالعلم في حق الجمهور إنما هو العمل ، فما كان أنفع في العمل فهو أجدر . وأما المقصود الاول في حق العلماء فهو الامران جميعاً ، أعني العلم والعمل ...

وكثرت الفرق في الاسلام، وتأولت كل فرقة منها «في الشريعة تأويلاً غير التأويل الذي تأولته الفرق الاخرى ثم زعمت أن تأويلها هو الذي قصده الشرع ، حتى تمزق (الشرع) كل ممزّق ...

«وأول من غير هذا الدواء الاعظم (حَجْب التأويل عن الجمهور، فصرح للجمهور بالحقائق كلها) الحوارج ثم المعتزلة بعدهم، ثم الاشعرية ثم الصوفية. ثم جاء أبو حامد فطم الوادي على القُري (٢)، وذلك أنه صرّح بالحكمة كلها للجمهور وبآراء الحكماء على ما أداه اليه فهمه ... وأتى بحنج مشككة وشبه محيرة أضلت كثيراً من الناس عن الحكمة وعن الشريعة . . وهذا كله خطأ ، بل ينبغي أن يُقرَر الشرع (للجمهور) على ظاهره، ولا يُصرّح للجمهور بالجمع بينه وبين الحكمة . لأن التصريح (للجمهور) بذلك هو تصريح بنتائج الحكمة فم دون أن يكون

<sup>(</sup>١) لا تؤثر .

<sup>(</sup>٢) القري جمع قرو ( بفتح فسكون ) : حوض الابل. والمقصود بهذا القول : ثم جا الغزالي فطم الوادي ( النهر ) على القري ( زاد على كل من تقدمه في ذلك ) .

عندهم برهان عليها. (فحينئذ لا يكون هؤلاء النفر من الجمهور بما صُرَّح لهم) مع العلماء الجامعين بين الشرع والعقل ولا مع الجمهور المتبعين لظاهر الشرع ...

«ان الافصاح بالحكمة لمن ليس من أهلها يلزم عنه إبطال الحكمية أو إبطال الشريعة ، وقد يلزم عنه إبطالهما معاً . والصواب كان ألا يبصرح بالحكمة للجمهور . أما وقد وقع التصريح فالصواب أن تعلم الفرقة من الجمهور التي ترى أن الشريعة نحالفة للحكمة أنها (أي الشريعة) غير نحالفة لها . وكذلك الذين يرون أن الحكمة نحالفة لها . من الذين ينتسبون للحكمة . أنها غير مخالفة لها ، وذلك بأن يتعرف كل من الفريقين أنه لم يقف على كنشههما بالحقيقة أعني لا على كنشه الشريعة ولا على كنه المحكمة . . ولهذا اضطررنا نحن أيضاً في هذا الكتاب الى أن نعرف أصول الشريعة ، فان أصولها إذا تؤملت وجدت أشد مطابقة للحكمة عما أول فيها . وكذلك الرأي الذي ظن في الحكمة أنه نحالف الشريعة يعرف أن السبب في ذلك أنه (۱) لم يُحيط علماً بالحكمة ولا بالشريعة . ولذلك اضطررنا نحن أيضاً الى وضع قول ، أعني : فصل المقال في موافقة الحكمة الشريعة » .

# من حقائق هذين النصين

أ) مَقْصِدُ الفلسفة نفع الأقلية من العلماء؛ ومقصد الشريعة التنبيه على ما ينفع الأكثرية (ولكن الشريعة قد تضر أحياناً بالأقلية).

ب) الفلسفة (الحكمة) تَقَـْصِد الى طلب الحق، وهي واضحة في التعبير؛ ولكن للشريعة ظاهراً وباطناً.

ج) جاء في الشريعة أشياء توافق الحكمة، ثم اشياء اذا نظرنا الى ظاهرها وجدناه يخالف الحكمة.

د) ان على الجمهور الغالب من الناس أن يأخذوا بظاهر الشرع ،

<sup>(</sup>١) أي الذي يظن المخالفة بين الحكمة والشريمة .

حتى لو أنهم توهموا أن الله جسم وأنه يجلس فعلاً على عرش لوجب أن نقبل منهم هذا الاعتقاد لأنهم قاصرون عن ادراك غيره، ولأن ذلك الادراك المُنجسيم هو الذي يحمل على التقوى التي تودّي بهم الى عمل الاعمال الصالحة والى الامتناع عن فعل الشر.

ه) أما الحاصة من العلماء فيجب أن يقبلوا ظاهر الشرع حيث لا
 حاجة الى تأويل ؛ ثم يجب عليهم أن يتأولوا كل ما عدا ذلك .

و) المفروض ألأيبوح العلماء مما تأوّلوامِنالشرع بشيء من التأويل للعامة . على أنهم اذا وجدوا في العامة نفراً يحتملون شيئاً من التأويل فيجب عليهم أن يبوحوا لكل جماعة بما تحتمله من ذلك .

ز) على العلماء أن يجمعوا بين الحكمة والشريعة (أن يعملوا من الشريعة بما يوافق الحكمة ، وأن يتأولوا من الشريعة ما لا يوافق الحكمة ، علهم في كلّ شيء موافقاً للحكمة .

## للتوسع والمطالعة

- بداية المجتهد ونهاية المقتصد، فاس (المطبعة المولوية) ١٣٢٧ هـ؛ القاهرة (المطبعة الميمنية) ١٣٣٤ هـ؛ الخ.
  - ــ ثلاث رسائل ( موللر ) ، مونیخ ( فرانز ) ۱۸۵۹م .
- فلسفة ابن رشد ، القاهرة ( المكتبة المحمودية التجارية ) ١٣٥٣ هـ =
   ١٩٣٥ م .
- فصل المقال وتقرير ما بين الحكمة والشريعة من الاتصال (ليون غوتييه)، الجزائر ( مطبعة كاربونل ) ١٣٤٨ هـ؛ القاهرة ( المطبعة الجمالية ) ١٩١٠ م؛ (نشرها فضلو حوراني )، ليدن

- (بريل) ١٩٥٩ م ؛ (قدم لها ألبير نادر) بيروت (المطبعة الكاثوليكية) ١٩٦١ م.
- مناهج الادلة في عقائد الملة (تقديم محمود قاسم) ، القاهرة (مكتبة الانجلو) ١٩٦٤ م .
- ــ رسائل ابن رشد ، حيدر اباد ( دائرة المعارف العثمانية) ١٩٤٦ م .
- تهافت التهافت ، مصر (المطبعة الحيرية) ١٣١٩ هـ ؛ القاهرة (البابي الحلبي) ١٣٢١ هـ ؛ (تحرير الاب بويج) بيروت (المطبعة الكاثوليكية) ١٩٣٠ م.
- تلخيص كتاب المقولات لابن رشد وكتاب المقولات لأرسطو ( الاب بويج) ، بيروت ( المطبعة الكاثوليكية ) ١٩٣٢ م .
- تفسير ما بعد الطبيعة ( الاب بويج ) بيروت ( المطبعة الكاثوليكية ) ١٩٣٨ – ١٩٥٢ م .
- تلخيص كتاب النفس (أحمد فواد الأهواني)، القاهرة (مكتبة المصرية) ١٩٥٠ م.
- فن الشعر لأرسطو (عبد الرحمن بدوي)، القاهرة (مكتبة النهضة المصرية) ١٩٥٣ م.
- تلخيص ما بعد الطبيعة (حققه عثمان أمين) ، القاهرة (مصطفى الحلبي ) ١٩٥٨ م .
- الكليات (تحرير ألفريدو بستاني )، العرائش المغرب١٩٣٩م. - ابن رشد والرشدية ، تأليف أرنست رينان (نقله الى العربية عادل زعيتر ) ، القاهرة (دار احياء الكتب العربية ) ١٩٥٧م .
- ــ ابن رشد الفیلسوف ، تألیف محمد یوسف موسی ، القاهرة (دار احیاء الکتب العربیة ) ۱۹٤٥ م .
- ابن رشد ، تأليف عباس العقاد ، بيروت (المعارف) ١٩٥٣م . - ابن رشد ، تأليف يوحنا قمير ، بيروت (المطبعة الكاثوليكية)

- ـــ الوجود والخلود في فلسفة ابن رشد ، تأليف محمد بيصار ، القاهرة ١٩٥٤ م .
- ــ الفيلسوف المفتري عليه ابن رشد ، تأليف محمود قاسم ، القاهرة (مكتبة الانجلو ) بلا تاريخ .
- ــ ابن رشد فيلسوف العرب ، تأليف عبده الحلو ، بيروت (دار الشرق الجديد) ١٩٦٠ .

# الفلسفة والعاربك دابن رسد

بين وفاة ابن رشد وبين بلوغ ابن خلدون أشدًه قرن ونصف قرن ليس فيهما فلسفة واضحة ولا علم مبتكر . ولكن لا بد من ذكر نفر من العلماء والفلاسفة الذين كانوا في هذه الحقبة ، استتماماً لصورة العصر :

أبو اسحق نورالدين البطروجي

كان أبو اسحق نورالدين البطروجي تلميذ ابن طفيل ومن أحياء النصف الثاني من القرن الثاني عشر الثاني من القرن الثاني عشر الميلادي). وتقوم أهمية البطروجي في تاريخ الفكر العربي على أن ابن طفيل أشار عليه باصلاح نظام بطليموس ، وأشار اليه أيضاً بطريقة الاصلاح. ولكننا لا ندري اذا كان البطروجي قد نجح في ذلك أو اذا كان قد حاول ذلك.

ابن بدر

كان أبو عبدالله محمد بن عمر بن محمد بن بدر من أهل أشبيلية معاصراً للبطروجي وعالماً رياضياً ، له كه اختصار الجبر والمقابلة ، على مثال كه الجبر والمقابلة للخوارزمي ، الا أنه أوسع نطاقاً من كتاب الحوارزمي الذي وصل الينا (راجع فوق ، الحوارزمي) . جعل ابن بدر كتابه قسمين : قسماً نظرياً بسط فيه المناقشة ، وقسماً عملياً أكثر فيه من الاعمال والتمارين .

موسى بن ميمون

ولد أبو عيمران عبدالله موسى بن ميّمون بن يوسف عام ١١٣٥ للميلاد ( ٥٢٩ للهجرة ) في قرطبة . ولما جعل الموحّدون يستولون على المدن الاندلسية ليردّوا عنها عادية الاسبان ، كما أخذوا يحاربون الاسبان ويستولون على مدن لهم ، أخذت اسرة موسى بن ميمون تنتقل من بلد الى بلد نفوراً من الحكم الموحدي. ثم غادرت الاندلس واستقرّت في مصر.

في هذه الأثناء كان موسى قد تلقتى كثيراً من علوم قومه اليهود ومن الفلسفة الاسلامية ، فأخذ يُملي هذه العلوم على تلاميذه في الفسطاط (مصر القديمة). وعظم مقامه عند قومه في مصر فجعلوه رئيساً على أنفسهم (١١٨٧م = ٥٨٣ه ه) وقيل انه اعتنق الاسلام ؛ وقيل بل اظهر الاسلام تقيّة وحبّاً بجذب الدنيا. وكانت وفاته عام ١٢٠٤م (٢٠١ه) في مصر.

### كتبه وآراؤه :

لموسى بن ميمون كتب أشهرها «دلالة الحائرين»، وهو صورة للفلسفة الارسطوطاليسية التي كانت معروفة في الفلسفة الاسلامية ثم للفلسفة الاسلامية نفسها، وخصوصاً للنزاع بين الاشعرية والمعتزلة. وكان موسى يقصد بكتابه هذا « ان يلقي اشعة من أنوار الفلسفة والمنطق والعقل على الايمان والشعور ...، وهو يقصد الى التوفيق بين الدين والفلسفة ». وألتف موسى هذا الكتاب باللغة العربية ولكن كتتبه بالاحرف العبرية .

ولم يقصد موسى أن تصل آراوه « الى الجمهور ولا الى المبتدئين بالنظر في الفلسفة ، فان هولاء يجب ان يُسنعوا عن ذلك كما يمنع الطفل عن تناول الاغذية الغليظة وعن رفع الاثقال .. ، بل لمن هو كامل في دينه و خلقه ، وقد نظر في علوم الفلسفة وعلم معانيها .. » (وهذا قول فلاسفة المغرب: ابن باجة وابن طفيل وابن رشد). والحائرون عند موسى بن ميمون ليسوا الذين يعرفون الدين من اليهود ، بل هم المُشَبّهة الذين ينسبون صفات البشم الى الله .

وبعد أن يفسر موسى بن ميمون بعض ألفاظ التوراة تفسيراً رمزياً ينتقل الى الكلام على صفات الله والى القول بأن الله يدرك من «صفات السلب لا من صفات الايجاب»، اي أن الله ليس بجسم ولا بمسادة ولا يشبه الانسان ولا الشمس ولا الجبال . ثم أن العالم لا يخلو من

أن يكون قديماً أو مُحدد ثاً: فإن كان محدثاً فله مُعدث بلا شك ، لأن الحادث لا يحدث نفسه بل يحدثه غيره ، فمحدث العالم هو الله .

ثم يتناول اثبات وجود الله والبرهنة على كونه لا جسماً ولا قوة في جسم ... ثم يبحث في النبوة وفي ماهيتها ودرجاتها وتعريفها عند رجال الدين من الملل المختلفة ... اما أن الملائكة موجودون فهذا عنده لا يحتاج الى برهان شرعى ، لأن التوراة قد نصت عليه في عدة مواضع ...

وألنبوة في حقيقتها وماهيتها عنده فيض يفيض من الله عز وجل بواسطة العقل الفعال على القوة الناطقة اولاً ثم على القوة المتخيلة بعد ذلك ، وهذا هو اعلى مراتب الانسان ... وتلك الحالة هي غاية كمال القوة المتخيلة ... (راجع رأي الفارابي في النبوة ).

ويعتقد موسى بن ميمون ان ما يحدث في العالم السفلي (في الدنيا) فانه تابع للاتفاق كأن تسقط ورقة من شجرة او كأن يفترس عنكبوت ذبابة ، ولا عناية الهيّة في ذلك ولا يتعلق به قضاء الله وارادته. ولكن العناية خاصة بالنوع الانساني فقط ، وهي تابعة للفيض الإلهي ... وبعض الناس يفوزون بعناية افضل بحسب كمالهم الانساني . وبحسب هذا النظر يلزم ان تكون عنايته تعالى بالانبياء عظيمة جداً وعلى حسب مراتبهم في النبوة ، وتكون عنايته بالفضلاء الصالحين على حسب فضلهم وصلاحهم ...

وتأثر موسى بن ميمون برسالة حي بن يقظان في «الغاية من الشريعة » ، قال : وترمي الشريعة الى صلاح النفس وصلاح البدن . اما صلاح النفس فهو بأن تتوفر للجمهور آراء صحيحة بحسب طاقته يكون بعضها صحيحاً وبعضها بمثال ، اذ ليس في طاقة الجمهور من العامة ان يدرك ذلك الأمر على ما هو عليه . واما صلاح البدن فهو باصلاح أحوال المعايش .

الحسن المراكشي

كان ابو علي الحسن بن علي بن عمر المراكشي من أهل مدينة مرّاكُشُ ومن الذين شهدوا أعقاب القرن السادس للهجرة ثم عاش الى منتصف القرن السابع الهءجري (القرن الثالث عشر للميلاد ).

كان الحسن المراكشي عالماً جغرافياً وفلكياً ورياضياً ، ولكن شهرته تقوم في المحل الاول على براعته في الرياضيات . وأشهر كتبه كالمبادىء والغايات في علم الميقات ، وهو كتاب كبير فيه أربعة فنون : الحساب ، وضع الآلات ، العمل بالآلات ، مطارحات (تمارين) تحصل بها الدربة والقوة على الاستنباط . والكتاب عموماً جامع لكثير من المعارف العلمية والمتعلقة بآلات الرصد وطرقه ؛ وفيه أيضاً جلول يضم ماثنين وأربعين نجماً رصدها الحسن المراكشي نحو سنة ٢٢٢ه « (١٢٢٥م) .

ابن البيطار العشاب

ولد ضياء الدين أبو محمد عبدالله بن أحمد في مدينة مالِقَة سنة ٥٩٣ هـ (١٩٩٧ م)، وتتلمذ على أبي العباس أحمد بن محمد الاشبيلي المعروف بالنباتي . وكان أبو العباس النباتي قد طاف بالمغرب وبالمشرق ودرس النباتات في بيئاتها دراسة مباشرة علمية . وعلى نهج أبي العباس النباتي ساد تلميذه ابن البيطار .

غادر ابن البيطار الاندلس الى المغرب (٦١٧ه = ١٢٢٠م)، ثم زار بلاد الروم (آسية الصغرى) ومصر والشام ودرس نبائها دراسة عالم وألّف في ذلك كتباً متعددة أشهرها وأعظمها كالجامع في الادوية المفردة استقصى فيه ذكر الأدوية المفردة وذكر أسمائها وتحريرها وقواها ومنافعها ؛ وبيّن الصحيح منها وما وقع الاشتباه فيه .

وكانت وفاة ابن البيطار في دمشق (شعبان ٩٤٦ = مطلع ١٢٤٩ م). ابن البنّاء العدديّ المراكشيّ

ولد أبو العبّاس أحمد بن عمّد بن عثمان الازديّ في مدينة مراكش ، في التاسع من ذي الحجّة سنة ٦٥٤ (٢٨ – ١٢ – ١٣٢١ م) وبدأ تعلّمه في مراكش حيث درس الحديث والفقه والنحو. ثم ذهب الى فارس فدرس على الطبيب الميريّخ وعلى الرياضي ابن حجلة وعلى العالم الفلكيّ

ابن مخلوف السِجِلِماسيّ. وانتسب مدة الى الطريقة اللخزميرية لشيخها عبدالرحمن الحزميري.

وكان ابن البنّاء بارعاً في علوم كثيرة: في الطب والرياضيات والفلك والتنجيم. وكانت وفاته في مراكش (رجب ٧٢١ = آب ـ أغسطوس ١٣٢١). كان ابن البنّاء موّلفاً مكثراً، من كتبه: كالتلخيص في الحساب (أو تلخيص أعمال الحساب) ـ علم الجداول ـ مقدمة اقليدس ـ المستطيل في بيان أحكام النجوم ـ منهاج الطالب في تعديل الكواكب ـ رسالة في الجذور الصُمّ وجمعها وطرحها ـ كالاصول والمقدّمات في الجبر والمقابلة ـ كالجنر والمقابلة ـ كاليسارة في تقويم الكواكب السيارة ـ ذكر الجهات وبيان القبلة ـ كالقانون لترحيل الشمس والقمر في المنازل ومعرفة أوقات الليل والنهار ـ الانواء (١) وضوء الكواكب \_ كالفلاحة ـ رسالة في كثريّة الأرض ـ رسالة في تحقيق روّية الاهلة ـ كالاسطرلاب واستعماله الأرض ـ مدخل النجوم وطبائع الحروف ـ كأحكام النجوم.

ويبدو أن أبن البناء كان حسن التدريس حسن التأليف فقد خلف نفراً من التلاميذ وكتباً سهلة المأخذ قريبة التناول. وتقوم شهرة ابن البناء على تلخيص أعمال الحساب. ﴿ في هذا الكتاب بحوث مستفيضة عن الكسور ، وفيه قواعد لجمع مربعات الأعداد ومكعبّاتها (١٠) ، وقاعدة الخطأين لحلّ المعادلات ذات الدرجة الاولى ، والاعمال الحسابية. وقد أدخل بعض التعديلات على الطريقة المعروفة بطريقة الخطأ الواحد ، ووضع ذلك بشكل قانون » (راجع طوقان ٣٧٩).

وفي مقدمة أبن خلدون إطراء لابن البنّاء على تقريب الموضوعات الى الافهام . والملموح من كلام ابن خلدون أن ابن البنّاء كان لا يَحْفِل كثيراً

<sup>(</sup>۱) لابن البناء كتاب مطبوع باسم « رسالة في الانواء » حررها ه. ب. ج. رنو Renaud ( ) لابن البناء كتاب مطبوع باسم « رسالة في الانواء » حررها المليا المغربية ، رقم ٣٤ .

(۲) ۲۲ + ۲۳ + ۲۳ الخ ، و ۲۳ + ۳۳ + ۴۶ الخ .

بالحوانب النظرية ولا بالتطويل في التأليف، قال (المقدمة ١٩٨١): ومعرفة خواص الاعداد من حيث التأليف أول فنون العلم العددية، «ويدخل في براهين الحساب. وللحكماء المتقدّمين والمتأخرين فيه تآليف، وأكثرهم يكرجونه في التعاليم ولا يفردونه في التأليف... وأما المتأخرون فهو عندهم مهجور اذهو غير متداول، ومنفعته في البراهين لا في الحساب، فهجروه لذلك بعد أن استخلصوا زبدته في البراهين الحسابية، كما فعل ابن البناء في كرفع الحجاب وغيره». ثم قال ابن خلدون (المقدمة ١٩٨٧): «ومن أحسن التآليف المبسوطة فيها لهذا العهد بالمغرب كالحصار الصغير. ولابن البناء المراكثي فيه تلخيص ضابط لقوانين أعماله مفيد. ثم شرحه بكتاب سماه رفع الحجاب، وهو مستغلق على المبتدىء بما فيه من البراهين الوثيقة المباني. ثم هو كتاب جليل القدر أدركنا المشيخة تعظمه، وهو كتاب جدير بذلك. وساوق فيه المؤليف كتاب فقه الحساب لابن منعم والكامل للأحدب، ولحقس براهينها وغيرها عن اصطلاح الحروف فيها الى علل معنوية ظاهرة في سر الاشارة بالحروف وزبدتها».

وكذلك لخسّص ابن البنبّاء زيجاً منسوباً الى ابن اسحق أحد منّجمي تونس في أول المائة السابعة (للهجرة وأول القرن الثالث عشر للميلاد) في زيج سمّاه المنهاج ، فوكيــع به الناس ليما سهـّل منالاعمال فيه (المقدمة ٩٠٨).

ابو زيد اللَّجَائي

كان أبو زيد عبدالرحمن بن أبي الربيع اللّجائي الفاسي (ت ٧٧٣هـ اللهام) عالماً رياضياً تعلم على ابن البنّاء. وقد اخترع اسطرلاباً مُلْصقاً في جدار والماء يدير شبكته على الصفيحة ، فيأتي الناظر فينظر الى ارتفاع الشمس كم هو وكم مضى على النهار . وكذلك ينظر ارتفاع الكواكب في الليل(١).

<sup>(</sup>١) النبوغ المغربي ٣١٥ .

# للتوستع والمطالعة

- المقدمات الحمس والعشرون من دلالة الحائرين ... وشرحها لأبي عبدالله محمد التبريزي (صححه محمد زاهد الكوثري) ، القاهرة (مطبعة السعادة) ١٣٦٩ ه.
- ... شرح أسماء العقار (نشره ماكس مايرهوف) ، القاهرة (المعهد الافرنسي للآثار الشرقية) ١٩٤٠ م.
- ــ موسى بن ميمون : حياته ومصنفاته ، تأليف اسرائيل ولفنسون ، القاهرة (لجنة التأليف والترجمة والنشر ) ١٩٣٦ م .

# ا بْزِخْ لْدُون

لما فتح المسلمون الاندلس دخل مع جيوش الفتح رجل يمني من عوب حضرموت اسمه خالد بن الحطاب . وسكن خالد هذا في قرمونة ثم انتقل الى اشبيلية حيث عرف باسم خلدون (تصغير خالد : خالد الصغير) . ولما اشتد خطر الاسبان على اشبيلية سنة ١٢٥٥ هـ (١٢٢٧ م) هجرها آل الحطاب الى ثغر سبتة . ثم انتقل محمد جد فيلسوفنا الى تونس وولي الوزارة لابي حفص ثم لابنه المستنصر . وكذلك مال والد فيلسوفنا (واسمه محمد أيضاً) الى الشوون العسكرية والادارية ، ولكنه عاد فشنف بالعلم واصبح ثقة في الفيقه واللغة ، وقد توفي بالطاعون الجارف الذي ذهب فيه كثيرون من العلماء سنة ٧٤٩ هـ (١٣٤٩ م) .

اما ابن خلدون نفسه (وهو ولي الدين ابو زيد عبدالرحمن بن محمد بن محمد بن محمد ... ابن خالد بن الحطاب) فقد ولد بتونس غُرَّةً رَمُضانً ٧٣٧ (٧٧ – ٥ – ١٣٣٢ م) ؛ وتلقى على أبيه وعلى بعض علماء تونس والواردين اليها القرآن العظيم حفظاً وتفسيراً ثم الحديث والفقه واللغة والنحو وكثيراً من الشعر . وفي السادسة عَشرة من عمره كان قد استوفى اكثر علومه الدينية واللغوية . ثم انه توسع بعد ذلك وازداد من علوم المنطق والفلسفة شيئاً كثيراً . وفي سنة ١٤٨ ه (١٣٤٧ م) التحق ابن خلدون بحاشية ابن الحسن وفي سنة ١٤٨ ه (١٣٤٧ م) التحق ابن خلدون بحاشية ابن الحسن المريمي سلطان مُرَّاكُشُ . على ان اول عهده بمراتب الدولة فعلا كان الرسائل) المريمي سلطان مُرَّاكِشُ . على الدولة يومئذ بتونس . ثم انه وصف لابي محمد بن تافراكين المستبد على الدولة يومئذ بتونس . ثم انه وصف لابي عينان صاحب فاس ، وكان يجمع العلماء في بلاطه ، فاستقدمه عام لابي عينان صاحب فاس ، وكان يجمع العلماء في بلاطه ، فاستقدمه عام

وتقلّب ابن خلدون في البلاد فكان عند بني مَرين في فاسَ ( ٧٦٠ ه = وتقلّب ابن خلدون في البلاد فكان عند بني مَرين في فاسَ ( ٧٦٠ ه = ١٣٥٩ م) ، وعند بني عبدالواد في تلمسان ( ٧٦٣ ه ) ثم عند بني الاحمر في غَرَناطة ( ٤٧٦٤ ه ) ؛ فأرسله بنو الاحمر في سفارة الى بطره ملك قشتالة ( بطرس الرابع القاسي ) لاتمام عقد الصلح بينه وبين ملوك المغرب . ثم انتقل هو الى المغرب ، ولكنّه سمَّ التطواف والمناصب وخاف عواقب السياسة فآثر الاعترال في قلعة سلامة ، شرق تلمسان ، فمكث عند بني العريف أربع سنوات وبدأ بتأليف كتابه في التاريخ . ولكنّه احتاج الى مواد الكتابه لم تكن متيسّرة في قلعة سلامة فذهب الى تونس ( ٧٨٠ ه = ١٣٧٨ م ) . لكتابه لم تكن متيسّرة في قلعة سلامة فذهب الى تونس ( ٧٨٠ ه = ١٣٧٨ م ) . وصل إلى مصر عُرض عليه القضاء على المذهب المالكي فقبله فتأخر وصل إلى مصر عُرض عليه القضاء على المذهب المالكي فقبله فتأخر ذهابه الى الحج الى القاهرة وانقطع فيها للتدريس حيناً ثم عاد الى تولي القضاء ( ١٨٠ ه = ١٣٩٩ م ) .

ولما غزا تيمورلنك سورية ذهب الملك الناصر فرج ابن الملك الظاهر برقوق الى دمشق ليفاوض تيمور واصطحب معه العلماء وفيهم ابن خلدون. ثم سمع الناصر فرج بموَّامرة عليه في مصر فاضطر الى العودة. فحمل ابن خلدون تبعة الحال وذهب سراً على رأس وفد لمفاوضة تيمور في الصلح وألتى بين يديه خطبة نفيسة ؛ فأكرمه تيمور عليها واعاده الى مصر. وتولى ابن خلدون القضاء بمصر بعد ذلك مراراً ، ثم وافاه اليقين بالقاهرة في ٢٥ رمضان ٧٠٨ ه (١٥٠ آذار – مارس ١٤٠٦م).

آ ثــاره

ذكر المؤرخون لابن خلدون كتباً مختلفة في الحساب والمنطق والتاريخ وسوى ذلك ، يهمنا منها كتابه المشهور في التاريخ وكتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر ». ويهمنا من هذا الكتاب الجزء الأول المعروف بمقدمة

ابن خلدون او « بالمقدمة » فحسب . واليك اقسام ً هذا الجزء الاول ١٠٠ .

أ. الديباجة (ص٣–٩) – وفيها يذكر ابن خلدون انه طالع كتب المؤرخين فوجدها بعيدة عن التحقيق ، فوضع هذا الكتاب وجعله مشتملاً على البحث في العُمران ثم على تاريخ العرب والمشرق ثم على تاريخ البربر والمغرب(٢).

ب. المقدمة (مقدمة الجزء الاول ص ٩ ــ ٣٥) ــ « في فضل علم التاريخ وتحقيق مذاهبه والإلماع لما يَعْرِض للمؤرخين من المغالط وذكر شيء من اسبابها ».

ج. الكتاب الاول (ص ٣٥ – ٨٨٥ وهي آخر الجزء الاول) – « في طبيعة العُمران (الاجتماع البشري): في الخليقة وما يَعْرِض فيها من البدو والحضر والتغلب والكسب والمعاش والصنائع والعلوم ونحوها، وما لذلك من العلل » – وهو ستة أبواب:

الباب الاول – في الجغرافية الطبيعية والبشرية ( اثر البيئة في ابدان البشر واخلاقهم واحوالهم وما ينشأ من العمران ) ص ٣٥ – ١١٩ .

٢: الباب الثاني – في العمران البدوي (وفيه موازنة بين اهل البدو وأهل الحضر وذكر خصائصهم ثم فيه كلام على العصبية والتغلب والملك)
 ص ١٢٠ – ١٥٣ .

٣: الباب الثالث - في الدولة (كيف تنشأ الدول وتتطور قوة ثم ضعفاً وما تحتاج اليه من المناصب ومن وسائل الدفاع في البر والبحر مع كلام مفصل في الضرائب والجباية) ص ١٥٤ - ٣٤٢.

٤ : الباب الرابع : في العمران الحضري خاصة (نشأة المدن وبناء

<sup>(</sup>١) بيروت، المطبعة الادبية، الطبعة الثالثة ١٩٠٠م.

<sup>(</sup>٢) هنالك فصول منسية في الطبعات المتداولة بين ايدي الناس ولم أُثِيرٌ إليها هنا ( راجع دراسات عن ابن خلدون لساطع الحصري: ط٢، ص ٥٧ – ٥٩). وبعض هذه الفصول المنسية موجودة في طبعة دار الكتاب اللبناني في بيروت.

الهياكل العظيمة ، ثم الرفاهية في المدن والجاه والصنائع ، ثم خراب الامصار حينما يكثر عمرانها او حينما تنقرض الدول القائمة فيها ) ص ٣٤٧ ــ ٣٨٠ . و : الباب الخامس ــ « في المعاش ووجوهه وما يعرض في ذلك تحكم من الأحوال ... » والكسب من وظائف الدول ومن الفلاحة والتجارة والصناعات كالبناء والنجارة والخياطة وصناعة التوليد وصناعة الغناء ) ص ٣٨٠ ــ ٤٢٩ .

٦ : الباب السادس - « في العلوم واصنافها والتعليم وطرقه وسائر
 وجوهه وما يَعْر ض في ذلك كله من الاحوال » ص ٤٢٩ - ٥٨٨ .

### خصالصه

امتاز ابن خلدون بسعة اطلاعه على ما كتب الاقدمون وعلى أحوال البشر، وكان قادراً على استعراض الآراء ونقدها، دقيق الملاحظة في أثناء ذلك كله، مع حرية في التفكير وإنصاف لأصحاب الآراء المخالفة لرأيه. ولقد كان لاختباره الواسع في الحياة السياسية والادارية وفي القضاء، الى جانب أسفاره الكثيرة المترامية بين الاندلس وسمالي إفريقية وغربيها إلى مصر والحجاز والشام، أثر بالغ في تكوين خصائصه. ثم ان ابن خلدون مفكر مترن لا يميل مع الهوى، بل تراه يقيد استنتاجاته كليها بما هو مشاهد في الاجتماع الانساني، أو بما عَرفه أو بلغه من الاحوال أو بما تضافرت علمه الأدلة.

أما في حياته الشخصية فابن خلدون أشعري السلوك يعتقد أن العقل قاصر عن ادراك الحقائق الماوراثية والغيبية ، ولذلك نراه في حياته الشخصية والعملية يعوّل على الشرع وحد ، وأما في حياته العقلية ، وفي تآليفه خاصة ، فانه معتزلي التفكير يعتمد العقل والأقيسة المنطقية وطبائع الكائنات وتحكيم النظر والبصيرة في الأخبار . ثم هو يعتقد أن الامور الجارية في عالمنا المادي والاجتماعي والنفساني تخضع لنواميس معينة وتجري على نظام مخصوص ، والاجتماعي والنفساني تخضع لنواميس معينة وتجري على ظهورها من قبل .

وهو يرى أيضاً ان هذه «الحوادث يستحيل ان تَجْرِيَ على خلاف ذلك ، لأنها جزء من النظام الشامل الذي يسيطر على العمر ، البشري والاجتماع الانساني . وأسلوب ابن خلدون واضح متين أنيق . وله في مقدمته استعمال لعدد من الكلمات لا بد من فهمها في سبيل فهم فلسفته . انه يستعمل كلمة «عرب » بمعنى البدو أو الأعراب (سكان البادية) . والبدو عنده هم القائمون على رعاية الماشية في المشرق أو على الرعاية والزراعة في المغرب . وكذلك يستعمل ابن خلدون كلمة «التوحش » للسكنى في مكان بعيد عن المدن ، ويطلق كلمة «العمران » على ما نسميه نحن اليوم «الاجتماع » . فعلم العمران عند ابن خلدون هو علم الاجتماع عندنا نحن .

## مقامه في تاريخ الفلسفة

ليس ابن خللون فيلسوفا اجتماعياً فحسب ، بل هو «عالم اجتماعي وواضع علم الاجتماع » على أسسه الحديثة لم يَسْبِقْهُ الى ذلك أحد . ثم ان علماء الاجتماع الذي جاموا بعده من الغربيين انفسهم كانوا دائماً مقصرين عنه في بعض النظريات الاجتماعية او غافلين تمام النفلة عن عدد من قوانين العُمران التي استخرجها هو في القرن الثامن الحِجري (الرابع عشر للميلاد) . ولما أطل القرن التاسع عشر الميلادي واستبحر علم الاجتماع في اوروبة واميركة أدرك علماء العصر الحديث قيمة الآراء الصائبة وطرافة القوانين واميركة أدرك علماء العصر الحديث قيمة عبدالرحمن بن خللون في مقدمته الشاملة وبعد النظر الثاقب في ما بسطه عبدالرحمن بن خللون في مقدمته المشهورة : مقدمة ابن خللون .

وليس يضرُّ فيلسوفَنا ما ذكره اوغست موللر مِنْ و أَن مذهب ابن خلدون ينطبق على تاريخ اسبانيا وغربي افريقية وصقيلية فيما بين القرنين الحادي عُشَرَ والخامس عُشَرَ الميلاديّ و ، ذلك لأَن جميعَ المفكرين والفلاسفة والعلماء حينما جاءوا لدراسة نواحي الحياة الاجتماعية ، تقيدوا بما عرفوه في بيئتهم إمَّا جهلاً منهم بالبيئات الاخرى – كما هي حال ابن خلدون – او استغراقاً في أحوال البيئة التي أرادوا إصلاحها – كما هي حال ابن خلدون

ايضاً ... أضف الى ذلك ان بعض قوانين ابن خلدون كانت تنطبق في الزمن المذكور على غير العالم الاسلامي ايضاً. ولا تزال تلك القوانين تصدِّق قليلاً او كثيراً على بيئات عديدة في أزمنة مختلفة. وعلى هذا لا يكون ابن خلدون اول فيلسوف اجتماعي في العرب والمسلمين فحسب ، ولا هو من اكابر فلاسفة الاجتماع فقط ، بل هو اول علماء الاجتماع بالطلاق وأعظمهم ادراكاً لحقائق العمران الاولى في تاريخ الفكر الانساني اجمع .

وفيما يتعلق بعلم فلسفة التاريخ خاصة فإن الآداب العربية ، لما ازينت باسم ابن خلدون ، ازينت باسم من ألمع الاسماء . فلا العالم القديم ولا العالم المسيحي في العصور الوسطى يستطيع ان يباهي بمن يقربه في الظهور . ان ابن خلدون — اذا نظرنا اليه على انه مؤرخ فقط — كان من ابرز أقرانه ، حتى بين المؤرخين العرب الذين عرفوا بتفوقهم في هذا الفن قبل العصر الذي نؤرخه . ولكننا اذا نظرنا اليه من الناحية النظرية في كتابة التاريخ ، فاننا لا نجد من نقر نه به في كل زمان ومكان حتى جاء فيقو بعده بثلاثة قرون كاملة . فلا أفلاطون ولا ارسطو ولا القديس اغوسطينوس كانوا انداداً له ، وجميع من عدا هؤلاء لا يستحقون ان يذكروا معه ذكراً . وكان الاعجاب به بالغاً لحسن ابتكاره وعظيم رصانته وعمق بحثه ولشمول ذلك البحث على السواء . على انه كان فوق كل ذلك نسيج وحده وعكماً ذلك البحث على السواء . على انه كان فوق كل ذلك نسيج وحده وعكماً مفركراً بين قومه ومعاصريه في ميدان فلسفة التاريخ كما كان داني في الشعر وروجر بايكون في العلم بين قوميهما .

وبينما كان مؤرخو الغرب منذ أيام هيرودوتس اليوناني في القرن الخامس قبل الميلاد الى القرن التاسع عَشَرَ للميلاد قد غرقوا في رواية الحرافات وتعليل التاريخ على اساس السحر والتنجيم والاتكالية والوثنية، كان ابن خلدون يرفض ذلك كله. حتى انه لم يقبل أشياء وردت في بعض الكتب السماوية (كالكلام على لون حام بن نوح) مما سيرد من هذا الفصل في موضعه. ونحن نلاحظ أن ابن خلدون قد كتب فصلا عن السحر، ولكنه

أرّخ هذا الفن واستعرض عناصره على ما يقول أصحابه ؛ ويظهر لنا جلياً ان ابن خلدون لا يومن بالسحر . وابن خلدون فيلسوف صحيح في هذا الباب ، فانه امين في عرض آراء اصحاب المذاهب عرضاً يدل على فهم ايضاً . على انه لا يومن بكل ما يستعرضه ، وربما اعلن ذلك احياناً .

# العُمران البشري على الجملة

العمران عند ابن خلدون هو الاجتماع الانساني القائم على صلة البشر بالأرض المعمورة (البيئة الطبيعية) وعلى صلة بعض البشر ببعض في المكان الواحد والأمكنة المتفرقة (البيئة الاجتماعية). ويجتمع البشر حتى يتغلبوا على مصاعب البيئة الطبيعية في الدرجة الاولى ثم لتوفير الراحة والترف باستنباط الصناعات واستخراج القوانين وترتيب المعاملات.

وبعض أقاليم الارض أكثر موافقة للشكنى من بعضها الآخر. والبلاد المعتدلة اكثر عمراناً من البلاد المفرطة في الحر أو البرد. واذا أفرط الحرث في البلاد آشود جلد اهلها وغلبت عليهم الحيضة والطيش وكترة الطرب فتجدهم متولعين بالرقص على كل توقيع موصوفين بالحمق. اما سكان البلاد الباردة فيتغليب عليهم الإطراق الى حد الحزن، ثم التفكير في العواقب.

واذا اتفق ان انتقل احدُّ من إقليم الى اقليم تبدلت ألوان أعقابه واجسامهم واخلاقهم مع الزمن حسب مُناخ الاقليم الجديد. ثم ان الاقوات تختلف باختلاف الاقاليم وتترك اثرُها في الناس، فان الإفراط في الجصب والنعيم والأطعمة الغليظة يورث قبلة المناعة في الجسم ويورث البلادة والغفلة وانكساف الالوان وقبح الاشكال، كما ان الجوع المفرط يَنْهك الجسم والعقل. على ان البلاد المجدبة اقدر على احتمال المجاعات.

والعمران (أو الاجتماع) نوعان: بدُويٌ وحضريٌ؛ والاول سابق على الثاني في (الزمن) ومادة له، فان أهل الحضر مُهاجِرون من البدو، كما أن أهل البادية يقدّمون لأهل الحضر ما يحتاجون إليه من الاطعمة النباتية والحيوانية. ثم ان العمران البكّدُوي والعُمران الحضري ضروريّان

وموجودان معاً دائماً جُنْباً الى جنب.

وأهل البادية يكتفون في معاشهم بالضروري من المأكل والملبس والمسكن. ثم هم في طباعهم أقرب الى الخير لأنهم أقرب الى الفيطرة وأبعد عن أوجه الترف. وهم أيضاً أكثر شجاعة (من أهل الحضر) لنمرسهم بقتال الحيوانات المفترسة وبصد الغارات ولقيامهم بالغزو، بينما أهل المدن يعتمدون في أشباه ذلك على الاسوار التي تحيط بمنازلهم وبمدهم وعلى الحامية والشرطة.

وأساس الاجتماع البكروي العصبية .

العصبية هي والنُعْرة على ذوي القُربى وأهل الارحام ان ينالهم ضيم او تصيبهم هلككة ، وتكون العصبية في أهل النسب الواضع وفي من صاهرهم او انتسب اليهم بالولاء او الحلف ». والاصل في العصبية القرابة من النسب . ولكن النسب لا قيمة له في العصبية الا اذا رفك ورابط من المصلحة أو الجوار .

والعصبية الكبيرة تتألّف من عصبيات صغار متفاوتة في القوة. وما دام هنالك في العصائب الملتحمة عصبية واحدة فقط معترف لها بالشرف والتقدم والمينعة ، فالرئاسة على سائر العصائب فيها حتماً. فاذا ضعفت العصبية التي فيها الرئاسة نازعتها سائر العصائب ، ثم حازت الرئاسة اقوى العصائب من بينها كُلّها . والعصبية تُنتيج جاها وشلطاناً وشرفاً ، ولكن هذه كلّها تستمر عموماً اربعة اجيالي فقط ، فإن نهاية الحسب في العقيب الواحد اربعة آباء ، وذلك ان باني المجد عالم بما عاناه من بنائه ومحافظ على الجلال التي هي اسباب كونه وبقائه . وابنه من بعده محباشر لابيه فقد شيمع منه ذلك وأخذه عنه ، لا انه مقصر في ذلك تقصير السامع بالشيء عن المُعاني له . ثم اذا جاء الرابع قصر عن طريقهم جملة واضاع الحيلال الحافظة لبناء مجدهم » فيتهاون في عن طريقهم جملة واضاع الحيلال الحافظة لبناء مجدهم » فيتهاون في الأمر وتذهب عنه حقيقة المجد ويضعف فَيَثِبُ عليه من هو اقوى عصبية .

فاذا ذهبت الرئاسة من عصبية قل ان تترجع اليها.

والاجتماع الحضري يتطوّر من الاجتماع البكروي، وفيه تستبحر الحضارة وتنشأ الدولة.

اذا قويت العصبية في البدو وظفرت بالرئاسة ثم زاد جاهمُها وسلطانها ومالها، فانها تطمع بما فوق الرئاسة وتطمّحُ الى الملك للاستبداد بالحكم والتمتع بما لديها من الجاه والسلطان والمال. غير أن ذلك لا يتيسّر لها في البدو، إذرالرئاسة في البدو تكون بالتراضي، ولا ترضى العصائب بأن يستبله بعضها ببعض. ثم ان المال لا يفيد في البادية لفقدان وجوه الترف فيها. عندثذ يعزم أصحاب الرئاسة على الانتقال الى الحضر.

والانتقال من البداوة الى الحضارة إما أن يكون بهجر الباديقر الى مكان قد سبقت اليه الحضارة ، وإما أن ينقلب جانب من تلك البادية حضراً بجُلْبِ عوائد الترف اليه . ويكون ذلك :

أ ... بانقلاب الرئاسة بالعصبية مُلنَّكَا فتنشأ الدولة :

اذا كان لامرىء سوَّدد، وكان قومه يتبعونه طوعاً فذلك هو الرئاسة بالعصبية المألوفة في البَدُو . وأما اذا احتاج صاحب العصبية الى التغلّب على من تحت يدو والى قهرهم حتى يحملهم على طاعته فذلك هو الملك . والملك لا يحصل الا بالغلب ، والغلب لا يكون الا بالعصبية ، ولا يكون ذلك عادة للا مع البداوة ، فطور الدولة من أولها بداوة . وبما أن الملك يدعو الى الرف فان الحضارة تتبع البداوة ضرورة ، نضرورة تبعية الرفة للمُلك الرفة للمُلك.

ب ـ والملك يدعو الى نزول الامصار (المدن، أو الى انشائها) طلباً للدّعة والسكون وحبّاً بالترف. ونزول الامصار يدعو الى الاعتمار من بناء الدور وانشاء البساتين؛ واذا حصل الملك (استقر) تبيعة الرفة واتساع الأحوال. والحضارة انما هي تفنن في الترف وإحكام الصنائع

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن خلمون ، دار الكتاب البناني ، بيروت ، الطبعة الثانية ص ٣٠٤ ، ، ١٩٦١ .

المستعملة في وجوهه ومذاهبه من المطابخ والملابس والمباتني .

جــ وباتساع الملك في الحضر تنشأ الدولة على الحقيقة وتستقرّ .

ان الرئيس بالعصبية ( في البد و ) يكون في الحقيقة حكماً في منازعات قومه وحاملاً عنهم أعباءهم ، فهو في الحقيقة خادم لهم ( والمثل العربي يقول : سيد القوم خادمهم ) .

أما في الحضر فالملك محتاج الى عصبية جديدة لقهر الرعية على طاعته ، ثم هو محتاج الى من يعاونه في الحكم والدفاع عن الملك فتنشأ المرافق المختلفة : القضاء والجباية والجيش والاسطول؛ وتلك هي الدولة: إدارة الملك والدفاع عنه.

وللدولة نطاق من الارض لا تتعداه أو ، كما يقول ابن خلدون ، حُصّة من الممالك والاوطان لا تزيد عليها . « والسبب في ذلك أن المُلك انما يكون بالعصبية . وأهل العصبية هم الحامية الذين يتنزّلون بممالك الدولة وأقطارها وينقسمون عليها . فاذا كان أهل عصبيتها أكثر عدداً كانت هي أقوى وأكثر ممالك وأوطاناً ، وكان مُلكَها أوسم » .

واذا كان مع العصبية دعوة دينية ، كما كان الشأن في صدر الاسلام ، كانت الدولة أشد قوة وآثاراً في الارض . غير أن الدين وحده لا يُنشى ، دولة ، بل لا بد للدين نفسه من عصبية حتى ينتشر ويستقر . وبما أن العرب خاصة أصعب الأمم انقياداً بعضهم لبعض للغيلظة والأنفة وبعُد الهرب خاصة أصعب الأمم انقياداً بعضهم لمعض للغيلظة والأنفة وبعُد الهرمة والمنافسة فقلما تجتمع أهواؤهم على واحد منهم الا بصبغة دينية . أهم بعد ذلك أسرع الناس قبولا للحق والهدى لسكامة طباعهم . والملك عند العرب (في الاسلام) هو الحلافة أو الامامة ، وهي النيابة عن صاحب الشرع (محمدرسول الله) في إقامة أمور الدين وأمور الدنيا معاً . والملك عند ابن خلدون أمر طبيعي للبشر ، اذ أن كل اجتماع انساني والملك عند ابن خلدون أمر طبيعي للبشر ، اذ أن كل اجتماع انساني بحاجة الى وازع أو حاكم يقيم العدل ويدفع بعض الناس عن بعض . والملك على الحقيقة لمن يستعبد الرعية ويجبي الأموال ويبعث البعوث (يحارب العدق ويحمي الثغور (الحدود التي يخشى منها تجيء العدق براً او بحراً) العدق ويحمي الثغور (الحدود التي يخشى منها تجيء العدق براً او بحراً)

ولا تكون فوق يده يُدُ قاهرة .. ومصلحة الرعية في السلطان ليست ب ذاته وجسمه وحُسنِ شكله او مَلاحة وجهه او عظم جثمانه او اتساع علمه .. وانما مصلحتهم » ان يكون مُلكُه عليهم صالحاً جميلاً ، «فان الملك اذا كان قاهراً باطشاً بالعقوبات مُنقباً عن عورات الناس وتعديد ذنوبهم شميلهم الحوف والذُل ولاذوا منه بالكَلْيِب والمكر والحديعة فتخلقوا بها وفسدت بصائرهم وربما خذلوه في مواطن الحروب .. وربما اجمعوا على قتله .. »

من أجل ذلك قال ابن خُلْدون ، لما اشترط أهلُ السُّنَة أن يكونَ الحليفةُ قُرَشياً : إن ذلك واجب اذا كانت العصبية يوم تنصيب الحليفة في قريش ، والا فليس للنسب القرشي قيمة .

### عمر الدولة وأطوارها

تتقلّب عصبية الدولة في اربعة أجيال مدى كل جيل ثلاثون سنة في فيصبح عمر العصبية في الدولة مائة وعشرين سنة قد تزيد قليلا أو تنقص قليلا أما في الجيل الاول فيكون أهل الدولة أهل بداوة وخشونة وبسالة وشجاعة فيكون جانبهم مرهوبا والناس لهم مغلوبين . وأما في الجيل الثاني فان الملك يتحوّل بالترف من البداوة الى الحضارة فتنكسر في أهل الدولة سورة العصبية ، ولكنهم يظلون يتذكرون شيئاً من مجدهم الأولو فيحاولون التشبة بأهل الجيل الاول ويدافعون عن دولتهم . وأما في الجيل الثالث فينغمس أهل الدولة في الترف ويتنسون عهد البداوة وتذهب عصبيتهم وركوب الحيل بلا فروسية ولا شجاعة . عندثذ يحتاج صاحب الدولة الى أن يستظهر بغيرهم . وهكذا ينقرض الحسب (مجد أهل الدولة ) في الجيل الرابع . في هذه الأجيال الأربعة من عمر الحسب في أهل الدولة تتقلّب الدولة في هذه الأجيال الأربعة من عمر الحسب في أهل الدولة تتقلّب الدولة نفسها في خمسة أطوار في الغالب (وان كانت هي في الحقيقة أربعة ) : الطور الاول : طور الظفر بالبُغية والاستيلاء على الملك ؛ وكون أهل الطور الاول : طور الظفر بالبُغية والاستيلاء على الملك ؛ وكون أهل

الدولة كلُّهم عصبية واحدة قوية يشتركون في اكتساب المجد وجباية الأموال وفي الحماية والمدافعة ، ولا يستبلُّا صاحب الملك دون أهل عصبيته في شيء .

الطور الثاني: طور الاستبداد والانفراد بالملك ومدافعة المنافسين. في هذا الطور يصطنع صاحب الدولة الموالي ويستكثر منهم استظهاراً على أهل عصبيته وعشيرته الذين لهم في الملك من الحق مثل ما له ، ثم يحاول أن يُقير المُلك (ولاية العهد) في نسله هو.

الطور الثالث: طور الفراغ والدَّعـة لتحصيل ثمرات الملك من التمتّع بالترف والاستكثار من المال وتشييد الهياكل والامصار (المدن) والتوسيعة في الرزق على الجيوش والبطانة.

الطور الرابع: طور القنوع والمسالمة للخصوم وتقليد المَلِكِ للماضين من سلفه في ظاهر أمورهم ظناً منه أنه بذلك يستر ضَعْفه عن عيون مواليه وأنصاره.

الطور الخامس: طور الاسراف والتبذير والانصراف الى الشهوات واصطناع بطانة السوء والغفلة عن امور المملكة، فيقعد جمهور القوم وكبار الرعية عن نصرة صاحب الملك ويَحقدِون عليه فيفُسُدُّ جندُه وجبايته ويختل أمره ويزول ملكه.

ويحسن أن نلاحظ ان ابن خلدون يَعَمُّصِد بالدولة هنا ﴿ الْأَسْرَةُ الْحَاكَمَةُ ﴾ .

وتحتاج الدولة في بقائها الى عصبية قوية هي حاميتها وجيشها ، وهذه تحتاج في قيوامها الى مال ، ومال الدولة يأتي من الجباية (الضرائب). ويبسط ابن خلدون سياسة الدولة في الجباية ، في الاطوار المختلفة ، فيقول :

ان الجباية تكون في اول الدولة قليلة الوزائع كثيرة الجملة، وفي آخِرِ الدولة تكون كثيرة الوزائع قليلة الجملة». وذلك لأن الدولة في أول أمرها تكون بَدُويَة فيكون مقدار ما يؤخذ من الضرائب قليلاً. وقد تغفل الدولة البدوية عن جمع الضرائب أيضاً. ولذلك يكثر العمران، وبكثرة العمران يزيد عدد الوزائع فيكثر مجموع الجباية.

ولكن اذا اشرفت الدولة على الحضارة كَشُرَتْ شَهَواتُ اهلها وعدد رجالها فتحتاج حينئذ الى أموال كثيرة فتلجأ الى الشدة في جمع الجباية . حينئذ يلجأ اهل الدولة الى زيادة مقدار الجباية فينكمش الناس عن البناء وعن النشاط فتقيل جملة الجباية . حينئذ يلجأ أهل الدولة الى زيادة الضرائب زيادة عظيمة والى ايجاد أنواع جديدة منها .

وقد تضعف الدولة وتقصر عن جمع الجبايات من الاصقاع النائية ونستجد صاحب الدولة انواعاً من الجباية يَضْرِبُها على البياعات ويتفرض لها مقداراً معلوماً على الاثمان في الأسواق وعلى اعيان السلع في أموال المدينة ... فتكسد الاسواق لفساد الآمال ويودن ذلك باختلال العمران. وهذا يدعو الى نقص الجباية نقصاً كبيراً فيلجأ السلطان (الدولة) الى الزراعة والتجارة ، وهذا مضر بالرعايا وبالجباية وذلك لأن الدولة تملك رأس مال كبيراً اذا نسب الى رؤوس أموال الافراد . وثم إن السلطان رأس مال كبيراً اذا نسب الى رؤوس أموال الافراد . وثم إن السلطان يناقشه في شرائه فيبخس ثمنه على باثعه . ثم اذا حصل فوائد الزراعة ... من حرير او عسل او سكر ... يكلف (اصحابُ الدولة) اهل تلك الاصناف ... بشراء تلك البضائع ولا يرضون بأثمانها الا القييم وازيد ... وقد تنتهي الحال ... إلى انهم يتعرضون لشراء الغلات والسلع من اربابها الواردين على بلدهم ويفرضون لذلك من الثمن ما يشاءون ثم يبيعونها في وقتها لمن تحت ايديهم من الرعايا بما يَفرضون من الثمن ما يشاءون ثم يبيعونها في وقتها لمن تحت ايديهم من الرعايا بما يَفرضون من الثمن . وهذه اشد من الاولى واقرب إلى فساد الرعية واختلال احوالهم » .

# التربية والتعليم

التعليم عند ابن خلدون صناعة خاصة غايتها اثبات ملكة العلم في نفوس المتعلّمين (لا حمل المتعلّمين على حفظ فروع العلم). وهو يضع للتعليم منهج التوسيّع ومنهج التدرّج. منهج التوسيّع ومنهج التدرّج. يبدأ تعليم الصغير بالتدرّج به من الاسهل الى الاقل سهولة في ثلاثة

تكرارات شيئاً فشيئاً وقليلاً قليلاً: ففي المرة الاولى نلقن المتعداده لقبول يسيرة من علم ما ونشرحها له شرحاً يتفق مع قوة عقله واستعداده لقبول العلم ، فيصبح له في ذلك العلم ملكة جزئية ضعيفة ، ولكنها كافية لأن تهيئه لفهم ذلك العلم وتحصيل مسائله . وفي المرة الثانية نتوسع في تلقين المتعلم ونستوفي له شرح ذلك العلم حتى تجود ملكته فيه ويطلع على كثير من تفاصيله . وفي المرة الثالثة نشرح للمتعلم غوامض العلم ومشاكله فيستولي على ملكة ذلك العلم . وربما استطاع بعض الناس الاحاطة بعلم ما في أقل من ثلاثة تكرارات .

وابن خلدون ينصح بألا ننقل المتعلم من علم الى علم قبل أن يحيط بالعلم الاول لئلا يتقسم بالله بين العلوم فلا يظفر بشيء منها. ولكن يبدو لي أن ابن خلدون قد قصد بذلك العلوم المتباعدة كاللغات أو الاقتصاد والطبيعيات ، أو كالموسيقى والكيمياء...

وكذلك ينصح ابن خلدون بالاعتدال في توزيع جلسات العلم (جدول الدروس) فلا نُبَاعد بينها حتى ينسى المتعلم في موعد الجلسة التالية ماكان قد تعلمه في الجلسة السابقة (ولا نراكم دروس المادة الواحدة حتى لا نترك للمتعلم فرصة يهضم فيها ما يتعلمه في تلك الدروس).

ثم ان الشدة على المتعلمين ، لا سيّما الصِغار منهم ، مضرة بهم لأنها تحول دون اكتساب الملكة . ومن كان مرباه بالعسف والقهر من المتعلمين ... سطا به القهر وضيّق (ذلك) على النفس في انبساطها وذهب بنشاطها ودعاه الى الكسل وحمله على الكذب والحبث ، وهو التظاهر بغير ما في ضميره خوفاً من انبساط الايدي اليه بالقهر عليه » ، فتفسد فيه معاني الانسانية ويصير عيالا على غيره ، ثم تكسل النفس عن اكتساب الفضائل والحلق الجميل وينصح ابن خلدون المتعلمين ، اذا أتموا علمهم في بلادهم ، أن يقضدوا المنسخة (كبار الاساتذة) في البلاد المختلفة ليلتقوا بهم شخصياً وليستكملوا فنون العلم وطرائقه ويعرفوا المذاهب المختلفة فيه والآراء ،

لأن حصول ملكة العلم (إتقانه) من المباشرة والتلقين أشد استحكاماً وأقوى رسوخاً، ولا سيما عند تعدد الاساتذة وتنوعهم.

وكذلك يرى ابن خلدون أن التعلّم لا يتحسّصَل كلّه بالاستعداد والحيد ، وأن هناك جزءاً طبيعياً يُتلَقَى بالفتح من الله: « فاذا حصل لك ارتباك في فهمك او تشغيب بالشبهات فاطرح ذلك .. واترك الامر الصناعي جملة واخلُص الى فضاء الفكر الطبيعي الذي فطرت عليه ... ثم فرّغ ذهنك فيه للغوص على مرامك منه ... متعرضاً للفتح من الله .. »

ولا ريب في أن قول ابن خلدون هذا يو آفق قولنا في علم النفس إن العقل يَكُلَّ من متابعة الجهد والتركيز فيبطو تفهيمه للقضايا ويكسل. فاذا نحن أجمَّنا العقل (تركنا له فرصة يستريح في أثنائها) عاد إليه نشاطه الاول واستأنف فهم القضايا كعادته.

والعلوم في رأي ابن خلدون نوعان : علوم مقصودة لذاتها كتفسير القرآن والحديث والفقه والطبيعيات والألهيات ، ثم علوم آلية كالنحو والبلاغة والحساب والمنطق . وبما أن العلوم الآلية وسائل الى فهم العلوم المقصودة لذاتها فعلى المتعلم أن يأخذ منها بقدر كاف لفهم العلوم المقصودة . ولكن يجوز لنقر قليلين أن يتوسعوا في العلوم الآلية اذا كان لهم استعداد خاص لذلك ، وأذا كان لهم منها فائدة (كندريسها مثلاً).

### العلم والتعليم

العلم من توابع الحياة في الحضر ، لحاجة أهل الحضر اليه ولأنه احياناً من عوائد الترف وحب الاطلاع والثقافة . والعلوم صنفان : صنف يهتدي اليه الانسان بفكره كالعلوم الرياضية والطبيعية والعقلية ، وصنف مستند الى الواضع الشرعي كعلوم الدين واللغة .

ويستعرض ابن خلدون العلوم في مقدمته ويفسّرها ويؤرّخها. وهو يرى أن الهندسة توسّع المدارك الانسانية ، كما يرى أن اجادة علم ما تسهل الاجادة في علم آخر ؛ وكلّما أجاد الانسان عدداً أكبر من العلوم

كان تعلُّمه للعلوم الباقية أهون عليه.

وابن خلدون يعتقد أن لا فائدة من الفلسفة الماورائية لأنها وراء نطاق العقل ؛ كما أنه ينكر ثمرة الكيمياء في تحويل المعادن الحسيسة الى معادن شريفة . وكذلك قال ببطلان صناعة النجوم (التنجيم) التي يُقصد منها معرفة الغيب من طريق الكواكب ، لأن تأثير الكواكب في ما تحتها باطل اذ تبين في باب التوحيد أن لا فاعل الا الله .

### التاريخ

استعرض ابن خلدون كتب المؤرّخين الذين سبقوه فوجد لأصحابها مَعَالِطً (أخطاءً) تَرْجِيعُ الى اربعة أصول :

أَ ــ الثقة المطلقة برواة الاخبار (لأن الخبر نفسُه يحتمل الصدقَ والكذبِ ). بـــ الاقتصار على سرد أسماء الملوك ووصف المعارك ، مع الميل الى

المبالغة في أعمال الملوك وأعداد الجيوش.

ج ـ اهمال الأحوال الاجتماعية الفاعلة في سير التاريخ إمّا غفلة من المؤرخين عن ملاحظتها أو جهلاً بتلك الأحوال جُملة .

د – الميل مع الهوى أو المصلحة: فمنهم من يتأثّر في سرد التاريخ بمذهبه الديني أو السياسي أو الاجتماعي؛ ومنهم من يتكسّب بكتابة التاريخ فيسرده على النحو الذي يُرضي الروساء والعظماء والاغنياء تقرباً منهم وتكسّباً (وان كان أحياناً لا يعتقد بما يكتب).

ثم ان ابن خلدون قد عرق التاريخ بأنه وعلم من علوم الفلسفة موضوعه الاجتماع الانساني ». أما أنه علم من علوم الفلسفة فلأنه يقتضي تعليل الحوادث وربط بعضها ببعض مع تمييز الحبر الصادق من الخبر الكاذب والترجيح بين الاسباب. وأما أن موضوعه الاجتماع الانساني فلأن التاريخ يجب أن يتناول وصف التطور في البيئة الاجتماعية بكل ما فيها من سياسة وحرب وصناعة وتجارة وعلم وفن ، ومن حركات اجتماعية عامة أو دينية أو اقتصادية أو فكرية. من أجل ذلك وجب أن يكون المؤرّخ ملماً

بعلوم كثيرة ؛ فاذاكان لا يعرف الا التاريخ (رواية الاخبار )كان قاصّاً فقط .

### آراؤه الأدبية

ان اللغة بألفاظها وتراكيبها وإعرابها ملكة متقرّرة في العضو الفاعل لها، أي اللسان، يرويها الصغير عن الكبير بالنقل والمحاكاة. كذلك كانت اللغة الفصحى لمشتر من العرب حين انتشروا بالفتوح واختلطوا بالمستعربين ففسد الإعراب في مخاطباتهم ؛ فمن أراد الحصول على ملكة اللسان المشتري فعليه ان يأخذ نفسه مجفظ كلامهم القديم الجاري على أساليبهم من القرآن والحديث وكلام السلف ومخاطبات فحول العرب في اسجاعهم واشعارهم ... ثم يتصرف بعد ذلك في التعبير عما في ضميره حسب عبارتهم وتأليف كلماتهم ... فتحصل له الملكة بهذا الجفظ والاستعمال .

غير أن البراعة في اللغة وفنونها ذوق يفيده العلم بالصرف والنحو وفنون الأدب والشعر ، ولكن هذه لا نفع لها إذا لم يكن عند المتعلم ذوق أدبي . ثم إن الاجادة في النثر والشعر معاً لا تتفق لواحد إلّا نادراً ، كما لا تتنفق البراعة في النجارة والحياطة مثلاً لصانع واحد ؛ ذلك لأن كل صِناعة مَلكة قائمة بنفسها في أعضائها (عضلاتها وأعصابها) المخصوصة بها ، والملكات لا تتزاحم (لا تستقر ملكتان متضاد تان أو مختلفتان اختلافاً كبيراً في عضو واحد) .

والفارق بين الشعر والنثر يكون في الألفاظ: ان النثر يقوم على المعاني . أما المختار من الشعر فما كانت ألفاظه طُبقاً (مساوية) على معانيه أو أوفى (أكثر) منها . فإن كانت رالمعافي كثيرة كانت حشواً ، واشتغل الذهن بالغوص عليها فمنتع الذوق عن استيفاء مُلكركه من البلاغة . ولهذا كان شيونخنا (أساتذتنا) يعيبون شعر أبي بكر بن خفاجة ، شاعر شرق كان شيونخنا (أساتذتنا) يعيبون شعر أبي بكر بن خفاجة ، شاعر شرق الأندلس ، لكثرة معانيه واز دحامها في البيت الواحد ، كما كانوا يترون أن نظم المتنبي والمعري ليس من الشعر في شيء ، لمثل هذا السبب .

### للتوسع والمطالعة

- مقدمة ابن خلدون ، بيروت (المطبعة الادبية) ١٩٠٠م ؛ الخ القاهرة (المطبعة الازهرية) ١٩٣٠م ؛ القاهرة (لجنة البيان العربي) ١٩٥٧ - ١٩٦٧ ؛ بيروت (دار الكتاب اللبناني).
- —كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر ... ، القاهرة ( بولاق ) ١٢٨٤هـ بيروت ( دار الكتاب اللبناني ) ١٩٥٦ — ١٩٥٩ م .
- لباب المحصّل في أصول الدين (نشره الاب لوسيانو روبيو)،
   تطوان (دار الطباعة المغربية) ١٩٥٢ م.
- شفاء السائل لتهذيب المسائل (عارضه بأصوله محمد تاويت الطنجي)، استانبول (منشورات كلية الآداب) ١٩٥٧م؛ (نشره الاب أغناطيوس خليفة)، بيروت (المطبعة الكاثوليكية) 1٩٥٦م.
- التعريف بابن خلدون ورحلته شرقاً وغرباً لابن خلدون (عارضه بأصوله محمد بن تاويت الطنجي)، القاهرة (لجنة التأليف والترجمة والنشر) ١٩٥١م.
- أعمال مهرجان ابن خلدون المنعقد في القاهرة من ٢ ٩٦٢/١/٦م ، القاهرة ( المركز القومي للبحوث الاجتماعية والجنائية ) ١٩٦٢ م .
- مهرجان ابن خلدون ( مايو ١٩٦٢ ) نظمته كلية الآداب بجامعة محمد الخامس ) ، الدار البيضاء ( دار الكتاب ) بلا تاريخ .
- ابن خلدون ، قائمة بموُّلفاته وبعض المراجع التي كتبت عنه بمناسبة المهرجان العلمي الذي نظمه المركز القومي للبحوث الاجتماعية والجنائية ، القاهرة (دار الكتب) ١٩٦٢ م .
- ــ دراسات عن مقدّمة ابن خلدون ، تأليف ساطع الحصري ، بيروت ( الكشاف ) ١٩٤٣ ــ ١٩٤٤ م؛القاهرة ( دار المعارف )١٩٥٣ م

- ابن خلدون منشىء علم الاجتماع ، تألیف علي عبد الواحد وافي ،
   القاهرة (مكتبة نهضة مصر ) بلا تاریخ .
- مع ابن خلدون ، تأليف أحمد محمد الحوفي ، القاهرة (مكتبة نهضة مصر ) ١٩٥٢ م .
- ــ دقائق وحقائق من مقدمة ابن خلدون ، تألیف محمود الملاح ، بغداد (مطبعة أسعد) ۱۹۰۵م .
- فلسفة ابن خلدون الاجتماعية ، تأليف طه حسين ( نقله الى العربية عبدالله عنان ) ، القاهرة ( لجنة التأليف والترجمة والنشر ) ١٩٢٥ م
- ابن خلدون وتراثه الفكري ، تأليف محمد عبد الله عنان ، القاهرة
   ( المكتبة التجارية ) ١٩٥٣ م .
- ـــ كلمة في ابن حلدون ومقدمته ، تأليف عمر فزّوخ ، بيروت ١٣٧٠ هـ = ١٩٥١ م .
- مقدمة ابن خلدون ، تأليف الاب يوحناً قمير ، بيروت (المطبعة الكاثوليكية ) ١٩٤٧ م .

# فهرست أبجدي لأعلام الأشخاص

(م: مكرر ؛ ح: في الحاشية)

آتمان : ۲۷ م ۲۷۶ م . آخيل : ٧٦ م . آدم : ۳۲ م، ۱٤٥ م، ۲۹۳م، ۱٤٥٠ ته ٢٥٤ ۲۲ه م، ۲۹ه م، ۳۹ه م. آريوس: ١٥٤. آسين بالاثيوس : ٢٠٨ . آل أفلوطين ١٣٤ آل زهر ۲۶۹٬۰۹۲م . آل شو: ٥١. آنو : ۳۷ م . أباقا بن هولاكو : ٥٥٠ . ابراهيم: ٥٠٣٢٥٠٧٢،١٧٥. ابراهيم بن أدهم : ٧١ م . ابر اهیم بن اسماعیل الخزرجی : ۵۷۴ . ابر اهيم بن الاغلب : ٣٣٧ . ابر اهيم بن عبد الله بن الحسن : ٢٨٩ . براهيم بن خالد أبو ثور البغدادي ابر اهم النظام - النظام . أرخس: ٤٠٢. أبسال الشر: ٦٢٦ م. أبسال شقيق سلامان: ٦٢٦ م . أبسال مرضعة سلامان: ٩٢٥ أيسو : ٣٧ م . أبقراط: ۳۲۸،۳۱۷،۲۸۲،۲۸۹ . ابليس: ١٧٤. اين أيي أصيبعة : ٩،٤٥٥ م، ٨٥٥ م، ٥٩١.

ابن أبي الحديد: ١٠٥٥ . ابن ابي عامر = المنصور بن أبي عامر ابن أي ليل : ٢٤٥. ابن الاثير - ضياء الدين: ٥٤٠. ابن الاثير - عز الدين: ٩٣٤٥٤٥١٥ . ابن أسحق: ٢٥٤. ابن اسحق المنجم: ٦٨٩ . أبن الاعرابي: ٦٢٥. این باجه : ۷ ، ۹ ، ۷۷ م، ۹ ، ۹ ، ۲۰ ، ۲۰ ، . 7804708470847794778 اين بدر: ١٨٤م. اين بطلان : ٤٦٩ . ابن البناء المددي : ١٨٧- ٦٨٩ . ابن بهرام - علاه الدين بن بهرام ابن البيطار: ٦٨٧. ابن تافراكن. ابن تيفلويت : ۲۰۷ م . ابن تیمیة: ۲۰۱۱،۱۰۲-۲۰۱۱،۲۰۹۹، ۲۰۹۸، ابن جريج الرومي : ٢٥٠ . ابن الحزار القيرواني : ٥٨٨ . ابن جي : ۲۳۸. ابن الجوزى : ۲۴،۵۴۲ . ابن حجلة الرياضي : ١٨٧ . أبن حزم: ٧م، ٢٥ م، ٧٧ه، (٩٩٤ - ٢٠٢) ابن حيدرة الرحبي - الرحبي .

ابن خالوية : ٢٣٨ .

ابن سينا : ۹، ۱۷ م،۲۵۲،۲۳۸،۲۵۸. ابن الخشاب : ۴۰۳ . ابن خطيب الري = الفخر الرازي. ٠ ١٧٥ ، ٢٧٤ ، ١٧٥ ، ٢٥٥٥ ابن خفاجة : ٧٠٧ . این خلساون : ۷م، ۲۶،۲۵ – ۱۸۱،۲۷ . TOOCTOEC TYA ابن السيد البطليوسي : ٢٠٦-٦٠٣ . ابن شهاب الزهري = محمد بن شهاب الزهري . ابن طباطبا = ابن الطقطقي - 141) (187-PAF) (18F-ابن طفیل: ۸، ۲۷، ۲۰۹ و ۲۲ و ۳۵۳ ، ۱۷ و ، ۹ و و ابن خلکان : ۲۰۶۰۶۰۱۰۶۹۸۰۹ . 1701-037) 17374 745 745 747 ابن دیسان : ۱۵۰،۱٤۹ . 740477484779 ابن ربن = على بن ربن ابن الطقطقي : ١٨٥، ٥٠٥م. ابن رسم - عبد الرحمن بن رسم ابن عبد ربه - أحمد : ٧٧٥ . ابن رسته: ۲۵۵. ابن عبد الحكم: ٢٥٤. این رشد : ۷م ، ۱۸ ، ۹ ه ، ۸۸ ، ۷۷ ، ۲۷۱ ، ۲۷۱ ، ابن عراق: ٤٣٣. \$6724763.6077763 أبن عربي: ٩، ١٥١٧ (٢٣٥-٣٧٥). A0677A26(7A4-151)6744 ابن عساكر: ١١٥٥. ابن رضوان : ٤٦٩ م . ابن عنبسة : ٤٠١ . ابن الرومي : ۲۸۱،۲۵۰ . ابن غانية = يحيى بن اسحق المسوق ابن زهر – أبو بكر الحفيد : ٩٣ . ابن الفارض : ٩، (١٧ه-٢٦٥). ابن زهر – أبو الملاء : ٩٢ ه . ابن الفرات – أبوالحسن على : : ٣١٢ . ابن زهر ـ أبو مروان عبد الملك : ٩٩٧ . ابن فضل الله العمري: ٥٦٣ . ابن زهر – أبو مروان عبد الملك بن أبي العلاء : اين فورك: ٢٧٧. . . 7876 - 097 ابن القارح: ٤٤٢. ابن القفطي = القفطي أبن الزيات = محمد بن عبد الملك الزيات ابن السراج: ٣٥٢. ابن قيم الجوزية : ٢٧ه، (٣٣ه–٢٥٥) . ابن كَبُشة ( محمد رسول الله ) : ١٦٣ م. ابن سعد : ٢٥٤ . ابن سعدان : ۲۰۱۱م . ابن کرام: ۲۷ ع. ابن سناء الملك : ٥٤٥ . ابن کرنیب: ٤٠١. ابن السبح = أصبغ بن محمد بن السبح ابن الباد = عبد الطيف البندادي ابن السمينة : ١٨٥ . ابن ماجة : ٢٥٣. ابن مخلوف السجلماسي : ٦٨٨–٦٨٨ . ابن سهل النحوي = ابن السر اج ابن مسرة : ٨٨٥ . ابن سيرين : ٢١٦ م، ٧١١ .

ابو جعفر المنصور : ۲۷۲،۲۲۵،۲۷۲۹، ابن مسمدة الاسماعيل : ٥٨٥ م. . ۲484 6788 . ابن مسكوية : (٣٢٥-٣٢٥) . ابن المسر : ٤٨٢ م. أبو حامد الغزالي = الغزالي أبن مقشر: ٥٤٥. أبو الحسن المريني : ١٩١ . ابن المقفع : ٢٥٦، ٢٧٢م، ٢٧٥ . راجع ايضاً 📗 ابو حفص الهنتائي : ٧٤م، ١٥٧٥، ١٥٧٥، عبد ألله بن المقفع بن ساويروس. ابو الحكم الكرماني : ٥٨٩ . ابن منظور : ٥٦٠ . أبن منعم : ٦٨٩ . أبو حنيفة: ٣٤٣-٢٥١،٣٤٤-٣٠٧-ابن ميمون القداح : ٢٤٧م. . YAS ابن الندم : ۲۰۲۰۱۶۲،۱۶۱، ۲۲۲، ۵۰۳،۰۹. أبو حيان التوحيدي : ١٠٣٧٧ . هم . أبن النفيس: (١٥٥-٧٥٥). أبو الخطاب الاسدي : ٢٦٧م . ابن الحائم الفرضي : ٥٦٥م . ابو داوود السجستاني : ۲۵۲ . ابن مذیل = عبد الملك بن هذیل ابو دجانة : ه ٤٥ . ابن هشام : ٢٥٤ . أبو الدرداء: ١٩٥٠. أبن الهبارية : ٥٣٩ . ابو الريحان البيروني = البيروني ابن الهيم : ٢٠٤٠ (٤٣٧-٤٣٧). أبوريدة: ٤٨،٣٠٥ ع . ابن وافد اللخمى : ٥٨٩ . ابو زکریا الحفصی : ۷۸ . ابن يونس - أبو الحسن: ٤٠٤-٤٠٤. ابو زيد البلخي : ٢٥٥ . ابن يونس - أحمد : ٤٠٢ . ابو زيد اللجائي : ٩٨٩ . ابن يونس - عبد الاعل : ٤٠٣ . ابو سعد الصوفي : ٤٦٨ . ابن يونس - عبد الرحمن: ٤٠٣. أبو سعيد بن أبي الحبر : ١٦٠ . ابن يونس - كمال الدين: ٤٠١. ابو سعيد بن عبد المؤمن : ٩٢٣ . ابو اسحق المروزي : ٣٣٢. ابو شجاع = سلطان الدو لة ابو الاسود اللو لي : ٢٠٠٠ . ابو الصلت بن عبد العزيز: (٩٩٠-٤٩٢). ابر البقاء - المكرى ابوطالب: ١٨٤. أبو بكر: ۱۸۳م، ۱۸۵، ۱۸۵، ۱۹۵، ۲۰۹۰ ابو طالب المكي : ١٨٤م،٢٦٤ . · ۲ 4 A · ¥ 7 7 • F 8 7 • F 7 1 0 • F 1 1 أبو المباس الاشبيل النباتي : ٢٨٧م . . 7040:07.4781 ابو العباس النويري = النويري أبو عبد أنه محمد بن الاحمر : ٧٩٥ . ابو بکر بن زهر = ابن زهر - أبو بکر أبو عبيدة عامر بن الجراح : ٣٤١ . ابو بكر الرازي: ۲٤٢، ۲۵۰، ۲۹۵۹ . ابو عبيدة معمر بن المثنى : ٢٤٨ . ابو تمام : ۲٤٢، ۲۵۰، ۲۹۹هم . ابو المتاهية : ٢٥٠ . ابو ثور البندادي : ٢٤٥ .

ابو عثمان الدمشقى : ٢٥٦ . ابو العلاء = المعرى ابو الملاء بن زهر = ابن زهر ابو الحسن على الاشعرى = الاشعرى ابو على بن زرع : ۲۷۷ . أبو عمرو بن العلاء : ٢٤٨ . أبو عنان المريني : ٩٩١ . ابو القداء: ٩٣٥م. ابو الفرج الاصفهاني : ٢٣٨ . أبو القاسم الزهراوي : ١٨٥-٥٨٥ . أبو لؤلؤة : ١٨٣ . ابولونيوس النجار: ١٥٣. ابو مروان بن زهر - ابن زهر ابو معشر الفلكي : ٥ ٩ ٢ م ، ٣٠٥ . ابو منصور الماثريدي = الماثريدي ابو موسى الاشعري : ١٨٦،١٨٥م، ٢٠٩ . أبو نصر بن عمر أن = داعي الدعاة ابو نواس : ۲۱۴، ۲۵۰، ۲۷۵، ۳۳۴م، أبو هاشم بن محمد بن الحنفية : ٢١٢م . ابو هريرة: ١٩٥،١٩٥. ابو الوليد الباجي : ٩٤٥ . أبو يزيد البسطامي = البسطامي ابو يعقوب يوسف الموحدي : ٩٢٣،٥٧٥ . ٧ 4 ٧-7 4 7 ابو يعلى : ۲۸ له . ابو يوسف : ۲۵۱. أبي بن كعب : ١٩٥. ابيقور = افينورس. أتوم : ٣٤م. أتون : ۴۵م. الاحدب (رياضي) ٦٨٩.

احمد الاشبيلي = أبو العباس الاشبيل أحشورش: ٨٦. أحمه = محمه مرسى أحمه أحمد بن أسد بن سامان : ۲۳۸ . أحمد بن حنبل: ٥٤٢م، ٢٥١، ٢٥٠، ٢٩٠، ٤٦٨، . 0716087 احمد بن أبي دؤاد : ۲۹۱،۲۹۰، ۲۹۵، احمد بن شاكر المنجم : ٣٠٥ . **احمد بن طولون : ۲۳۸** . احمد بن عبد الملك : ٤٦٥ . أحمد الغزالي: ٤٨٧،٤٨٥. احمد بن محمد بن موسى الرازى: ٥٨٧ . احمد بن المعتصم : ٣٠٥ . الاحنف بن قيس: ٢٤. الاحوص: ١٩٩. الاخشيد - محمد بن طنج إخناتون : ٣٥م، ٢٤ . اخو غامد = سفيان بن عوف اخوان الصفا : ۲۷۷، (۳۷۷)، 66214 ادریس بن ادریس: ۲۳۷ .

ادريس. بن عبد الله بن الحسن : ۲۳۷م . أديوداتوس : ۱٤٦ ، راجع ۱٤٧ .

اربد بن ربيعة العامري : ٢٠٠٥. ارخميدس : ٥٩١

ارسطبوس : ۱۷۱،۱۲۰.

CYATITYOUTH CTOT-TOE 6 2 1 7 6 2 1 Y 6 2 1 1 6 2 6 Y 6 2 6 7 · - 7 · 0 · 0 • 0 · 0 · 0 · 6 \* 7 · · · € \ Y <???<??£<?\? <?-4<?-Y</pre> A757 Y 4357 YOFG 307-00593057777. ارسطو الثاني - الاسكندر الافروديسي ارطنول - طنول بك أسال (صاحب حي بن يقظان): (٦٣٤-٦٣٢). اسامة بن منقذ : ١ ٤ ه . أسحق بن أبر أهيم : ٢٩٠ . اسحق بن حنين : (٢٨١-٢٨١) . اسحق بن الصباح: ٣٠٥. اسد بن الفرات ٢٠٥٠. الاسفرايي : ٤٦٧ . الاسكندر الافروديسي : ١٣٦م، ٢٨٤، ٢٥٤. الاسكندر المقلوني : ١٠١م،١٢٢، ١٤١. اسماعيل (والد الاشعرى): ٣٣٧،٢٣٢. اسماعيل بن جعفر الصادق : ٢٤٧م، ٢٤٧، اسماعيل الزاهد: ٥٠٥. ألاسود بن يعفر : ١٦٨ . اسماه بنت أبي بكر: ٢٠٠٠. اشرس بن حسان: ١٩٢١م. الاشمث بن قيس: ٣٠٥. الاشعرى : (٢٠١-٢٥١)، ٢٦٦، ٤٨٩م . آشور بنيبال = أشور بن بعل : ٤١ . أصبغ بن محمد بن السمح : ٥٨٩ . الاصطخرى: ٢٥٥. اصطفن القديم: ٢٧٥٤١٥٢ -الاصفهاني = أبو الفرج الاصفهاني الاصمعي : ٢٤٨ .

الاعتزال ٢١٧، راجع المعتزلة

<u> أغسطوس : ۱۲۲،۱۲۷م، ۱۲۸.</u> أغسطينوس : (١٤٦--١٤٩)، ٦٩٦. اً افتيثيوس اوطاخي 🗕 اوطاخي الافضل صاحب الاسكندرية: ٩٠-٩١-٥٥. افلاطون: ۲۲،۷، ۹۹، ۹۳، ۹۳، ۹۷) <119<118 <118 <1.4 <1.4 <1.4 ٠١٣٦٠١٢٥٠ ١٣٠٠ ١٣٠٠ ١٣٠٠ + PYOA + 100 +10+ + c184 CTVO-TVECTT. CTOT - TOE · £ 1 Y • £ • Y • Y • 9 • Y • Y • £ . 14141074 41444844 افلوطين: (۱۳۲-۱۳۶) ، ۲۵۴ ، ۲۵۳ ، ۲۵۳ ، ۲۵۹ افتون التغلبي : ١٥٨ . انيتورس: (١٢٣-١٢٣) . أقاذيموس : ١٢١ ح . اقطيمن : ١٥٢ . اقليدس الاسكندري: ١١٩ - ٨٢٠١٥٣٠ ٨٢٠ \*\*\*\*\*\*\*\*\* اقلیدس الماغاری : ۱۲۰-۱۲۹ . اكتافيان - المسطوس اكسنو فانس: (٧٢-١٧).

الب ارسلان : ١٤٤٤م .

الفونسو الاول : ٢٠٧م .

الفونسو الثامن: ٧٦ .

ام فروة بنت القاسم : ۲۹۹ . امبروسيوس : ۱٤۷ .

أمرؤ القيس: ١٦٩م، ٢٧١.

أمنار - المهدي بن تومرت

امنحوتب الرابع - اخناتون

أمام الحرمين = الحويي

أمونيوس ، أمونيس : ١٣٢م، ٣٥٦م . الامين: ٢٨٩ . أمية بن عبد العزيز = أبو الصلت انا کسمندروس : ٥٩، (٢٦-٢٦) . انبدقليس: (۸۰-۷۸) ، ۵۸۸ . انديكو : ٣٨ . أنس بن مالك : ١٩٥٠ أنشار : ٣٧م. أنستثطانس : ١٢٠م . انقلازس: ١٥٢. انكا = نودموت انكساغوراس: (۸۱-۸۱) انکسیمانس : (۹۳-۹۲،۵۹) . انوشروان : ١٥٦. أهرمزدا = يزدان اهرمن : ٥٠ . أهرن بن أعين : ٢٧٥ . أوذيموس : ١٢١ . الارزامي: ٥٦٨،٢٤٥. ارس بن حجر : ۱۵۹. اوسيريس: ۳۵،۳٤. ارطاخي : ١٥٤ . اولوغ بك : ٥٩٥ . أيا 🛥 نودموت ايامبليخوس: (١٣٥-١٣٦). ايبك = مزالدين ايبك أيسيس: ۴٤. - ب الباجي = ابو الوليد الباجي

الباقلاني: ٢٦١-٢١٧ .

بایکون – روجر : ۲۹۲.

البتاني : (٣١٢–٣١٢) ، ٨٨٠ .

بثينة : ٢٤٥م . محيرا: ١٥٤. البخاري: ۲۵۲. بختنصر = نبوخذنصر بختيشوع بن جبرائيل : ٢٧٦م. بختيشوع بن جورجيس : ۲۷۲م . البديع الاسطرلابي : ٤٥١ . بديم الزمان : ٣٩ ه . براهما ، براهمان : ۲۶م،۸۸ . البردعي = يعقوب البردعي برسبای : ۴۸ ۵-۹۹ ه . برقليس ۽ ٨١م . بركيارق: ٢٥٥م. برمينيدس : (۷۵-۵۷) ، ۲۹م ، ۱۲۰ . پروپوس : ۱۵۳ . بروثافوراس: (۸۸-۸۸). بروديكوس: (۸۹). پروس : ۳۲۹ . بروكلمان : ٩ . الساميري: ٩٤ م. البسق : ٣٧٧ . البسطامي : ۲۷۱،۵۷۲،۵۷۱ م، ۲۲۸م . بشار : ۲۵۰ . بشر (بن مروان) ۲۵۲۴. يشر الحاني : ٢٧٤م . بطرس الرابع - بطره: ٢٩٢م. البطروجي : ٦٨٤م . بطليموس : ۲۸،۱۵۳،۲۹۹۹۹۹۹۹۹۹۹۹۹۹۹۹ بقراط - ابقراط البلاذري: ٢٥٤. البلخي - أبو زيد : ٣١٧ .

بنان بن سممان : ۲۱۲م , ثابت قطنة : (۲۱۲–۲۱۲) . مهاء الدولة : ٣٢٣ . ثالیس : ۲۱-۲۰) ، ۹،۳۰،۲۱) ، ۲۳ بهرام بن هرمز : ١٥٠ . ثامسطيوس : ١٣٦٦م . برذا: (۹۱-۱۵۰، ۱۵۰، ثاؤفرسطوس : ۱۲۱م، ۲۸۶، ۲۸۶ البوريي : ٥٥٠٠م . البوزجاني: (٤٠١-٤٠١). الثريا بنت على بن عبد الله : ٣٣ هم . البوصيري: (٥٩٥-٥٩٥). ثيوفيلوس = توفيل بولس: ١٤٣. -ج-بيرس: ٧٤٥. جابر بن حیان : ۲۲۸،۲۲۷ . بيرون = فورون جابر بن يوسف : ۷۷ . البيروني : ٢٣٩، (٣٣ ١٣٧) . الحاحظ: ٥٠م، ٢٥٢، (٢٩٩-٢٩١)، ٣٠٧. بيلاطوس : ١٢٨ م . البيهقي – أبو بكر : ٢٨ . جاسيوس : ١٥٢ . البيهقى - ظهير الديى: ٢٧٧٠٩ . جالينوس : ۲۸۰م، ۲۸۱، ۳۲۰، ۳۰۳، ۲۰۹، الجبائي -- أبو على : (٢٩٦-٢٨٩)، ٣٣٢م . ـ ت ــ الحبائي – أبو هاشم : (۲۹۸–۳۰۰) . تارد ۷ . جبر ائيل بن بختيشوع : ٢٧٦ . تاشفين بن على : ٥٧٥ . جر اثيل بن عبيد الله : ٢٧٦. تامر - عارف ۲۹۷-۲۹۸ . ألحرمي: ٢٥٥. التبريزي: ٥٣٩. الحرجاني – ابو سهل : ٥٠٥ . الترمذي: ٢٥٢. جرير: ۲٤٨. التصوف : ۲۵،(۲۰٪ و ما بمدها) . الجمد بن درهم : ۲۱۴م، ۲۱۹، ۲۲۳، ۲۲۳ . تفنوت : ٣٤ . جعفر الصادق : ٢٤٦م، (٢٦٩--٢٦٩) . التوحيد: ١٧٤،٤٢،٣٥. جعفر البلخي -- أبو معشر التوحيدي = أبو حيان جلال الدين ألرومي : ٢٨ وح . توزون: ۲۵۲. جلجامش: ۳۸-۳۷. توفيل : ۲۷۳ . جماسب : ١٥١. توما الاكويني : ٨،٧. جميل بن معمر : ٢٤هج، ٢٥ ه . تيئامات : ۲۷م . جنكيز خان : ٤٧ه . تيمورلنك : ٨٤٥م، ٢٩٢م . الجنية ٤٧٢:٤٨١ . جهم بن صفوان : (۲۱۹-۲۲۹)، ۲۲۳ . \_ ٿ \_ جورجيس بن بختيشوع : ٢٧٦–٢٧٦ . ثابت بنقرة : ۲۵۷-۲۵۸ ، ۲۷۷، ۱۸۳ جوهر الصقلي : ٢٣٩م . . ( YA1

ثابت بن دينار الثمالي : ١٩٥ .

الحويني: (۲۸ ۲ ۹ – ۶۲۹) ، ۸۵م ، ۲۸۹ ، ۴۹۱ و ۶۰

الملاج : ۲۷۶م، ۲۷۳م، ۲۸۶م، ۲۸۶۸ -5-حليمة أن المارة : ١٩٢٣ م . حاتم طي : ١٩١ . حماد عجرد : ۲۵۰ . الحارث الاصغر: ٣٠٥. حماد الرواية : ٢٤٨ م . المارث الأكبر: ٣٠٥. حمدان قر مط : ۲٤٧ . الحارث بن حلزة : ١٧١ . حبورايي: ٣٩م،٣٤،٤٧٤م. الحارث بن سريج : ٢٢٠ م . حنين بن أسحق: ۲۵۷،۲۷۷،۲۷۷) حنين بن الحارث بن كلدة : ١٦٩، راجم ١٧٠ . . 77060006 (71. الحارث المحاسبي : ٤٧١ . حواء: ١٣١. الحاكم بأمر الله: ٢٣٩م،٧٤٧، ٥٤٧٧، ١ حى بن يقظان ( لابن سينا ) : ٩٢٦ ، ( لابن . 017-010 طفیل) (۲۲۵ و ما بعد). حام بن نوح : ۹۹۳ . - خ -مبيش بن الحسن: ٧٧٧ . خالد بن الخطاب : ٩٩١ م . الحجاج: ۲۹۲،۰۰۱م، ۲۱۲م، ۲۲۶،۲۱۷ خالد القسرى : ٢١٢ . الحجاج بن معار (المطران): ٧٧٧. خالد بن الوليد : ٥٧٥ . حرب بن مسعر : ۱۷۲ . خالد بن يزيد : ۲۷۱ . الحريري: ۳۹،،۵۶۹. خديجة : ١٨٤ م . الحزميري : ۹۸۸ . الحطيب التبريزي = التبريزي حسام الدولة بن هذيل = عبد الملك بن هذيل خزيمة بن الاشيم : ١٦٣ . حسان بن حسان البكرى : ١٩٣ . خلدون = خالد بن الحطاب الحسن البصرى: ۲۱۹،۲۰۰-۲۲۲۲۹۹، خلف الاحس: ٢٤٨. . 1 1 1 خلف الزهراوي = ابو القاسم الزهراوي الحسن ألز عفر أني = الزعفر أني خليفة – اغناطيوس : ٢٦٧ح . الحسن المراكشي: (٦٨٧-٦٨٦). الخليل بن احمد : ٢٧٩، ٢٤٩ . الحسن المهلبي = المهلبي خليل بن عبد الرحمن = خليل الغفلة : ١٨٥ . ألحسن بن منصور : ٣٢٣. الخوارزمى: (۲۰۲-۲۰۱۹) ، ١٩ م ، ١٤ ١٩ م ، الحسن الحبداني : ١٩٨. . 2786 6 6 7 6 7 6 8 8 7 9 . الحسني - عبد الرزاق: ٢٠٨. خولة الحنفية : ٢١١ . الحسين بن على : ٣٩١،٣٧٩،٢١٦ . خــير العباد ( محمد رسول الله ) : ه ٦٥ . : الحصري -- ساطم خىرالحلق ٥٣١ . الحفيد ابن زهر = ابن زهر = أبو بكر الحفيد الحكم الريضي: ٦٨ ٥ ٣٩٠٠ . -3-

داريوس الكبير: ٨٦ م.

الحكم المستنصر: ٧١١م.

دامي الدعاة : ٤٤٠ . ركن اللولة بن بويه: ۲۲۵،۲۴۰. دانتي : ۲۹۲،۲۵۴ . رولاند: ۲۷ه. داوود: ۱۷۵،۱۲۹. -iدارود الاصفهاني الظاهري: ٢٤٥ ، ٢٥٢ ، ٨٥٠ . زامیاور : ۳۲۳ . داوود بن بهرام = علاء الدين بن بهرام الزبير بن الموام : ١٩٥، ٢٤١،٢٠٠٠ . الدخوار : ١٥٥ . زرادشت : ۲۹۱،۱۰۰،(۱-۰۰)، ۶۶ : دميل: ٥٠٠ . الزرعي = ابن قيم الحوزية دلابيذا ( دلانيدا ) : ٣٢٣ - . الرزقالي : (٥٩٠-٥٩٥) . دورکهایم ۷ . الزعفراني : ٢٥١م . ديمقراطيس: (٨٤-٨٢). زلزل = يعقوب البردعي ديو دو روس: ١٥٢. الزغشري : ۲۰۰، (۴۰۰–۴۱) ۲۰۰ . \_ ¿\_ الزنجاني = على بن هارون الذهبي : ٩٦٣ . الزنجاني - ابو مبد الله ٢٥٥ . ذر الاصبع العدراني : ١٦٦ . زهر بن عبد الملك - ابن زهر - ابو العلاء نو النون المصري : ١٦٤٤٧٢ . . الزهراوي - ابو القام الزهراوي ذر الرمة : ٣٢مح . زهير بن ابي سلمي : ١٦٨٠١٦٣٢٠٢٤ ذيوجانس الكلبي: ١٢٠. . IVY ذيوفنطس : ٢٠٤ . الزوزني - محمد بن على : ٥٤٦ . زياد بن أبيه : ١٩٩ . الرازي = ابو بكر الرازي ، احمد بن محمد بن زياد بن الاصفر: ٢١١. زيد بن ثايت : ١٩٥٠م . رابعة العدوية : ٧٧١ . زيد بن رفاعة : ٣٧٧. الرازكاني : 880 . زيد بن مل : ۲۹۹،۲٤۹،۲۱۱ . الربيم بن سليمان المرادي : ٢٥١م . زیدان ــ جورجی ۹ . ربيعة الرأي : ٢١٥ . زين المابدين : ٢٦٦ . الرحبي : ٥٥١ . زينون الايل: (۵۷-۲۷) ، ۱۲۳،۱۲۳، ۹۰۰. رستم : ٥٦٧ . زينون القبرسي : ١٢٣م . زينون ملك الروم : ١٥٥ . الرمول = عمد رسول الله الرشيد - هرون الرشيد رشيق ( غلام ابن الجزار ) : ٨٨٥ . سابور الاول: ١٥٠. رضي الدين الرحبي - الرحبي سارطون: ۲۰۵۹،۲۹۵۹. رع ۱۲۹، ۲۵.

سند بن على : ٣٠٥ . ساویروس : ۱۵۳ . السهروردي المقتول : ۱۷،٤۸۲ه، ۴۵۱ میتهدوس ساویروس: ۱۳۶. ست : ۲٤ . . ٢٦٢٦ السراج الطوسي : ٤٧٦ . سهيل بن عبد العزيز : ٣٣٥م . سحنون : ١٥٥٥ م . سيبويه : ۲٤٩م . سر جون = شروكين السيد الحميري: ٢٥٠. مرجيوس محيرا = محيرا سيف اللولة : ٢٣٨م، ٣٠٢م . میف الدین برسبای = برسبای سعد بن ابي وقاص : ٣٤١ . سيفا : ٤٨ . سعد بن خزيمة : ١٦٣م . سعيد بن جبير: ٢١٣م، ٤٧١. - ش -سعیه بن زید بن عمرو بن نفیل : ۳٤١ . شاخت : ٦٩ ٤ ح . سعيد بن العاس : ١٩٥ . شارلمان : ۲۷ه . مغیان بن عوف : ۱۹۲،م۱۹۳۰ . الشافعي: ۲۴۴-۲۰۱۰۲۵۱، ۲۹۹۹ الشافعي مفیان بن عیینة : ۲٤٥ . سفيان الثورى : ٢٥٠، ٢٤٥ . شانجة الرابع : ٧٩٥م . السفسطائيون : ٨٦ (٩٨) . شاور : ۲٤۱م . سقراط: ۲۲م، (۹۱-۹۲)، ۹۷م، ۹۸م، ۱۰۷ الشيل: ٤٧٣،٤٧١. شحادة - عبد الكري : ١٥٥٥ . . 1 . 0 . 2 2 7 . 7 4 7 الشحام: ٢٩٦. سلامان شقيق أبسال: ٢٢٦م. شداد بن الاسود : ۱۹۲-۱۹۲ . سلامان (صاحب أسال) : (١٣٢-١٣٤). شروقين الاول : ٤١ م . سلامان الخير : ٢٧٦م . شروكين : ٤١م . سلامان بن هرمانيوس : ٩٢٥ . الشريف الرضى : ٤٣٨٠١٨٧ . سلطان الدولة : ٣٢٣ . الشريف المرتضى : ٤٣٩-٤٣٨ . سلم ابن أحوز : ۲۲۰ . شريك النخعي : ٧٤٥ . ملم الخاسر: ٧٥٠. الشعبي : ٢١٦م، ٤٧١ . شقيق البلخي : ٤٧١ . سليم بن قيس الملالي : ٢٠٠٠ . مليمان : ١٦٥،١٣١، ١٣٥، الشنفري : ١٦٢ . سمعان السامري : ١٤٦م . الشهرستاني ۹ ۲ ، ۲۱۳ ، ۲۲۵ ، ۲۲۷ ، ۴۱ هم. شو = آل شو السمناني: ٤٦٧ . سنان بن ثابت : (۲۸۲) . شيخو - لويس ۲۷۲ . أ شيركوه : ۲٤١م. سنجاريب ملك ارمينية: ٢٨٢

شیشرون : ۱۲۵،۹۲ . شیکسبىر : ۲۷۸ .

#### -- ص --

الصاحب بن عباد : ۲۰۷٬۲۹۹، ۵۸۷، ۵۸۷، ماعد : ۳۰۷٬۱۹۹ . صاحد : ۳۰۷٬۱۹۸ . صالح بن عبد القدوس : ۲۵۰ . صحار العبدي : ۱۹۹ . صلاح الدين : ۲۶۱ . صمصام الدولة : ۲۶۱ .

#### \_ ط\_\_

طارق بن زياد : ١٩٧، ٥٦، ٥ . الطاغية (ملك الاسبان) : ٧٨ ه الخ . الطبري : ٢٠٥، ٢٥٣، ٢٥٣، ٢٥٥م، ٢٨٤ العبري : ٥٤٥ .

الطحاوي : ۳۳۱، (۳۳۲-۳۳۷). طرقة : (۱۰۹-۱۹۰)، ۱۷۱،۱۷۰. الطرماح بن حكيم : ۲۶. الطنرائي : ۴۳۵. طغرل بك : ۲۶۰م، ۲۶۶م، ۲۶۶. طلحة : ۲۶۱،۱۹۰.

طوقان – قدري : ۴۰۲،۳۱۳،۳۰۳،۲۸۱ . ۲۸ ع ح م ۱۵۰۱ . طیباریوس : ۱۲۷–۱۲۸ .

\_ ظ \_

الظاهر برقوق

### -3-

العاضد الفاطمي : ٢٤١م . عامر بن الطفيل : ٢٠٥ . عامر بن الظرب : ٢٤ .

عائشة : ١٨٥م ١٨٩٠ – ١٩٩١، ١٩٥٥ ٢٢٤٠ . عبد الله بن جبر اثيل هو عبيد الله بن جبر اثيل عبد الله بن الزير : ١٩٧،١٩٥، ٢٠٠، عبد الله بن عامر اليحصيبي : ٢٠٠٠ . عبد الله بن عباس : ۲۵۳،۲۰۰،۱۹۵،۱۸۵ عبد الله بن عمر : ١٩٥. عبد الله بن محمد ( الامر ) : ٧٠٥م . عيد الله بن محمد الباقر: ٢٦٦. عبد ألله بن محمد بن هلال : ٥٨٧ . عبد ألله بن مسعود : ١٩٥ . عبد ألله بن المقفع : ٢٤٩ - ٢٥٠٥ ٤٣٧٤ . عبد الله بن المقفع بن ساوير و س : ۲۷۲ . عبد الله بن ميمون = ابن ميمون القداح عبد الله بن ياسين : ٧٧٥م، ٧٤ . عبد الحبار الاسد أبادي : ۲۵۱،۳۵۰، ۲۵۱. عبد الحق بن محيو : ٥٧٧ . عبد الحكيم بن صرو الجمحى : ١٩٩. عبد الرحمن بن الاشعث : ٢١٣م. عبد الرحمن الاوزامي - الاوزاعي عبد الرحمن الاوسط : ٥٦٩ . عبد الرحمن بن الحارث بن هشام: ١٩٠٥ . عيد الرحمن الحزميرى = الحزميري عبد الرحمن بن خلدون = ابن خلدون عبد الرحمن الداخل : ۲۲۷،۲۲۷م، ۲۵،۵

عبد الرحمن الناصر : ٢٩٥٥-٥٧٠-٥٧١ . عبد الذي النابلسي : ٥٢٠ .

عبد الرحمن بن عوف : ٥٩٤، ٣٤١، ١٩٥-

هبد القادر الكيلاني ( الحيلاني ) : ١٦ هم . عبد القاهر البغدادي : ٢٩٩م، ٣٣٨ .

عبد الرحمن بن رسم : ٧٧٥م .

. 7040

المكرى: ١٤٥. عبد الكرم بن ابي العوجاء : ٤٣٧ . عكرمة: ٢٠٠٠. مبد اللطيف البغدادي : (١٤٥-٥١٥) . علاء الدين بن جرام: ٥٤٥. عبد المسيح بن الناعمي : ٢٧٧م. الملاف: (۲۹۱–۲۹۲)، ۲۹۲، ۲۹۲. عبد الملك = شروقين علاقة بن كريم : ٢٠٠،١٩٩ . عبد الملك بن أبي العلاء = ابن زهر – أبو مروان الملم: ٩١. عبد الملك بن أبي العلاء . علم الكلام: (۲۰۲وما بعد) . عبد الملك بن حبيب: ٥٨٧ . على بن ابيطالب: ٢٤، (١٩٦-١٨٤)، ٢٠٠٠ عبد الملك بن زهر = ابن زهر – أبو مروان عبد الملك بن مروان : ۲۱۳،۱۹۸،۱۹۷ . عبد الملك بن هذيل : ٣٠٣ . V373 PAYS 0 . WEST 1 PAS عبدالمؤمن بن على : ٧٤ - ٥٧٥ ، ٢٧٥ ، ٢٥٥ م: . -040 ( 147 6 70 90 9 . 1116114 عبد الواحد بن أ في حقص : ٧٧٥ . على بن حمود : ٩٤ . على بن ربن الطبري : ١٥٥م . عبد الواحد الحضر مي : ٥٧٤ . على بن عبد العزيز : ٢٧ . عبيد الله بن الارس: ١٥٨. على بن عيسي الجراح : ٣١٥ . عبيد الله بن جبر اثيل: ٢٧٦. على بن هارون الزنجاني : ٣٧٧ . عبيد بن شرية : ١٩٩-٢٠٠٠ . على بن يوسف بن تاشفين : ٥٧٤،٥٧٣ . العتبي : ٢٤٩-٢٣٨ . عماد الدين بن بويه : ۲٤٠٠ . عثمان بن العلويل : ۲۹۱ . عماد الدين الاصفهاني: ٥٤٠-٥٤٠ . عثمان بن عفان : ۱۸۳–۱۸۵، ۱۹۰،م۱۹۰، عماد الدين زنكي : ۲٤١ . \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* عبر بن أبي ربيعة : ٣٣٥م . . >040:017:481 مبر بن حقصون : ۲۹ه ۱۹۰۰ م العرفانيون : (١٤١ وما بعد) . عبرين الخطاب: ١٨٣م، ١٩٠٠ه ١٩٥٩م، ٢٠٢٥، عروة بن حزام : ١٦٧ . عروة بن الزبير : ٢٠٠٠ . . povo-ovecoty المزين عبد السلام: (٥٤٦). عبر بن عبد العزيز : ١٥٣ ، ١٩٧ ، ٢٠١ عز الدين : ٥٤٧ . عزة: ۲٤٥٩ . . 0 1 7 4 7 7 9 6 7 7 1 8 6 7 7 1 8 العزيز الفاطمي : ٢٠٤٠ . عبر المقصوص: ٢١٣. مسكر الحبوي: ١٤٤٥.

عضد الدولة : ٣٢٥ .

مفراء: ١٩٧.

عطاء بن يسار: ۲۱۹،۲۱۳

عمر بن هبيرة : ٢١٧-٢١٦ .

عمران الاسرائيل: ١٥٥٠.

عبران بن حطان : ۲۴.

\* \$17 . \$.7 . 4.3 . 7/3 . 113) 7157) \$160 (Ye) < 111 41-4 4pl-A 41-V < 7.0</p>
< 7.0</p>
< 7.0</p>
< 7.7</p>
< . 347 الفارمدى : ٤٨٥ . فاطمة : ۲٤٧،۲۰۷،۱۸٤ الفتح بن خاقان العباسي : ٢٩ هم . الفتح بن خاقان القيسي : ٩٠٣ . فخر الدين الرازي : (٢١ه-٤٣٠). فخر الدين عيسي : ٩٠٠ . فغر الملك : ٤٨٧،٣٢٣. فرج بن برقوق - الناصر فرج . ألفرتومى : ۲۳۹،۲۳۸ . الفرزدق: ۲۴۸. الفرضي - ابن الحائم فرعون : ٣٤٨،٣٤ . فرفوريوس : ۱۳۵،۱۳۲م، ۱۰۳،۲۲۵ . \*\*\*\*\*\*\*\*\* فشنو : ۱۸ م . الفلسفة : (١٧) وما بعدها فولوقراطيس: ٦٧.

فورون : ۱۲۴ . فولیس یا ۱۹۳ . فیثاغور اس: ۱۹۱۱ ۲۲، ۲۲، ۳۰، (۲۷-۰۰۷)، دید از ۱۳۰، ۱۳۰، ۱۳۰، ۱۳۰۸ .

فيفي – آصف : ۲۵۳ م. فيقو : ۲۹۵ . فيلون : (۱۳۱–۱۳۲) .

صرو بن العاص : ١٩٦٥م، ١٩٦٩م، ١٩٨٩م، عمرو بن العاص : ١٩٥٩م، ١٩٦٩م، ١٩٨٩م، ١٩٨٩٠٨٠٠

غاوي بن عبد العزى : ١٥٩ . غب : ٣٤ .

غنوصيون – عُرفانيون غورياس الفسطائي : ١٢٠،٨٩ . غيلان القبطي : ٢١٣-٣٢١٤ . غيلان مية : ٣٢٣م .

\_ن\_

الفاراني : ۷م، ۲۱،۲۲،۷۷۸،۲۷۸، ۲۰۰۹

#### - ق -

القاسم بن عبيد أقه : ٢٨١٠٢٨١ . القاضى عبد الجبار = عبد الجبار الاسد أبادي القاضي الفاضل: ٥٣٩ . القاضي النعمان : ٢٥٣ . القاهم العباسي : ٢٤٠م، ٢٣٤م ، ٤٦٨ . القادر العباسي: ٤٦٢ . قباذ الأول : ١٥١٦ . القداح = ابن ميمون القداح قزمان : ۲٤۱ . القزويني : ٥٥٥٩ . قسطا بن لوقا: (۲۸۲-۲۸۳). قسطنطن الأول : ١٥٢ . القشيري – أبو القاسم : ٤٦٨،٤٦٧ . القشيري – أبو نصر : ٤٦٨ . القفطى: ٥٤٥-٥٤٥ . قمىر – يوحنا : ١٢٩–١٢٠ . قنر : ٤٥٢م. قيس بن خاله: ١٩٢. تيس (بن ذريح): ۲۹۴م. قیس (مجنون لیل) : ۲۰م،۲۱، ۲۵، ۴۵۲۵، . . . .

#### \_4\_

كافور : ٢٣٨ . الكاشي : ٣٠٥ . كثير : ٢٠١٥ . الكرخي : (٣٢٢ - ٣٢١) . كردان : ٢٨١ . كرشنا : ٨٨ . الكرماني = ابو الحكم الكرماني الكسائي: ٢٤٩ .

كسرى انوشروان = إنوشروان
كمب بن زهير : ١٩٦ .
الكليم (موسى) : ٥٢٥ .
كمال الدين الانباري : ٣٩٥ .
الكندري : ٢٩٤م .
الكندي : ٢٩٨٠ (٥٠٣ – ٣١١) .
كنط : ٢٩٨ ، ٥

كيشار : ٣٦ م .

- ل -
لارتسه : (٢٥)، ٤٧٤ .

لبان - الدكتور عبد الرحمن : ٤٩٤ .

لبيد : ٢٠٥ م .

المجائي - ابو زيد اللجائي

لحمو و لحمو : ٣٧ م .

لقمان : ٢٧٨ .

لوقا : ٢٢٩ - .

ليل : ٢٠٥ ، ٣٠٥ .

### --

الماتريدي : ٣٣١م . ماجد الكردي : ١٥١ - ١٥٠ . مارينوس : ١٥٢ . ماسرجويه : ٢٧٩م . ماسويه : ٢٧٩م . مافنس : ٢٥٢ . مالك بن أنس : ٢٤٤م، ١٥٢م، ٢٩٧٠، ٢٨٩، ٢٨٩،

المأمون : ٢٧٢،٢٥، ٣٧٩م، ٢٨٩–، ٢٩، أنحمد بن الاحمر = آبو عبد الله محمد بن الاحر محمد الاخشيد بن طفح ٢٣٨ . محمد الباقر : ٢٦٦ . محمد بن الحسن الشيباني محمد بن الحنفية ٢١١ – ٢١٢ . محمد بن خالد بن الخطاب ٩٩١ . محمد بن خلف = فخر ألملك محمد ين داوو د الاصفهائي ه ٢٥٢ ، ٢٥٢ . محمد بن سيار القرطبي ٥٨٦ – ٥٨٧ . محمد بن شاکر ۳۰۵. محمد بن شهاب الزهري ۲۰۱ . محمد بن عبد الله بن الحسن ٢٨٩ . محمد بن عبد الرحمن ( الامبر ) ٢٩ ٥-٧٠٠ . محمد بن عبد الرحمن = ابن أبي ليلي محمد بن عبد ألله بن محمد : ٥٧٠ . محمد بن عبد الجبار العتبسي = العتبسي محمد بن عبد الرحمن بن المغيرة : ٢٥٠ . محمد بن عبد الملك الزيات : ٢٩٥ م . محمد بن عنبسة = أبن عنبسة محمد بن محمد الغزالي ( وألد حجة الاسلام الغزالي ) ٥٨٤ .

محمد بن محمد بن خالد بن الخطاب : ٩٩١ . محمد مرسى أحمد : ٣٠٣. محمد المسوق ٧٦٥. محمد بن موسى الخوارزمي = الخوارزمي محمد بن موسى المنجم : ٢٨٠ .

> عمد بن نصبر: ۲٤٧ - ۲٤٨ . محمد بن هود السلاوي : ٥٧٥ .

محمد بن يوسف بن نصر ٧٧٨ – ٧٧٩ . . محمد بن يوسف بن هود : ۷۸ - ۷۹ - ۷۹ .

محمه بن هرون ۳۱۵.

محمصاني -- الدكتور صبحى : ٢٥١ ح .

CT.7 CT.1 CT40 CT41 . 4.4 .4.0

> ماني : ۱۶۱،۰۵۱م،۳۷۷م . الماوردي : ٤٠١ .

مارية : ١٦١م .

مايرهوف : ۲۹۹ م . المتقى : ٣٥٢ .

المتلمس: ١٩٩.

المتنبى : ۲۳۸م، ۲۰۰۰ ۲۰۳۰ ۲۳۸ –۲۳۹، . ٧ . ٧ . ٥ ٧ ) . . .

المتوكل: ۲۷۹،۲۷۹، ۲۹۹، ۲۹۹، ۲۷۹ متى: ١٢٩ ح .

متّى بن يونس: ٢٥٢، ٢٧٧، ٢٥٣.

مجاهد العامري : ٩٩٢ .

مجد الدين الحيل : ٤٢ ه . المجريطي: ٨٨٥،٩٨٥م.

مجنون ليلي = قيس

محمارسولالة: ۱۲۸ ح ، ۱۹۰، ۹۳ م ، ۱۷۸ م ، T.14-14.6140 6-148 6-144 Y186711 67.X67.V67.0 -· 777 - 777 - 777 · 127 · 127 · \*\*\*\* . \*\*\* . \*\*\* . \*\*\* . \*\*\*\* < 0 • Y < 2 4 Y < 2 7 Y < 2 0 • < 4 2 Y < 4 Y < 4 Y < 4 Y </p> //o/030200-Foom-Forms

> محمد بن ابی بکر ۱۹۰. محمد بن أبسى زينب = ابو الحطاب الاسدى محمد بن ابني عامر = المتصور بن اپني عامر محمد بن أبي مسلم الجرمي = الجرمي .

محمود ألغزنوي ۲۳۸-۲۳۹، ۲۳۳م، ٤٦٦. المختار بن أبى عبيد ٢١١م . المراكشي = الحسن المراكشي المرحيطي = المجريطي مرداويج بن زيار ۲۳۸ ، ۲٤٠ . مرسى محمد = محمد مرسى أحمد مرقص ۱۲۹ ح . مرقيون ١٤٢ م ١٤٩٠م ١٥٠٠. مروان بن الحكم ١٩٧ م . مروان بن محمد ۲۲۰ . مريانوس ٢٦١. المريخ (طبيب) ٦٨٧ . مريم : ۱۹۱،۱۲۸،۱۵۳،۱۹۹۱م،۱۵۱. مزدك ۱۵۱-۱۵۰ المزين – على بن محمد : ٧٧ . المستظهر ۲۳،۹۸۹ . المستعصم : ۷۱،۰۲۰،۸۷۰ . المستكفى العباسي : ٢٤٠ . المستنصر العباسي ٧٨ه م . المستنصر الفاطمي : ٢٤٠٢٤٠ . مسعود الغزنوى : ٤٣٣ . مسلم بن الحجاج : ٢٥٢. مسلمة بن محمد = المجريطي . المسيح = عيسى مشرف الدولة ٣٢٣ . مشرفة = مصطفى ٣٠٣. معاذ بن جبل : ١٩٥. معاوية ١٨٥م، ١٨٦، ١٨٧م، ١٩٩٧م، ١٩٩٩ . ٢ ٢ ٢ ٠ ٢ ٠ ٢ ٠ ٢ ٠ ٢ ٠ ٢ ٠ ٢ معاوية بن يزيد : ۲۱۳،۱۹۷ . معبد الحهني : ۲۱۳م،۲۱۹م.

المعتزلة : (٢٠٦ وما بعد) .

المعتصم العباسي : ۲۹۰،۲۹۰، ۳۰۵، ۳۰۵، المعتضد العباسي : ٢٨٠م، ٢٨٢ . المعتمد العباسي : ٢٨٠ . معروف الكرخى : ٤٧٢-٤٧١،٤٦٨ . المعرى: ٧، ٩م، ١٤٥، ٥٠، (٤٦٢-٤٣٩) . V. Vp 6 7 . t المعز بن باديس : ٥٧٥ . معز الدولة بن بويه : ۲۶۰م ۲۰۰۴ المعز عز الدين = عز الدين أيبك . المعز الفاطمي : ٢٣٩،٣٠٤م . معمر بن المثنى = أبو عبيدة المغازلي : ٤٠١ . المغيرة بن مقسم الضبي : ٢٠١ . المفضل الضيى : ٢٤٨م. المفضل بن عمر الجعفي : ٢٦٧ح م . المقتدر العباسي : ۳۱۰،۳۱۲،۲۸۳،۲۸۱ المقتدي العباسي : ٤٦٣ .

مقدم بن معافى القبري : ٥٨٧ . مكحول الشامي : ٢٠٠ . مكين الدين الاصفهاني : امام (أستاذ) ابن عربي (راجع ٣٣٥) . ملكشاه : ٤٦٥،٤٦٤ .

ملکشاه : ۲۹،۹۳۹ . ملخوس : ۱۳۵ .

المقدسي : ٢٥٥ .

عو : ٣٧ . المنصور العباسي = ابو جعفر المنصور المنصور ابن أبي عامر : ٧١٥م، ٩٩٤ .

منصور بن اسحق الساماني : ٢١٥ . المنصور المريني : ٢٧٥م .

المنصور الموحدي : ٧٦ه-،٦٢٣، ١٤٧٥م .

منصور بن نوح : ٤٣٣ .

الناصر فرج : ٦٩٢م . المنيمي : ٤٦٨ . المهدي بن تومرت : ۸ ،۷۷، ۷۴، ۵۷۵، ۵۷۵، الناصر الموحدي : ٧٧٥م ٥٧٨٠ . نافع بن الازرق : ۲۱۱م،۲۱۱ . المهدي العباسي : ٢٨٩ . ئېوخذنصر : ٤٣،٤١ . المهدي المنتظر : ٢٤٦ . نحدة بن عامر : ٢٠٩–٢١٠ . مهذب الدين الدخوار 🛥 الدخوار النسائي : ۲۵۲ . المهرجاني: ٣٧٧. تسطور : ١٥٤م . المهلبي : ٣٢٥ . تصر بن نصر بن سیار : ۲۲۰ . نصير الدين الطوسي : (٥٥٥-٣٥٤) . موسی : ۲۲م، ۱۷۸ ح م ، ۱۷۸ ، ۱۷۸ ، ۱۷۸ ، النضر بن الحارث بن كلدة : ١٧٠٠٠١٦٩ . . . . Y . T . . T . . T & A . T & V النظيّام: (۲۹۳–۲۹۰)، ۲۰۷. موسى الكاظم : ٢٤٦م، ٢٥١، ٢٦٦ . نظام الملك : ٢٤-٥٢١،٨٢٤،٢٨١،٢٨٩م. موسى المنجم : ٧٧٧ . النعمان بن محمد التميمي = القاضي النعمان موسی بن میمون : (۹۸٤ و ما بعد ) . نفتيس : ٣٤ . موسی بن نصیر : ۹۹،۱۹۷ . النفرى : ٤٧٣ . موالر – أغوست : ٦٩٥ . النفس الزكية = محمد بن عبد الله بن الحسن مونتسکیو ۷ نوت : ٣٤م . مونس الحادم : ۲۹۰، ۷۱ه . نوح : ٣٤٨ . مونیکا : ۱٤٦. نوح بن سامان : ه٠٤م . ميالي - ألدو: ٩ ئودموت : ٣٧. ميترا، ميثزا: ٤٦. نور الدين البطروجي – البطروجي . میخائیل بن ماسویه : ۲۷۷ . نور الدين محمود : ٢٤١م . الميداني : ٣٩ ه . النويري – ابو العباس ۲۲ه–۲۳۰ . ميطن : ١٥٢٠. نيارخ: ٥٥. مية : ٣٢٥م . نيقوماخوس : ۲۵٤،۱۰۷ . \_ **U**\_

> النابغة : ١٩٩، ١٦٥، ١٩٩، ١٩٩. نابوريمانو : ١٤٧. الناتلي : ٤٠٥. الناصر الايوبي : ٥٤٥. ناصر خسرو : ٤٣٩. ناصر الدولة بن حمدان : ٢٣٨.

هرمس : ۲۷۳٬۱۰۰ . هرون الرشيد : ۲۷۲٬۲۵۱٬۲۳۷م، ۲۸۹، ۲۰۰۵م، ۳۰۷ .

هرمانوس بن هرقل: ۹۲۵.

هرقل: ۱۰۲-۱۰۴.

الهادي العياسي : ٢٧٦م، ٢٨٩ .

هشام الرضي : ۲۱۰م، ۵۸۰ . هشام بن عبد الملك : ۲۱۱، ۲۱۱۲م، ۲۱۱۸ . هشام المؤید : ۴۵م، ۵۰۰، ۵۰، ۵۰ . هولاكو : ۴۵م، ۵۰، ۵۰، ۵۰ . هومپروس : ۱۹ . هير اكليطوس: ۲۹م، ۵۰، (۲۳–۲۲)، ۳۲۲. هير ودوتس : ۲۹۸ .

#### - 9 -

الواثق بالله : ۲۹۰،۲۵۰ . واجاج اللمطي : ۷۷۲م . واصل بن عطاء:۲۱۷–۲۱۸،(۲۲۱–۲۲۲)، ۵۲۲م،۲۹۱،۲۲۲، ۲۹۸، ۲۹۸، الواقدي : ۲۵۲م.

الوقشي : ٥٩٠ . ولد الزرقيال = الزرقالي الوليد بن عبد الملك : ١٩٧ . الوليد بن يزيد : ٢٠١ .

#### - ي -

ياقوت الحموي الرومي : \$\$00 . يامبليخوس = أيامبليخوس عامبليخوس عامبليخوس يحيى بن اسحق المسوفي : ٢٧٥-٧٠٥ . يحيى البرمكي : ٢٥١ . يحيى بن البطريق : ٢٧٧م. يحيى بن خالد : ٢٥١ . يحيى بن خالد : ٢٥١ .

يحيى بن علي المسوفي : ٧٥٦م. يحيى الليثي : ٢٥١ . يحيى النقاش = الزرقالي يحيى بن يحيى بن السمينة = ابن السمينة . يزدان : ٥٥م.

یزید بن عبد الملك : ۲۱۶م،۲۱۹–۲۱۷ . یزید بن معاویة : ۲۹۷م،۲۱۹۹ . یسوع : ۲۹۱م، راجع عیسی .

يمقوب البردمي : ١٥٤ . يمقوب الشحام = الشحام يمقوب الصفار : ٢٣٨ . يمقوب المربي = المنصور المربي

يعقوب المريني = المنصور المريني اليعقوبي : ٢٥٥ .

يغمر اسن بن زيان : ٧٧٥ . يوحنا : ١٢٩ح . يوحنا بن البطريق – يحيى بن البطريق

يوحنا بن البطريق – يحيى بن البطريق يوحنا بن حيلان : ٣٥٧ . . . . الذي يرسم .

يوحنا فم اللهب : ١٥٣ . يوحنا فيلوبونوس : ١٩٨ .

يوحنا بن ماسوية : ٢٧٩-٢٧٨، ٢٧٨-٢٧٩. يوستنيانوس الاول : ٢٥١،٥٥١-١٥٩.

يوسف بن تاشفين : ٧٧٧-٧٧٠ . يوسف بن الحجاج : ٢٥٨ .

يوست بن عجاج ، ١٥٨. يوسف النجار : ١٥٣.

يوليانس : ١٣٦ .

يوليوس قيصر : ١٢٧ . يونس بن عبد الاعلى : ٤٠٣ .

يونس بن عبد الرحن : ٢٥١ .

